
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Sternensprache

Autor: Battegay, Caspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sternensprache
Caspar Battegay

Bloch «leuchtet voran wie ein nie verlöschender

Stern». Diese Zeilen bilden zum einen den
Abschluss der jahrzehntelangen Geschichte
der Beziehung zwischen Susman und Bloch.
Zum anderen ist darin die Frage nach den
Möglichkeiten des Utopischen und einer alternativen

Gemeinschaft in katastrophalen Zeiten
kondensiert.

Auffallend ist auch, dass Susman eine Metapher

verwendet, die ebenfalls über Jahrzehnte
hinweg Blochs und ihre eigenen Texte begleitet:

den Stern. Nach dem Zweiten Weltkrieg
und kurz vor der Gründung des Staates Israel
erklärt sie in Das Buch Hiob und das Schicksal

des jüdischen Volkes, der «Weg durch die
dunkle Wirklichkeit» würde «sternhaft vom
Ziel überstrahlt».1 Dieses Ziel sei die «Umbildung,

Neuwerdung der Gemeinschaft» (S. 118).
Eine solche «Neuwerdung» sieht sie im Zionismus

nur bedingt angelegt, vielmehr sollte sie
messianisch inspiriert sein.

Stern unter dem Horizont

Das Nachdenken über Utopien
ist seit einigen Jahren wieder
aktuell. Ernst Bloch (1885-1977)
ist berühmt für seine Philosophie
des Utopischen. Margarete
Susman (1972-196 6) hat sich
zeitlebens mit seinen Schriften
auseinandergesetzt. Daraus
ergeben sich Fragen: Was ist
eine Utopie? Wie verhält sich das
Utopische zu den Versprechen
der Religionen? Und weshalb
schreiben die beiden mit solchem
Pathos?

Anderthalb Wochen nach Margarete Susmans
Tod erscheint am 28. Januar 1966 in der
Weltwoche eine Rezension, die Susman zu einer
kurz zuvor erschienenen Festschrift für den
Philosophen Ernst Bloch verfasst hatte. In den
ersten Absätzen charakterisiert sie Bloch als
prophetische Figur, der «einer tief verstörten
Menschheit das Heil der Hoffnung» verkünde:

Die Spannung zwischen Politik und religiöser
Heilserwartung findet sich auch in Susmans
erwähnter Bloch-Rezension. In einer Definition

des Begriffs der Utopie heisst es dort:

«Die Utopie steht nicht im Horizont
einer Erwartung, noch weniger in einer
Vergangenheit, die glücklichere Zeiten
zurückrufen möchte. [...]Die utopische
Aktion bewegt sich auch nicht in der
Hoffnung auf eine andere, jenseitige
Welt in einem platonischen oder pauli-
nischen Horizont der Flucht von der
Erde weg. Sie meint die Veränderung der
Umstände: die Auflösung der Konflikte
zwischen der materiellen Produktion
und der gesellschaftlichen Form.»

Dieser Aussage scheint Susman einige Sätze
zuvor zu widersprechen: «Der Mensch wird auf
dem Weg zum Heil gezogen und geleitet durch
die eschatologische Macht der Utopie.» Wie
ist dieser Widerspruch zwischen politischer
«Aktion» und Eschatologie zu verstehen?

Das Wort «Utopia» für Nicht-Ort oder auch
für den guten Ort geht auf den 1516 erschienenen

satirischen Roman des englischen Humanisten

und Politikers Thomas Morus zurück.
Er schildert darin eine auf neuzeitlichen
Prinzipien beruhende harmonische Gegenordnung.

Eine gerechtere Gesellschaft auf der
Basis sozialer, ökonomischer und technischer

Reformen mittels Fiktionen plausibili-
sieren, das wollen auch noch die sogenannten

14 Neue Wege 10/11.22



Staats- und Zukunftsromane, die Fortschrittsutopien

des 19. und frühen 20. Jahrhunderts -
darunter auch Theodor Herzls Roman Altneuland

(1902). Doch parallel zur Entwicklung der
erzählenden utopischen Literatur entsteht um
1900 auch ein abstrakter utopischer Diskurs.
Dieser wird oft als in einer Beziehung mit
jüdischen Traditionsbeständen stehend gesehen.2
Die «utopische Funktion», so will es Ernst
Bloch in seinem im amerikanischen Exil
entstandenen Riesenwerk Das Prinzip Hoffnung
nachweisen, gleiche einem anthropologischen
Impuls, Neues und Besseres zu erschaffen.
Dementsprechend manifestiere sich dieser in
unterschiedlichen menschlichen Äusserungs-
formen und Handlungen.

Für diesen Utopismus gilt das Gleiche wie
für die literarischen Utopien: Er ist nur innerhalb

konkreter historischer Situationen
verständlich.3 So ist für Bloch in seinem zwischen
1915 und 1917 entstandenen Erstlingswerk Geist
der Utopie der Erste Weltkrieg Ausdruck einer
falschen Welt, die vom Sozialismus überwunden

werden muss. Dieser bleibt mit Ausnahme
einiger kapitalismuskritischer - wesentlich
von Gustav Landauer inspirierter - Schlagworte

wie «das unendliche Verderben der
Geldwirtschaft» oder eines Lobs der
«genossenschaftlichen Gütererzeugung»4 abstrakt.
Die Beschreibungsarmut ist Programm. Denn
Utopie meint für Bloch um 1918 die Ahnung
vom glücklichen Leben, das in keinem Modell
einer auch noch so sozialistischen Verfassung

adäquat zur Darstellung gebracht werden

könne.5 Jede Revolution trägt nach Blochs
späteren Formulierungen aus Das Prinzip
Hoffnung ein «Nochbessersein»6 in sich. Die
Utopie Blochs entspricht einem Bewusstsein
für das Mögliche, das als Mögliches erhalten
bleiben muss und damit nie definitiv festgelegt
werden kann. Sie gleicht einem «Stern, der sich
noch unter dem Horizont befindet» (S. 137).

Margarete Susman hatte diesen verborgenen

Stern klar vor Augen. In ihrer Rezension

von Blochs Geist der Utopie, die 1919 in
der Frankfurter Zeitung erscheint, hebt sie
die «Überfülle des Stoffes»7 (die jede Bloch-
Lektüre problematisch macht) als Schwachpunkt

des Werks hervor. Zudem kritisiert sie,
dass «die Apokalypse als kosmisches nicht
völlig aus dem seelischen Geschehen begriffen

werden kann» - also Blochs irritierende,
oft diffuse Parallelisierung von psychischen
Prozessen und historischen Ereignissen. Doch
bedeuteten diese Irritationen wenig gegenüber
den «höchsten Gedanken und Visionen des
Buches». Diese bestünden vor allem in der Idee
der «Ernennung Gottes aus eigener Kraft».



Mit dieser esoterischen Formulierung meint
Susman Blochs existenziellen Rückgriff auf
das Ich und seine Erfahrungswelt, zum
Beispiel wenn er vom schlafenden neuen Christus
«in uns» spricht, einem Messias, der im
Menschen zu erwecken sei. Susman deutet Blochs
Formulierung originell als universelles
«utopisches Gewissen», als «Traum des Subjektes,
das verantwortlich für das Ganze steht».

Verantwortung

Der Begriff der Verantwortung ist für Susman
im Unterschied zu Bloch zentral. Bereits 1915

skizziert sie in ihrem Essay Einzelmoral und
Staatsmoral eine ideale Bestimmung des Staates

in der «Selbstverantwortung», indem jede*r
Einzelne durch ihr oder sein sittliches Verhalten

daran arbeitet, was der Staat sein soll.8
Mehr als dreissig Jahre später sieht Susman
überraschenderweise die «Verantwortung» als
Kernbegriff des Anarchismus. Die anarchistische

Antwort auf die Frage nach der Vereinbarkeit

von individuellem Glück und Allgemeinwohl

bestehe in der «Erfahrung unmittelbarer
Verantwortung», mit der ein Individuum sich
immer als individueller «Träger der
Verantwortung für die Gemeinschaft» einsetze.9

Auch die zunächst mystisch erscheinenden
Formulierungen in Susmans Bloch-Rezension
von 1919 können auf eine Verantwortungsethik
hin bezogen werden: Wir seien auf der Welt,
um den «utopischen Stern» zu entzünden, also
Verantwortung zu übernehmen. Auch Susmans
emphatische Schlussworte dieses Essays können

im Sinn einer konkreten Übernahme von
Verantwortung gelesen werden: «So ist die
Seele als der ewige Sternenhimmel unserer
Sehnsucht über all unserem irdischen Tun
ausgespannt [...]: die gewaltige Prophétie alles
dessen, was durch uns kommen soll. [...] Und
so steigt aus dem in seiner Tiefe gesehenen,
begriffenen und gerichteten Heute die leidvoll
strahlende Metaphysik der Gottesferne empor:
der utopische Stern, der Adventsstern unserer
langen, tiefen Nacht» (S. 30).

Die Grenzen der Sprache

Nicht zu ignorieren ist in dieser Passage ein
beträchtliches Pathos, das die Lektüre solcher
Texte nicht erst heute sehr schwierig macht.
Diese Rhetorik steht in Einklang mit dem Sound
des frühen 20. Jahrhunderts, in dem sie als
Ausdruck von Vitalität gilt und im Zusammenhang
mit der Kunstströmung des Expressionismus
steht. Stefan Zweig etwa behauptet in seinem
Aufsatz Das neue Pathos von 1909, dass die



Dichtung mit der Schrift und vor allem dem
Buchdruck an Unmittelbarkeit verloren habe.
Dagegen sei das imaginäre «Urgedicht», das
nicht niedergeschrieben, sondern nur gesprochen

worden sei, «kaum Sprache gewordener
Schrei, aus Lust oder Schmerz, aus Trauer oder
Verzagung, aus Erinnerung oder Beschwörung
gewonnen, aber immer aus dem Überschwang
einer Empfindung».10 Zweigs Forderung richtet

sich nun auf ein Zurück zu diesem vermeintlich

ursprünglichen Pathos. Es soll den Dichter
auch von dem blossen «Eigengefühl» befreien,
das Publikum mitreissen, «zu einer Tat» anstiften

und performativ eine Gemeinschaft
herstellen. Pathos ist also nicht nur eine rhetorische

Technik, um Emotionen zu erzeugen,
sondern signalisiert eine Art transzendentale
Öffnung der Sprache.

Susman äussert sich einige Jahre später im
Artikel Expressionismus, der im August 1918 in
der FrankfurterZeitung erscheint, in vergleichbarer

Weise. Doch mit dem Weltkrieg und dem
absehbaren Zusammenbruch des politischen
Systems haben sich im Vergleich zu Zweigs Text
neue Umstände ergeben. Das expressionistische
Pathos beschränke sich gemäss Susman nicht
auf Mündlichkeitsfantasmen und einen perfor-
mativen Sprachgestus. Vielmehr antworte die
Auflösung der bürgerlichen Formen - Susman
spricht von einem «zum Himmel gellende[n]
Schrei» - auf «die furchtbare Umklammerung
unserer Zeit». Als zentrale Fragen des
Expressionismus formuliert Susman: «Wollen wir
Beseelung? Wollen wir Erneuerung? Wollen
wir, dass es anders werde?» Die Formen - oder
besser die notwendigerweise ungeformten
Ausdrucksmittel - dieser Frage nach Alternativen
seien «Schrei und Gebet», also Sprechakte,
die sich jenseits kommunikativer, rhetorischer
oder poetischer Funktionen bewegen und
vielleicht gar keine Sprechakte mehr sind, sondern
in das Handeln übergehen.

Der «Schrei» bleibt über Jahrzehnte und
auch noch nach der Shoa im Zentrum von Sus-
mans Nachdenken über Sprache und deren
Grenzen. Bereits im ersten Absatz der
Einleitung zum Buch Hiob schreibt sie : «Wohl
ist diesem Geschehen gegenüber jedes Wort
ein Zuwenig und ein Zuviel; seine Wahrheit
ist allein der Schrei aus den wortlosen Tiefen
der menschlichen Existenz» (S. 23). Allerdings
widerspricht Susmans Pathos dieser Wahrheit,

denn ihre Texte sind ja gerade syntaktisch

und semantisch hoch elaboriert und
differenziert, auch wenn sie immer wieder
«an den äussersten Grenzen alles Fragens»
(S. 151) die Beschränkungen des sprachlichen
Zugriffs behauptet.

Neue Wege 10/11.22



Um dieses Pathos zu verstehen, sind bis jetzt
zwei Möglichkeiten vorgeschlagen worden.
Erstens könnte man es nach der Shoa kritisch
als latente Idealisierung von Leiden und Opfer
lesen.11 Eine pathetische Formulierung wie die
vom «Funkejn], der aus dieser dunkelsten
Verwicklung hervorspringt» (S. 151), könnte eine
solche Kritik stützen. Dem entgegengesetzt
könnte Susmans Pathos zweitens auch als
Versuch zu deuten sein, sprachlich auf die Erfahrung

der Shoa zu reagieren und dennoch an
einer utopisch-messianischen Tradition
festzuhalten (wie überzeugend man diesen Versuch
auch immer finden mag).12

Ich möchte mich hier nicht für eine dieser
Lesarten entscheiden, sondern daraufhinweisen,

dass die nie ganz gelöste Spannung in der
Ideengeschichte der Utopie - zwischen
innerweltlicher Optimierung und mehr oder weniger

säkularisierter Jenseitsvorstellung - sich
ähnlich auch in Begriff und Praxis des Pathos
findet. In Blochs Geist der Utopie erlaubt ihm
das Pathos stellenweise eine Art rhetorische
Ermächtigung. Es ermöglicht ein fiktives Wir,
das als vorausgesetzt präsentiert, aber erst im
Text erzeugt wird, wobei sich der Text als
Prophétie legitimieren soll. Demgegenüber
bleibt Susman nüchterner. Sie verzichtet auf
den prophetischen Gestus, nimmt aber
dennoch Zuflucht zur alten Metaphorik von Licht
und Dunkelheit und zur damit verbundenen
«Pathosformel» des Sterns,13 um die Grenzen
des Sprachlichen zu markieren. Dieses Sternbild

spannt sich ideengeschichtlich zwischen
eschatologischen und utopischen Vorstellungen

auf. Es zeigt darum genau die
Unauflösbarkeit dieser Spannung ebenso wie die
transzendentale und die rhetorische Dimension

des Pathos. •
O Caspar Battegay, *1978, ist Privatdozent für Neuere

Deutsche und Vergleichende Literaturwissenschaft an
der Universität Basel. Im Hauptberuf leitet er die
Fachgruppe Kultur und Kommunikation an der
Hochschule für Technik der Fachhochschule Nordwestschweiz

und unterrichtet dort. Er ist Autor von Judentum

und Popkultur. Ein Essay (2012) und Geschichte
der Möglichkeit. Utopie, Diaspora und die jüdische
Frage> (2018).

1 Margarete Susman: Das Buch Hiob und das Schicksal
des jüdischen Volkes. Mit einem Vorwort von Herman
Levin Goldschmidt. Frankfurt am Main 1996, S. 117.

2 Vgl. Michael Löwy: Erlösung und Utopie. Jüdischer
Messianismus und libertäres Denken. Eine
Wahlverwandtschaft. Übersetzt aus dem Französischen
von Dieter Kurz und Heidrun Töpfer. Berlin 1997;
Elena Namli/Jayne Svenungsson/Alana M. Vincent
(Hrsg.): Jewish Thought, Utopia, and Revolution.
Amsterdam/New York 2014.

3 Vgl. Wilhelm Vosskamp: Utopie als Antwort auf
Geschichte. Zur Typologie literarischer Utopien in der
Neuzeit. In: Hartmut Eggert et al. (Hrsg.): Geschichte
als Literatur. Formen und Grenzen der Repräsentation
von Vergangenheit. Stuttgart 1990, S.273-283.

4 Ernst Bloch: Geist der Utopie. Erste Fassung. Faksimi¬
le der Ausgabe von 1918 [München und Leipzig 1918],
Frankfurt am Main 1985, S.410.

5 Vgl. Arno Münster: Utopie, Messianismus und
Apokalypse im Frühwerk von Ernst Bloch, Frankfurt
am Main 1982, S. 126.

6 Ernst Bloch : Das Prinzip Floffnung. Frankfurt am
Main 1985 Werkausgabe Band 5), S.216.

7 Margarete Susman : Ernst Bloch: Geist der Utopie.
Rezension. In: Margarete Susman: «DasNah-und
Fernsein des Fremden». Essays und Briefe. Hg. von
Ingeborg Nordmann. Frankfurt am Main 1992,
S.22-30, hier S.29.

8 Vgl. Elisa Klapheck: Margarete Susman und ihr
jüdischer Beitrag zur politischen Philosophie.
Berlin 2014, S. 142-145.

9 Margarete Susman: Der Versuch des Anarchismus.
In: Margarete Susman: Gestalten undKreise. Zürich
1954, S. 136-159, hier S. 143. [Zuerst als Der Sinn des
Anarchismus in Neue Wege 41 (1947) erschienen.]

10 Stefan Zweig: Das Neue Pathos, http://lyriktheorie.
uni-wuppertal.de/texte/1909_zweigl.html.

11 Vgl. Gesine Palmer: Sinn-Sein durch Leiden. Ein Prob¬
lem derHiob-Interpretation. In: Anke Gilleir/Barbara
Hahn (Hrsg.): Grenzgänge zwischen Dichtung,
Philosophie und Kulturkritik. Über Margarete Susman.
Göttingen 2012, S. 19^-219.

12 Vgl. Gerhild Rochus: Exil als Condition Humana in
der Essayistik Margarete Susmans. In: Exilforschung.
Ein internationales Jahrbuch 34 (2016), S. 54-72.

13 Vgl. Caroline Torra-Mattenklott: Das Sternbild als
<Pathosformeb. Zur Poetik derAbstraktion inRilkes
zehnter DuineserElegie. In: Maximilian Bergengruen /
Davide Giuriato / Sandro Zanetti (Hrsg.): Gestirn und
Literatur im 20. Jahrhundert. Frankfurt am Main
2006, S. 191-208.

18 Neue Wege 10/11.22




	Sternensprache

