
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Hoffnung auf Revolution

Autor: Hui, Matthias / Moser, Geneva / Redecker, Eva von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hoffnung auf
Revolution

Neue l/Vege-Gespräch mit Eva von Redecker
von Matthias Hui und Geneva Moser

Revolutionäres Handeln meint:
Es könnte anders sein. Die
Hoffnung darauf kommt aus
der Praxis. Die Philosophin
Eva von Redecker richtet im
Gespräch den Blick auf
gegenwärtige soziale Bewegungen.
Und sie denkt Margarete Susman
säkular weiter.

(VW Eva von Redecker, Sie beschäftigen sich seit
Jahren mit der Revolution. Es geht Ihnen
um das Aufbegehren gegen «die kapitalistische

Sachherrschaft»: Das Kapital hat
eine Verfügungshoheit über alles und
sogar eine Lizenz zum Zerstören. In
gesellschaftlichen Zwischenräumen sei die
Vorwegnahme einer anderen Ordnung
bereits angebrochen, beobachten Sie.
Diesen Prozess nennen Sie in Ihrem Buch
Revolution für das Leben. Stehen wir wirklich

mitten in einer Revolution, auch
wenn die Welt um uns herum nicht gerade
danach aussieht?

evr Ja, das tun wir, aber Revolutionen können
natürlich scheitern, versanden oder
niedergeschlagen werden. Beim Aufstand gegen die
Sachherrschaft handelt es sich um ein
weitreichendes politisches Projekt, sogar um eines,
das unseren gewohnten Rahmen von Politik
überschreitet. Wir sehen an vielen Punkten
unserer Gesellschaft eine Verweigerung
hergebrachter Herrschaft. Ein geradezu unbändiges
Beharren darauf, bestimmte Gewalt auszusetzen,

etwa die der rassistischen Degradierung,
der patriarchalen Verfügung, der Vernutzung
lebendiger Natur und auch unserer eigenen
Lebenszeit in unermüdlicher Arbeit. Diese
Bewegung für das Leben vermag derzeit auf
der allgemeinen Ebene wenig auszurichten.
Aber wenn man eines lernen kann aus der
Geschichte radikalen Wandels, dann, dass es
oft vor dem Sturm auch viel Ruhe gibt.

/VW Revolution ist für Sie kein Bruch mit allem
Bestehenden, kein Kipppunkt, dem dann
ein plötzlicher Neuanfang folgt. Ihre
Konzeption von Revolution hat Wurzeln in
Ihrer Beschäftigung mit deutsch-jüdischen
Anarchisten wie Gustav Landauer und
Martin Buber Anfang des 20. Jahrhunderts:

Revolution als Exodus, als Weg der
Befreiung. In einem Beitrag über Gustav
Landauer zitieren Sie dessen intellektuelles
Gegenüber Margarete Susman. Sie sehe
die existenzielle Entscheidung des Revolutionärs

in der jüdisch-messianischen
Tradition so: «Und diese einzige Frage, die
von dem himmlischen Richter an eine
Seele, die vor ihn tritt, gestellt wird, lautet
nach dem Talmud: <Hast Du gehofft auf das
Heil?»> Weshalb brauchen Revolutionärinnen

Hoffnung? Zählen nicht allein handfeste

Veränderungen, die Umkrempelung
der Verhältnisse?

evr Die Gegenüberstellung von Hoffnung und
Praxis leuchtet mir nicht ein. Revolutionäres
Handeln ist immer Handeln im Konjunktiv:
weil man sich vorstellen kann, dass es anders
sein könnte. «Anders» muss nicht mehr heissen
als: «Nicht länger so». Aber selbst um diese
Negation vorbringen zu können, braucht es
eine Ahnung der Alternative. Die Ahnung einer
besseren Welt ist etwas anderes als Zuversicht
oder gar Siegesgewissheit. Das Vertrauen auf
diese kontrafaktische Sehnsucht würde ich
Hoffnung nennen.

Neue Wege 10/11.22 9



nw Woher soll denn heute, in einer Lage, die für
viele Menschen keine Aussicht auf Zukunft
mehr ermöglicht, Hoffnung kommen?

evr Ich denke sowieso nicht, dass Hoffnung aus
der Zukunft kommt. Beim Prosperitätsglauben
ist das vielleicht so, aber der ist ja alles andere
als revolutionär. Um revolutionäre Hoffnung
zu schöpfen, reicht das Vorbild der Kämpfe der
Vergangenheit. Das gerade ist doch die grösste
Stärke der Linken: dass man sich wünschen
kann, auf der unterlegenen Seite gewesen zu
sein, weil man eben weiss, dass das die richtige

war. Wir wären lieber Pariser
Kommunardinnen gewesen als preussische Kanoniere.
Und um vom Präsens zu sprechen: Ich bin mir
sicher, dass Menschen in sozialen Bewegungen,
aber auch in alltäglichen Beziehungen sehr
tiefgreifende Erfahrungen machen, Erfahrungen
mit Solidarität, mit Gewaltverzicht, mit neuen
Freiheiten. Die können ein Rückgrat bilden im
Kampf um andere Verhältnisse insgesamt.

Nw Wo konkret beobachten oder teilen Sie
in der Gegenwart solche Erfahrungen?

evr In Revolution für das Leben sichte ich
bestimmte «Gesten» gegenwärtiger Proteste.
Die Black-Lives-Matter-Bewegung etwa führt
eindrücklich die Verpflichtung zum Retten von
Staatsgewalt bedrohter und rassistisch
degradierter Leben vor Augen. Im Zuge der grossen
Proteste im Jahre 2020 gab es aber auch viele
kleine Beispiele, die das Hoffen lehren. Etwa
die Verwandlung des Sheraton-Hotel in
Minneapolis, das für einige Wochen besetzt und
zum «Share-a-Ton» wurde. Eine kollektiv
organisierte Unterkunft für alle, die Obdach
oder kurzen Rückzug brauchten, mit
Gesundheitszentrum, Umsonstladen, Wäscherei und
natürlich vielen Plena. Ich bin auch zutiefst
beeindruckt von der demokratischen
Selbstverwaltung in Rojava. Ich glaube aber nicht,
dass Hoffnung übertragbar ist, im Sinne von:
«Schau hier, da geht doch was.» Zumal sie
ja immer notwendiger wird, desto weniger
positive Anhaltspunkte sich finden. In meinem

eigenen, weit weniger engagierten Leben
sind es oft die Momente, wo sich aus gemeinsamer,

oft zäher und verfahrener Diskussion



plötzlich ein Einvernehmen ergibt und dann
eine Tatkraft entsteht, die immer ein bisschen
wie ein Wunder wirkt. Weil sie nämlich nicht
nur die einzelne eigene Kraft übersteigt,
sondern auch die Handlungsfähigkeit eines bloss
äusserlich dirigierten Kollektivs.

Nw In Ihrem Buch erwähnen Sie die jüdisch-
anarchistisch-messianische Tradition nicht
mehr. Knüpfen Sie nicht mehr daran an,
weil Sie Missverständnisse bei der
Verwendung religiöser Chiffren befürchten?

evr Kürzlich sagte jemand zu mir, das vorige
Buch Praxis und Revolution, das ja stark von
Landauer inspiriert ist, sei das säkularste
Buch, was er je gelesen habe. Das gefiel mir.
Ich verstehe das so, dass ich noch der messia-
nischen Heilserwartung im Namen des Exodus
eine Absage erteile. «Auf das Heil hoffen»
darf in meinen Augen nicht heissen, auf eine
äussere und damit immer mit der Apokalypse
verschwisterte Erlösung zu warten. Es muss
heissen, dass man sich die unwahrscheinliche

Möglichkeit, dass alles gut werden könnte,
vorzustellen wagt, und dann beginnt, aus der,
gemessen an diesem Massstab unerträglichen,
Gegenwart auszubrechen. Diese Diskrepanz
zwischen Realität und besserer Möglichkeit
ist, was Margarete Susman das «Gericht» der
messianischen Friedensidee nennt. Susman ist
selbst eine Theoretikerin des Exodus, wenn
sie zum Beispiel schreibt: «Die messianische
Hoffnung aber fordert uns nicht als abstrakte
Wesen, sie fordert uns selbst: die wirklichen
realen, geschichtlichen Menschen. Vermöchten

wir nicht uns selbst, unser Jetzt und Hier
in die Hoffnung hineinzuführen, sie wäre nicht
unsere Hoffnung. Und damit wäre sie das reine
Nichts. Denn es gibt keine andere Hoffnung als
die unsere.»

Nw Sie sehen die Bewegung der Revolution
für das Leben in einer ganzheitlichen
Perspektive: «Ganz neue Kontaktpunkte,
zarte Zusammenhänge, zukunftsträchtige
Wechselwirkungen eines unendlich
vielschichtig Verbundenen» (Revolution für
das Leben, S.123). Alle Kämpfe haben mit
allen anderen zu tun. Sie sprechen auch
von Weltverwobenheit und Weltliebe, von
Wiederannahme von Welt. Wohnt der
glückenden Revolution fast zwangsläufig
eine Mystik inne?

evr Ich glaube, die glückende Revolution
bräuchte gerade keine Mystik mehr. Sie
würde überwältigende Gefühle von Freiheit,

Zärtlichkeit, Verbundenheit mit sich bringen,
aber das würde ich nicht Mystik nennen, denn
es läge ja offen zwischen den Menschen zutage.
Mystik braucht vielleicht eher die Hoffnung auf
Revolution, insofern Mystik das Erschauen
eines in letzter Instanz unvermittelbaren
Glücks oder Sinns ist. Jetzt ist es so, dass die
Art unserer gesellschaftlichen Beziehungen -
Konkurrenz - und unseres Weltverhältnisses -
Eigentum - sehr viele reale Zusammenhänge
verdeckt, dass sie uns isoliert und wüst macht.
So bedarf es einer nahezu realitätssprengen-
den Sensibilität, um sich bestimmte Verbindungen

zu vergegenwärtigen. Insofern kann
der mystische Rückzug, so wie es Gustav
Landauer beschrieb, geradezu ein Werkzeug zum
Erschliessen unserer kollektiven Natur sein.

nw Zentraler Begriff für den Wandel oder
sogar das Ziel von Wandel ist für Sie

«Weltwiederannahme», also die Annahme
«von ausgestossenen, unterworfenen
und verdinglichten Ressourcen und sozialen

Beziehungen». Kann oder soll eine
religiöse Dimension eine Rolle spielen in
diesem Projekt, das Sie mit der
argentinisch-brasilianischen Denkerin Rita Segato
relational nennen, Projekt der Pueblos,
der Beziehungen?

evr «Kann» selbstverständlich. Ob «soll»,
darüber steht mir kein Urteil an. Bei mir selbst
gibt es sicher religiöse Residuen. Ich bin und
bleibe eine ungläubige Christin.

nw An was für Überlieferungen oder Erfahrun¬

gen können Sie hier in einem befreienden
Sinn anknüpfen?

evr Typisch für eine Protestantin vermittelt
sich mein ansonsten distanzierter Bezug zur
Kirche über Kirchenmusik. Und wenn man
eine Messe singt, oder auch ein Requiem, dann
rekapituliert man darin eine besondere
Befreiungsgeschichte, nämlich eine, die den Umweg
über eine unendliche Ressource nimmt.
Intrareligiös ist diese Ressource transzendent angesetzt,

die unendliche Quelle ist göttliche Liebe
und die Befreiung ist Erlösung. Für mich steht
die kommunistische Idee genau dafür, dass
unter Menschen mehr möglich ist, als
verbissen Gerechtigkeit zu erkämpfen. Solidarität,

erfahrbar in jedem Zusammenhandeln, in
jeder freiwillig bedürfnisorientierten Tätigkeit,
ist die weltliche Quelle unendlicher Fülle und
ermöglicht erst wirkliche Freiheit.

Neue Wege 10/11.22 11



Nw Die Kritik des Eigentums ist in Ihrer Arbeit
zentral. Die biblisch-jüdische Tradition,
sich die Erde «Untertan» zu machen, hat
insbesondere im Christentum nicht
unwesentlich zum heutigen «Regieren über
Dinge» beigetragen: Natur wird als «Ding»
begriffen. Welche Rolle spielt Natur,
Materie als Agentin der Veränderung im
Hinblick auf die Revolution?

evr Ich will die Handlungsfähigkeit nicht an
«die Natur» delegieren. Das käme mir unlauter

vor. So nach dem Motto : Jetzt, wo wir alles
kaputt beherrscht haben, kann die Erde selber
aufräumen. Aber «Natur» ist eben immer auch
«kultivierte Natur», also von Menschenhand
mitgeformte Natur. Sowohl die äussere wie
auch unsere innere. Ich liebe die Vorstellung
aus der Dialektik der Aufklärung von Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno, dass es

so etwas wie den Schimmer der Freiheitssehnsucht,

«das Streben nach Ausdruck und Licht»
durch alle Natur hinweg gibt. Die Natur
verlängert also auch unser Handeln und kehrt es

gegen uns und unsere Zukunft, in der der Planet
Erde deutlich unwirtlicher wird.

Das biblische «Untertan machen» verdankt
meiner Meinung nach seine fatale Wirkung
speziell der Verbindung mit dem modernen
Eigentum. Als Luther es auf diese Weise übertrug,

begann «Untertan machen» etwas Neues
zu bedeuten, etwas, das die Bauernkrieger
vehement beklagten: zu willkürlich verfügbarem

Eigentum machen. Und Rita Segato betont
dann spezifisch das konquistatorische Moment,
dass die kolonial durchgesetzte Eigentumsform

den Furor der Eroberung nie aufgibt.

aan Noch eine andere Frage zum Schluss:
(Queer-)feministische und antirassistische
Positionen treffen immer wieder auf den
Vorwurf, sie würden die Wissenschaftsfreiheit

gefährden. Was entgegnen Sie

diesen Vorwürfen?

Antidiskriminierung eingeschränkt werden
sollte, dann muss man erkennen, dass die
Wissenschaftsfreiheit von solcher Kritik gar nicht
berührt ist. Wissenschaftsfreiheit bedeutet,
frei in der Wahl seiner Themen und Methoden

zu sein - aber eben innerhalb des extrem
exklusiven und reglementierten Diskurses der
Wissenschaft. Redefreiheit hat da noch nie
geherrscht und würde, wenn sie in dem Sinne
durchgesetzt würde, dass jede*r immer alles
einwenden dürfte, auch sofort zum
Zusammenbruch sämtlicher Forschung führen. Wenn
nun aber bestimmten Fachrichtungen wie der
Geschlechterforschung unterstellt wird, sie
würde die Redefreiheit angreifen, dann haben
wir es in der Tat mit einer Gefährdung der
Wissenschaftsfreiheit zu tun: der Wissenschaftsfreiheit

der Geschlechterforschung, die diskreditiert

und mit anderen Massstäben gemessen
wird als andere Bereiche. •
O Eva von Redecker, *1982, ist Philosophin und freie

Autorin. Sie beschäftigt sich mit Kritischer Theorie,
Feminismus und Kapitalismuskritik.
Eva von Redecker: Revolution für das Leben.
Philosophie der neuen Protestformen.
Frankfurt am Main 2020.

evr Je nachdem, in welchem Kontext sie
aufkommen: Wer das innerhalb der Wissenschaft
sagt, muss wissen, dass es Unfug ist. Das sind
also meist unbelehrbare Kulturkämpfer. Aber
ich verstehe schon, wenn Leute drumherum
verunsichert sind, weil sie Transformationen

unvermittelt erleben und viele Zeitungen,
deren Budget für Recherchen weggekürzt ist,
jedes Wochenende quasi denselben angst-
lustbesessenen Artikel über vermeintliche
«Zensur» recyceln. Aber selbst wenn man
bestimmte Sprachkritik ablehnt, also denkt,
dass die Redefreiheit nicht im Namen der

-> Zu den Illustrationen :

Die Illustrationen stammen
von Maret Gentinetta, einer
jungen Klimaaktivistin und
Illustratorin aus Basel. Es geht
in den Zeichnungen um
politischen Aktivismus heute und
um die Schnittstelle zwischen -
paradoxer - Hoffnung und
Verzweiflung.

Instagram: @widerstandsbildli

12 Neue Wege 10/11.22




	Hoffnung auf Revolution

