Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Die messianische Idee als Friedensidee
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1008163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1008163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die messianische
ldee als Friedensidee

Margarete Susman

[...] «Das Volk; das im Finstern wandelt, siehet ein grosses
Licht.» Es selbst lebt im Dunkel, in irdischer Finsternis.
Nichtinihm — vorihm in unendlicher Ferne ist das grosse
Licht. Aber es ist keine blosse Erscheinung; es ist in Be-
ziehung zu ihm; es weist und leitet; es ist ein Ziel. Es ist
nicht starre Ewigkeit, es ist an sich reissende Zukunft; es

Es ist diese unsere heutige Lage, der Max
Weber vor Jahren, unmittelbar nach dem
Kriege, in einer Rede Uber die Wissen-
schaft als Beruf Ausdruck gegeben hat. Er
hatinihr die Jugend an eine rein objektive,
von aller personlichen Wertung und Ent-
scheidung freie Wissenschaft als die ein-
zige flr den heutigen Menschen wahre
gewiesen — aus der leidvollen Uberzeu-
gung heraus, dass in unserer entzauberten
Welt das Geheimnis gottlicher Wirklichkeit
mit der Kraft zu seiner Erfassung: dem
Glauben zerstort ist, dass in ihr das Licht
der Seele nicht mehr leuchtet, dass sie

ist nicht ein in sich ruhendes Gestirn; es ist
lebendige Hoffnung: Hoffnung, die allen
Zeiten, aller irdischen Zeit liberhaupt
voranleuchtet.

Allen Zeiten. Damit ware sie auch fiir
uns noch wahr, diese liberschwangliche
Hoffnung — auch fiir uns noch lebendig?
Aber durfen wir das aussprechen? Haben
wir heutigen Menschen das Recht auf diese
Hoffnung, die Moglichkeit zu ihr'nicht ver-
wirkt2 Vermogen wir, wie wir sind, wie wir
geworden sind, auch nur an das Erlebnis
dieser Hoffnung zu riihren? Ist einer Welt
wie der unseren, die in Krieg und kriegeri-
scher Gesinnung erstickt, deren ganzes
Leben auf Trennung, nicht auf Vereinigung
geht, deren Vereinigungsstreben selbst
befleckt und unlauter ist, der Inhalt dieser
Hoffnung: die geeinte Menschheit, der
Friede der Welt mehr als ein blosses fernes,
unbegreifliches Wort2 Was soll uns eine
Idee, die flir keine einzige Wirklichkeit
unseres Lebens mehr Urbild und Vorbild
ist, die auf keine Gestalt unserer Welt mehr

auftrifft? Ja, kann eine Idee Giberhaupt fir :

uns noch wahr sein, fur die sich konkret zu
entscheiden eine bare Unmaéglichkeit
scheint? Denn die feindselige Haltung der
Nationen ist ja nicht das Einzige, was uns
von der Menschheitshoffnung scheidet:
weit tiefer noch scheidet uns von ihr, dass
wir selbst, jeder Einzelne von uns, in unse-
rer Entscheidungskraft aufgeldst sind, dass
durch das Denken und Erkennen von Jahr-
hunderten kein Wert fiir uns unerschiittert
ist, kein Sein mehr feststeht, dass mit dem
Sein der Wahrheit auch unsere Entschei-
dung fur sie zum Problem geworden ist.

zu dunkel ist, als dass aus ihr der Strahl
persdnlicher Entscheidung lberhaupt aufflammen,
geschweige denn, dass er ein Stlick Welt erleuchten
konnte. Und es ist kein Zufall, dass der grosse Gelehrte
die Frage dieser Weltstunde ausgesprochen hat mit dem
Jesajawort: «Es kommt ein Ruf aus Seirin Edom: Wachter,
wie lang noch die Nacht?» Er hat ein alttestamentarisches
Wort zur Bezeichnung unserer Not gewahlt. In ihm hat er
die Frage alles religiosen Harrens gesehen. Auf sie hat er,
der Wachter der Stunde, die Antwort erteilt: «Noch ist es
Nacht: Wenn ihr fragen wollt, kommt ein andermal
wieder.»

Ein furchtbares Wort: das Wort der radikalen Verzweif-
lung. Ein andermal. Was soll das bedeuten? Wenn wir ein
andermal wiederkommen — sind dann noch wir es, die
wiederkommen? Sind wir nicht die, die nie wiederkom-
men, deren Leben ein Wind ist, die mit dem Worte Hiobs
nicht wiederkommen zu schauen das Gute, die lUiber einem
Augenaufschlag von Gott vergehen? Wenn uns, uns selbst
die Antwort auf die Frage nicht gegeben wird, so erhalten
wir sie niemals — wenn wir, wir heutigen Menschen, den
Anschluss an das Heil, die Moglichkeit zum Heil verloren
haben, so haben wir sie nicht nur flir unsere Zeit — so
haben wir sie flir die Ewigkeit verloren. Denn es ist unser
Heil — mein Heil, das Heil dieser einen lebendigen Exis-
tenz; nur in diesem einmaligen Dasein stellen wir ja, jeder
mit seinem Dasein selbst, diese Frage: diese Frage, die
keine andere ist als die, die von der Ewigkeit selbst an
unser Dasein gestellt ist. Denn nicht nur wir fragen Gott —
auch Gott fragt uns. Er fragt uns mit der Einen Frage, die
er an die Entscheidung unseres Lebens richtet. Und diese
einzige Frage, die von dem himmlischen Richter an jede
Seele, die vorihm erscheint, gestellt wird, lautet nach dem
Talmud: «Hast Du gehofft auf das Heil2»




Damit finden wir uns in der umgekehrten
Richtung; nicht mehr wir fragen nach der
Hoffnung, sondern die Hoffnung fragt
nach uns. Es ist uns nicht freigestellt, die
Hoffnung preiszugeben; in unserer Hoff-
nung liegt unsere Bewahrung. Nicht nur
in dem Inhalt der Hoffnung ist der Pruif-
stein flur unsere Erlosbarkeit. Der Verzicht
auf die Hoffnung wird zur Sitinde.

Die Hoffnung ist zur absoluten Forde-
rung selbst geworden. Denn diese Hoff-
nung ist nicht wie eine andere, wie irgend-
eine rational begriindete einzelne irdische
Hoffnung. Die messianische Hoffnung ist
grundlose Hoffnung; sie ist liberhaupt aus
nichts Irdischem abzuleiten, sie geht von
keiner irdischen Wirklichkeit aus, sie ist
kein Mythos, hat keine Gestalt; sie ist — als
was sie mit dem steigenden Elend des
Exils, der Diaspora, des Gettos immer deut-
licher sich enthiillt — eine aller Wirklichkeit
entgegenstehende, eine vollkommen
paradoxe. Sie steht im Gegensatz zu allem
irdischen Dasein, ist ein reines Trotzdem:
eine reine Kraft der Seele. Gerade aus der
dumpfsten Finsternis und Verzweiflung,
aus den Zeiten schwerster Verfehlung,
radikalen Abfalls stieg immer die Flamme
der messianischen Friedensverkiindung
am machtigsten empor. Denn Friede

(1]

Daran — und nur daran’ — hangt die messianische Hoff-
nung fiir jede, auch die dunkelste Zeit: dass wir der Grosse
des Abstandes von ihrer Verwirklichung inne werden und
ihr Gericht Giber uns erleben. Aber wie ware gerade das
denkbar, dass wir dazu die Kraft finden konnten? Den gan-
zen Abstand, die ganze Tiefe menschlichen Abfalls misst
nur der Prophet aus. Und wenn der Verfall aller absoluten
Gewissheit das ganze gottverlassene Wissen von Jahr-
hunderten unserer Seele schon das Mark der rein person-
lichen Entscheidungskraft ausgesogen hat — um wie viel
radikaler muss uns die Kraft zu einer absoluten, aus Gott
stammenden, die ganze Welt umfassenden Entscheidung
ausgesogen sein: die Kraft zur Prophetie.

Aber gegen dieses Verhangnis — und gerade aus
ihm — erhebt sich eine Frage: Ist denn das Antlitz Israels,
das die Propheten mit der Gewalt ihrer richtenden Ham-
merschldge aus der Masse des Volkes herauszumeisseln
strebten, schon zu irgendeiner Zeit vollendet? Ist Israel je
zu dem geworden, wozu es bestimmt war? Ist es je zur
Verwirklichung seiner Botschaft gelangt? Dann ware es
nicht mehr da. Denn die Erflllung seiner Sendung ware ja
sein Aufgehen in den anderen Volkern, in der im Frieden
geeinten Menschheit. Das blosse Dasein Israels beweist,
dass seine Sendung nicht erfiillt ist. Es beweist aber
zugleich auch, dass seine Sendung noch lebt. Denn Israel
ist seinem Wesen nach nichts als diese Sendung. Die Ver-
heissung der Propheten liegt also — auch wenn Jahrtau-
sende uns von ihr trennen — nicht hinter uns; sie liegt
noch vor uns. [...]

bedeutet dem Judentum nicht jenes heitere Gleichgewicht aller Krafte, das
die Griechen Harmonia oder Sophrosyne nannten. Er bedeutet etwas Uber-
schwangliches. Sein Gegensatz ist nicht wie dort Unordnung und Verwirrung,
sondern er ist Unruhe und Streit, Leid und Stinde. Die/jlidische Idee des Frie-
dens ist nicht Ordnung, Ausgleich und Gleichgewicht, sondern sie ist Gnade,
gottliche Versohnung und Erlésung. Friede bedeutet Vollkommenheit, ist der
Heilshegriff der judischen Religion: ist als die messianische ldee der Voll-
endung zur Einen Menschheit, als Inhalt der paradoxen Hoffnung, selbst ein
reines Paradox zu aller irdischen Existenz. [...]

Eine friedliche, beruhigte, gegldttete Welt kann die messianische Frie-
densidee Uiberhaupt nicht begreifen;ihrist der Friede ein freundlicher Engel
mit dem Palmzweig, eine sie selbst und ihre Ordnungen beschutzende
Macht. Vor der messianischen Friedensidee dagegen fliegen alle Ordnungen
wie von einem gottlichen Blitz berthrt auf. Nur einer Welt der Verzweif-
lung — einerVerzweiflung, die sich selbst als Abfall inne wird, ist die messia-
nische Friedensidee, was sie ist: absolutes Gericht zugleich und liber den
Abgrund hertberlohende Uberschwangliche Hoffnung: Hoffnung, die
zugleich unbedingte gottliche Forderung an den Menschen ist, vor der er
seiner Unzuldnglichkeit und Nichtigkeit inne wird dadurch (gdass sie ihm seine
Uberschwanglichsten Moglichkeiten aufschliesst.




Dies ist die einzige Frage, die uns zusteht: ob wir als geschichtliche,
geschichtsbezogene Menschen, als uns wandelndes und nur im Wandel
uns erfassendes Dasein einen wahrhaftigen Anschluss an die messianische
Verheissung zu gewinnen vermogen, ob und wie wir sie lebendig auf uns
zu beziehen imstande sind.

Und es gibt eine eigentumliche Blirgschaft fir ihr Bezogensein auf
uns in der abendlandischen Geschichtsentwicklung selbst. Uns ist mitten
in unserer Auflésung, in unserer radikalen Entfremdung von aller religi-
dsen Wirklichkeit aus der abendlandischen Wissenschaft selbst ein eigen-
tumliches und wunderbares Geschenk in den Schoss gefallen, das die
ganze Macht religioser Wirklichkeit in aller geschichtlichen und gegen-
uber aller nur geschichtlichen offenbart. Unserer religionslosen Zeit —
nicht zum wenigsten Max Weber selbst — war es vorbehalten zu erken-
nen, dass alle Wahrheiten, alle Formen und Organisationen unseres
europaischen Lebens Umwandlungen, Verweltlichungen, Sakularisierun-
gen ursprunglich religioser Wahrheiten sind. Wir haben sehen gelernt,
wie schliesslich alle Wissens- und Lebensformen der modernen Welt, wie

[]

sogar noch der Kapitalismus und dann
wieder der atheistischste Sozialismus ihrer
selbst unbewusst abgeleitet, umgeschla-
gen sind aus der christlichen Idee des Got-
tesreiches — dieser Idee, die selbst wie-
derum ihre letzte Wurzel hat in der
messianischen ldee: dem grossen Frie-
densreiche der Propheten. [...]

Die messianische Hoffnung aber for-
dert uns nicht als abstrakte Wesen, sie for-
dert uns selbst: die wirklichen realen,
geschichtlichen Menschen. Vermochten
wir nicht uns selbst, unser Jetzt und Hier
in die Hoffnung hineinzufiihren, sie ware
nicht unsere Hoffnung. Und damit ware sie
das reine Nichts. Denn es gibt keine andere
Hoffnung als die unsere. Nur aus dem vol-
len Aufsichnehmen der Gegenwart kommt
darum die echte Entscheidung flr die
Zukunft. [...]

Sowadre die Tat das, was die reine Schrift unseres Ursprungs
durch die verwirrte der Geschichte hindurch wieder zum
Aufleuchten zu bringen vermdchte, ware sie das, was die
ubermiachtigen Visionen der Vorzeit lebendig mit der
flichtigen verfallenen und abgefallenen Existenz des ein-
zelnen, auch des heutigen Menschen zu verbinden ver-
mochte? Durch sie — und nur durch sie — wiirde die
tiberschwangliche messianische Hoffnung zur Hoffnung
auf das Heil jedes einzelnen geschichtlichen Menschen?
Lage hier das Band zwischen der einzelnen Existenz und
den menschheitgestaltenden Visionen der Propheten?

Aber muss nicht auch die Tat — und gerade sie — uns
ein blosses Wort bleiben bei der unermesslichen Ferne und
Ubergrdsse der prophetischen Visionen von der mensch-
lichen Zukunft? Liegt nicht gerade hier das schwerste Pro-
blem?2 Kénnen wir sie denn auch nur fassen, diese Vision
von der Einen geeinten Menschheit, von den Schwertern,
die zu Pflugscharen, von den Speeren, die zu Sicheln
umgeschmiedet werden — von dem Wolf, der friedlich
neben dem Lamm weidet, von dem Lowen, der Stroh isst
wie ein Rind, und von dem kleinen Knaben, der sie beide
fihrt? Wie unermesslich, tiberschwanglich fern klingt uns
diese Verheissung: Friede in der kriegerischen, bluttrie-
fenden Menschenwelt — Friede in der grausam entzwei-
ten Natur selbst: Friede, Liebe, Erlosung lberall. [...]




Das ist das Wunder, das die Prophetie bestdtigt. Denn die Taten, die die
prophetische Verheissung zu ihrer Erflillung von den Menschen verlangt,
sind nicht heroische Kampfe und machtvolle schopferische Umgestal-
tungen der Welt. Sondern wunderbar: den iiberschwianglichen Visionen
vom Weltfrieden entspricht als Forderung an den einzelnen Menschen
das Allerschlichteste: die Forderung der Gerechtigkeit, der schlichten
menschlichen Giite. So spricht der Herr: «Haltet Recht und Gerechtigkeit
und errettet den Beraubten von des Frevlers Hand und schindet nicht die
Fremdlinge, Waisen und Witwen und tut niemandem Gewalt und ver-
giesst nicht unschuldiges Blut.» Diese einfachen, unscheinbaren, fast
selbstverstindlichen Forderungen: Forderung an die reine Menschlich-

keit des Einzelnen sind es, die im Zusam-
menhang mit den gewaltigen propheti-
schen Visionen von der Endzeit immer
wiederkehren. Nichts anderes wird zur
ihrer Verwirklichung vom Menschen ver-
langt und immer wieder verlangt als
Gerechtigkeit, einfache menschliche Gite.
Wie nach dem Psalmwort «Gerechtigkeit
und Friede sich klissen», so fligt sich die
geringste Tat der Gerechtigkeit wunderbar
in den machtigen Zusammenhang des
Weltfriedens, der Menschheitserlosung
ein. Und alle Drohungen gottlicher Straf-
gerichte, grausamster Verwustungen und
Zerstorungen gelten allein dem Unter-
lassen der Erflillung dieser allerschlichtes-
ten Forderung an den Einzelnen gegen-
uber dem Einzelnen. Der Weg zum Leben
und zum Tode, den Gott seinem Volke
durch den Propheten vorlegt, ist kein
anderer als dieser: Entscheidung fiir oder
gegen den Frieden, zu dem der einzige
Weg die schlichte menschliche Gerechtig-
keit ist. — Die Entscheidung fiir das Leben,
die Entscheidung fir die Hoffnung, die
Entscheidung fir den Frieden und fur die
Gerechtigkeit sind eins.

Nicht um eine einzelne Entscheidung handelt es sich
hier — sondern um ein Entschiedensein des gesamten
Lebens, das allen einzelnen Entscheidungen und Hand-
lungen vorausliegt. Und wenn nun wieder aus einer ver-
worrenen Zeit, in der nichts mehr feststeht, in der alles
Gesetz und aller Wert aufgelost ist, die Frage herauf-
taucht: Wie aber kbnnen wir uns fur die Gerechtigkeit ent-
scheiden, da wir nicht einmal wissen, was Gut und Bose,
was Recht und Unrecht ist? — so ist nun die Antwort:
Diese Entscheidung setzt kein Wissen um bestimmte
Werte, setzt kein Erkennen objektiver Zusammenhange
und keine bestimmte Struktur des Geistes voraus. Denn
es handelt sich bei ihr nicht um die schwankende unsi-
chere menschliche Gerechtigkeit, die auf menschlichen
Gesetzen, menschlichen Erwdgungen und Einsichten
ruht — es handelt sich um die gottliche Urschrift unseres
Lebens selbst: um die urspriingliche Gute des Herzens, in
der die Zukunft der Menschheit geborgen, der sie anver-
traut ist: um die reine menschliche Gute, die eins ist mit
der unzerstorparen Hoffnung auf das Heil, die aller Men-
schengeschichte zugrunde liegt, weil sie aller Einzelexis-
tenz zugrunde liegt.

Aber darum darf die Schlichtheit dieser Forderung uns
nicht darliber tauschen, dass sie das Allerschwerste ist.
Denn das Erreichen der reinen Urschrift unseres Herzens
ware ja nichts anderes als die Verwirklichung des messia-*
nischen Friedensreiches selbst, von der uns die gesamte
Menschengeschichte trennt. Eins aber ist in unsere Hand
gegeben — hier und jetzt inmitten der Geschichte: die
Entscheidung unseres Seins flir oder wider das Leben, fur
oder wider die Hoffnung, fiir oder wider den Frieden der
Welt. — Ist es wenig? Ist es viel? Es ist das Unsere. Und
wo wir einen Menschen finden, der entschieden ist flr
den Frieden, dessen Gerechtigkeit und Giite durch all sein
Leben und Denken hindurchschimmert, da haben wir
heute wir immer das gefunden, dessen die Menschheit
bedarf, damit ihre Hoffnung nicht sterbe.

Margarete Susman
In: Der Morgen, Heft 4,
Oktober1929; 5:375—385.




	Die messianische Idee als Friedensidee

