
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 9

Anhang: Erwägungen 2/2022 : Journal der Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung. Gegen das Schweigen der Kirchen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung

Erwägungen 2/2022
Gegen das Schweigen der Kirchen

«Warum braucht es den Blick von unten links, um seriös Theologie zu
treiben?» So hiess die Fragestellung, mit der die Arbeitsgruppe «Kirche?
NordSüdUntenLinks» (KNSUL) letzten März zu einem Gedankenaustausch

eingeladen hatte. Eigentlich eine alte Frage, über die schon
unzählige Artikel geschrieben und Diskussionen geführt worden sind.
Doch in diesem Moment erhielt sie einen neuen und aktuellen
Hintergrund: Die InitiantTnnen von «Kirche für Kovi», von denen viele
der Gruppe KNSUL angehören, standen immer noch unter dem
Eindruck der starken Gegenreaktionen, die das kirchliche Engagement für
die Konzernverantwortungsinitiative hervorgerufen hatte.

Noch selten waren Kirchen und Hilfswerke von Politik und Wirtschaft
so heftig kritisiert worden, wie es während und nach der Abstimmungs-
kampagne der Fall war. Und typischerweise wurde ihnen auch gleich
mit finanziellen Konsequenzen gedroht. Lassen sich die Kirchen dadurch
zum Schweigen bringen? Manche Engagierte sehen Anzeichen dafür.

Umso wichtiger ist es, dass wir nun nicht schweigen, dass wir eine
Theologie «von unten links» weiterverfolgen - eine Theologie, die den
Blickwinkel jener einnimmt, die von Armut, Ausbeutung und Diskriminierung

betroffen sind. Dazu möchte auch die vorliegende Nummer der
Erwägungen einen Beitrag leisten: mit Stellungnahmen von TheBe-
Mitgliedern, aber auch mit einem «Manifest gegen das Schweigen der
Kirchen» (s. S. 27), das Diskussionsgrundlage für ein nächstes Treffen
von KNSUL am 19. September werden soll (s. Hinweis S. 29).

Christine Voss

Politischer Druck
auf die Kirchen
Christine Voss
S. 18

Gerechtigkeit ist
keine Parteiparole
Viktor Hofstetter
S. 19

«Wir wurden
angelogen»
Nicole Maron
S.20

Verheerendes
Wirken
von Glencore
Esther Gisler Fischer
S. 22

Warum brauchen
wir eine Theologie
von unten links?
Esther Gisler Fischer
S.23

Stachel in der
Gesellschaft sein
Daniel Winkler
S. 24

Kirche, die Partei
ergreift
Christoph Albrecht
S. 25

Gegen das
Schweigen
der Kirchen
Pierre Bühler
S.27

Aus Vorstand und
Arbeitsgruppen
S. 30

40 Jahre
Theologische
Bewegung
Urs Häner
S. 31

KVI-Petition
Seraina Patzen
S.32

Erwägungen 2/22 17



Politischer Druck
auf die Kirchen
Christine Voss

Der Einsatz der Kirchen für die
Konzernverantwortungsinitiative
(KVI) hat bürgerliche Politikerinnen

aufgeschreckt. Beschwerden
und Drohungen sind die Folge.

Einen so breiten Zusammenschluss von
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften hatte
es in der Schweiz noch nie gegeben: Die
römisch-katholische und die reformierten
Kirchen, deren Hilfswerke und sogar die Freikirchen

hatten sich der Plattform «Kirche für
Konzernverantwortung», kurz «Kirche für Kovi»,
angeschlossen. Rund 650 Kirchgemeinden
engagierten sich für ein Ja. Dazu kamen unzählige

Basisgruppen und Einzelpersonen. Mit
eigenen Unterlagen und Fahnen versuchten sie,
in ihrem Umfeld für die Initiative einzutreten.

Finanzielle Konsequenzen

Entsprechend heftig waren die Reaktionen aus
Wirtschaft und Politik. Schon im Vorfeld der
Abstimmung reichten die Jungfreisinnigen in
vier Kantonen eine Stimmrechtsbeschwerde
ein. Als sie damit keinen Erfolg hatten, zogen
sie diese bis vor Bundesgericht weiter. Dort
wurde die Beschwerde aber als «gegenstandslos»

abgeschrieben — nicht aus inhaltlichen
Gründen, sondern weil die KVI in der
Zwischenzeit abgelehnt worden war.

Doch die Drohungen gegen die Kirchen
gehen bis heute weiter: Im Kanton St. Gallen

versuchten Politikerinnen von SVP, FDP
und CVP, mit einer Motion im Kantonsrat die
Kirchen dauerhaft zu politischer Neutralität
zu verpflichten. Sie fanden allerdings keine
Mehrheit. Das Thema «Abschaffung der
Kirchensteuer» hingegen wird nun in bürgerlichen
Kreisen erneut diskutiert.

Finanzielle Konsequenzen müssen bereits
jetzt die Hilfswerke tragen: Bundesrat Ignazio
Cassis teilte diesen nach der Abstimmung mit,
dass sie Gelder, die von der Direktion für
Entwicklung und Zusammenarbeit (Deza) stammen,

nicht mehr für Informations- oder
Bildungsarbeit einsetzen dürften.

Doch auch in den eigenen Reihen riss die
Kampagne von «Kirche für Kovi» Gräben auf:

So sammelten sich die christlich motivierten
Gegnerinnen in einem «Ethik-Komitee gegen
die KVI». Mitglied war unter anderen der
Kirchenratspräsident der Evangelisch-reformier-
ten Kirche des Kantons Glarus, Ulrich Knoepfel,
der mit economiesuisse in Kontakt stand.

Im Kanton Zürich, in dem die Kirchenleitung

grundsätzlich positiv zur KVI eingestellt
war, wurden die Kirchgemeinden kurz vor der
Abstimmung durch ein Schreiben von
Kirchenratspräsident Michel Müller überrascht: Er rief
zur «Zurückhaltung im Abstimmungskampf»
auf und teilte mit, dass das Aufhängen von Fahnen

an kirchlichen Gebäuden verboten sei.
Keinen Grund für Verbote sahen hingegen

die Verantwortlichen der Reformierten Kirchen
Bern-Jura-Solothurn: Dort hatte sich sogar der
Synodalrat explizit für ein Ja zur Initiative
ausgesprochen. Doch interne Debatten um diese
Stellungnahme dauern bis heute an.

Welche «Kernkompetenz»?

Vergleicht man diese - und noch weitere -
Auseinandersetzungen miteinander, stösst
man auf ein Grundmuster. Die Kirchen seien
öffentlich-rechtliche Institutionen und damit
zu politischer Neutralität verpflichtet, so
argumentierten die Jungfreisinnigen in ihrer
Beschwerde. An einem Podiumsgespräch in
Bern1 spannte Matthias Müller, Präsident der
Jungfreisinnigen, den Bogen allerdings weiter:
Die Kirchen sollten sich auf ihre «Kernkompetenz»

beschränken, nämlich Predigt und
Seelsorge. Das alte Stereotyp, mit dem die Kirchen
schon immer zum Schweigen gebracht werden
sollten, wurde auch von Christoph Blocher
wieder aufgegriffen: In 31 Gratiszeitungen
erschien vor der Abstimmung seine Kolumne
Politisierende Kirchen, in der Blocher den Kir-
chenvertreter*innen riet, sich «auf die Auslegung

des Wortes Gottes zu beschränken».2
Offenbar hat sich die bürgerliche Politik

nicht gerade vertieft mit dem «Wort Gottes»
beschäftigt. Jürg Liechti-Möri, Präsident der
OeME-Kommission der Gesamtkirchgemeinde
Stadt Bern, kommt jedenfalls zu einer anderen
Auslegung: Schon während des Abstimmungskampfes

hielt er den Jungfreisinnigen entgegen,
dass der Einsatz für Menschenwürde sogar ein
«Kern der christlichen Botschaft» sei. •
0 Christine Voss, *1956, ist Journalistin in Zürich und

Redaktorin der Erwägungen.
christine.voss@bluewin.ch

1 s. Fussnote S. 20.

2 Mehr dazu: Onlinemagazin Das Lamm (daslamm.ch)
Artikel «Politisierende Kirchen», ein Gespenst mit
rassistischem Erbe.

18 Erwägungen 2/22



Gerechtigkeit ist
keine Parteiparole
Viktor Hofstetter

Viele kirchlich Engagierte bekamen
während und nach der Abstimmung
zur Konzernverantwortungsinitiative

harten Gegenwind zu spüren.
Nicht nur aus der Politik, sondern
teilweise auch aus den eigenen
Kirchen. Ein Rückblick.

Ich kann mich nicht mehr erinnern, wann mich
das Fieber des Engagements für die
Konzernverantwortungsinitiative (KVI) richtig erfasst
hat. Aber ich erinnere mich immer wieder
gerne an die vielen Momente, in denen wir
in der Bewegung «Kirche für Kovi» unsere
Gefühle der Begeisterung für dieses christliche

Engagement, aber auch der Enttäuschung
teilen durften. Es war eine lange Zeit von der
Lancierung der Initiative am 21. April 2015 bis
zur Volksabstimmung am 29. November 2020.
Über sechzig Hilfswerke und NGOs waren
bereits bei der Lancierung involviert, davon
verschiedene aus kirchlichen und kirchennahen

Kreisen. Im Laufe der Unterschriftensammlung

kamen immer mehr überzeugte
Personen und kirchliche Gruppierungen dazu.

Während der Abstimmungskampagne gab
es ein ständiges Auf und Ab der Gefühle, des
Glaubens und des Zweifels, wie ich es von
anderen grossen Momenten meines kirchlichen

Engagements her kenne. Und doch gab
es für mich keinen Zweifel: Das war der Höhepunkt

in meinem jahrzehntelangen, weltweiten

Engagement für Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung. Alles was ich
in dieser Zeit zur Kampagne beigetragen habe,
gehört eindeutig zu meiner DNA als engagiertes

Mitglied eines weltweit offenen Ordens, wie
wir Dominikanerinnen es sein möchten.

Über Parteigrenzen hinweg

Mit desto mehr Unverständnis habe ich im
Anschluss an die Abstimmung auf die Kritik

aus manchen kirchlichen Kreisen reagiert.
Was soll der Vorwurf: «Das Evangelium liefert
keine Abstimmungsparolen»? Keine einzige
seriöse Entscheidungshilfe für die Abstimmung

argumentierte so. Niemand hatte gesagt,
dass jemand, der dem wichtigen Anliegen der

Konzernverantwortungsinitiative zustimmen
wolle, damit einer bestimmten Partei folge. Das
war ja gerade das Eindrückliche am
Abstimmungskampf: Immer mehr engagierte
Menschen jeden Alters und über alle konfessionellen

Grenzen hinweg waren überzeugt davon,
dass die Initiative sinnvoll sei. Weil sie nämlich
unseren staatlichen Gremien die nötige
Kompetenz gegeben hätte, um Ungerechtigkeiten,
die von internationalen Konzernen bei der
Ausbeutung der Weltressourcen verursacht werden,
vor Gericht zu bringen.

Für diese klare Vision gibt es unzählige
Zeugnisse, auch direkt von den Initiant*in-
nen. So sagte der Co-Präsident der KVI, Dick
Marty, in einem Interview des Berner
Pfarrblattes: «Es gibt Schweizer Konzerne, die in
ganz fragilen Ländern operieren und sich dort
wie Machthaber benehmen [...]. Es geht dabei
[bei den geplanten Einschränkungen, Anm.
der Redaktion] nur um gravierende Missachtung

der Menschenrechte und Verletzung von
international anerkannten Regeln unter anderem

im Umweltschutz.»

Dialog mit der Wirtschaft?

An einer Podiumsdiskussion in Bern1 sagte die
Präsidentin der Evangelisch-reformierten Kirche

Schweiz (EKS), Rita Famos: «Wir müssen
den Dialog mit der Wirtschaft intensivieren
und den sozialethischen Dialog auf allen Ebenen

fördern, indem wir uns überlegen : Was für
Gefässe gibt es, wo wir unsere Positionen
diskutieren können?» Diese Argumentation
empfinde ich als entmündigend für alle Christinnen,

die sich voll und ganz für die Kampagne
engagiert haben. Die EKS-Präsidentin
fordert etwas, das bereits in vielen Gremien von
Gemeinden und vor allem von Hilfswerken
praktiziert wird. Es braucht keine weiteren
Diskussionen und auch keine neuen Gefässe.

Warum nur können manche Kirchenleitungen
nicht begreifen, was Papst Franziskus den

Vertreterinnen der Volksbewegungen immer
wieder zuruft: «Nicht die Mächtigen und die
Experten werden die Welt zum Guten verändern.

Ihr alle könnt das, denn wir alle tragen
Verantwortung für unsere Mutter Erde und für
die Zukunft der ganzen Menschheit und keiner
und keine kann sich davor dispensieren!»

Umstrittene orange Fahnen

Eine weitere Kritik an der erwähnten Podiums-
diskussion lautete: «Das Aufhängen von Fahnen

an Kirchtürmen und -gebäuden für ein Ja

zur Konzernverantwortungsinitiative war ein

Erwägungen 2/22 19



Schritt zu weit. » Ehrlich gesagt, ich weiss nicht
mehr, wann ich die erste orange Fahne auf
Vorschlag eines Mitbruders vor meinem Fenster
aufgehängt habe und wie lang sie an der Wand
unserer Kirche und unseres Ordenshauses hing.
Nur so viel kann ich sagen: Es war erstaunlich,
wie viel Beziehung ein Stück Tuch nicht nur im
Quartier, sondern auch in unserer Glaubensgemeinschaft

geschaffen hat. Dazu kam für mich
die eindrückliche Erfahrung: Wo immer ich in
dieser Zeit unterwegs war, ob in einer engen
Stadtgasse oder entlang eines Rebbergs - dort,
wo die orange Fahne hing, wusste ich: Hier
leben Menschen, die bereit sind, sich für mehr
Gerechtigkeit einzusetzen.

Die Fahnen an den Kirchtürmen und -gebäu-
den erschienen hingegen erst in den Monaten
vor der Abstimmung. Und sie verkündeten
noch eine andere Botschaft als die Fahnen an
den Baikonen: In den oft so leeren Kirchen
versammelten sich Gläubige und Nichtgläubige,

die gemeinsam Feiern organisierten und
bereit waren, miteinander darüber zu diskutieren,

was eine Annahme der Initiative bedeuten
könnte. Sie wussten alle: Der Kampf für mehr
Gerechtigkeit würde mit der Abstimmung
keineswegs zu Ende sein, das Engagement gegen
die schreienden Ungerechtigkeiten in unserer
heutigen Welt braucht einen viel längeren Atem.
Das alles nur als politische Propaganda abzu-
tun, zeigt mir, dass sich die Kritiker*innen der
Kampagne wenig mit dem Thema befasst haben.
Und wenn dann noch kirchliche Mitarbeitende
gemassregelt wurden, weil sie ihre Kompetenzen

überschritten hätten, frage ich mich schon:
Was für ein Kirchenbild steht da dahinter?

Und schliesslich wurde auch immer wieder
das Argument vorgebracht, man hätte miss-
bräuchlich Steuergelder für die Kampagne
eingesetzt. Eigentlich sagen die Zahlen genug
dazu : «Der Verein KVI rechnete für die
Abstimmungskampagne mit einem spendenfinanzierten

Budget von 1,3 Millionen Franken. » Um die
Gegenkampagne zu finanzieren, war nur schon
der Wirtschaftsdachverband economiesuisse
bereit, acht Millionen Franken zu investieren. •
0 Viktor Hofstetter, *1942, ist Dominikaner und lebt in

Zürich. Als früherer Provinzial der Schweizer
Dominikaner setzte er sich unter anderem dezidiert für die
Basisbewegungen in Lateinamerika, ein.

viktor.hof@vtxmail.ch
1 Im Rahmen des Polit-Forum Bern fand am 2.12.2021

ein Podiumsgespräch mit Vertreterinnen aus Kirchen
und Politik statt. Unter dem Titel «Kirchen und
Politik kontrovers: Wie weit darf das Engagement
gehen?» wurde der Beitrag der Kirchen zur politischen

Meinungsbildung, vor allem auch das Engagement

für die KVI, kontrovers diskutiert.

«Wir wurden
angelogen»
Nicole Maron

Nicole Maron kämpft dagegen an,
dass die Ungerechtigkeit gegenüber
dem Süden bei uns im Norden unter
den Teppich gekehrt wird. Die in
Peru lebende Journalistin hält fest,
was sie vor Ort mit eigenen Augen
sieht. Unter anderem mit dem Film
Das Blut des Flusses (s. S. 22).

Was würden Sie tun, wenn man Sie aufforderte,

Quecksilber ins Wasserglas eines Kindes

zu träufeln? Ich gehe davon aus, dass Sie
sich ohne zu zögern weigern würden. Doch
was, wenn man Ihnen vorwirft, dass Sie durch
Ihre Weigerung Arbeitsplätze und Wohlstand
in der Schweiz gefährdeten? Dies klingt nach
einer etwas absurden Argumentation, doch
genau auf diese Weise versuchte der Bundesrat,
seine Kampagne gegen die Konzernverantwortungsinitiative

(KVI) aufzuziehen. Schweizer
Unternehmen würden sich in der überwiegenden

Mehrheit verantwortungsvoll gegenüber
Mensch und Umwelt verhalten, so Bundesrätin
Karin Keller-Sutter an einer Medienkonferenz
im Oktober 2020.

Die Realität sieht anders aus

Doch die Menschen, von denen hier die Rede
ist, widersprechen Keller-Sutter mit
Nachdruck. Dies hat sich im Rahmen der Dreharbeiten

für unseren Dokumentarfilm Das Blut
des Flusses in Espinar (Südperu) immer wieder

gezeigt. «Früher gab es hier viele Tiere»,
sagt Carmen Chambi, die in der Gemeinde Alto
Huancané lebt. «Frösche, Wasservögel, Forellen

und andere Fische, doch nun sind sie alle
verschwunden.» Die vergifteten Gewässer stellen

oft die einzige Wasserquelle der indigenen
Gemeinden dar, welche dadurch einer hohen
Schwermetallbelastung ausgesetzt sind. Dies
hat schwerwiegende gesundheitliche
Konsequenzen. «Sie lassen uns hier langsam sterben,

und weder der Staat noch Glencore
übernehmen Verantwortung für unsere Situation»,
klagt Chambi. «Wie die meisten hier habe ich
fast dauernd Kopf- und Magenschmerzen. Ich
fühle mich geschwächt und kann keine weiten
Strecken mehr gehen. Unsere Kinder benötigen

20 Erwägungen 2/22



regelmässig Medikamente und medizinische
Behandlung, für deren Kosten wir selbst
aufkommen müssen, da wir keine Krankenversicherung

haben.»
Während des Abstimmungskampfes zur

KVI wurde mir bewusst, mit welcher
Selbstverständlichkeit sich viele Schweizer Politikerinnen

auf die Seite der Wirtschaft stellen. Daher
beschloss ich, zusammen mit meinem peruanischen

Journalistenkollegen Vidal Merma, den
anderen Teil der Realität zu dokumentieren
und den Betroffenen vor Ort eine Stimme zu
geben. Das ist das Mindeste, was wir tun können:

nicht aufhören, über diese Missstände zu
sprechen - und über die Mitverantwortung, die
die Schweiz trägt. Tatsächlich haben bei den
ersten Filmvorführungen in der Schweiz viele
Menschen erstaunt reagiert: «Mit diesem Wissen

hätte ich für die Konzernverantwortungs-
initiative gestimmt», sagte etwa ein älterer
Herr in Rapperswil. «Doch ich habe der
Einschätzung des Bundesrates vertraut. Heute
weiss ich, dass wir angelogen wurden.»

Berichterstattung wird verhindert

Doch die Gegenkampagne des Bundesrates
endete nicht mit der - wenn auch knapp -
verlorenen Abstimmung. Was darauf folgte, war
eine regelrechte Hetzjagd gegen kirchliche und
zivilgesellschaftliche Organisationen, die sich
für die KVI ingesetzt hatten. Einen Monat nach
der Abstimmung gab Bundesrat Ignazio Cassis
bekannt, dass NGOs künftig keine Deza-Gel-
der mehr für Kampagnen und Sensibilisie-
rungsarbeit einsetzen dürfen. Ob so verhindert
werden soll, dass hierzulande bekannt wird,
welche Schäden die Schweizer Politik und
Wirtschaft im Ausland anrichten? Das Katholische

Medienzentrum kath.ch hat es damals
gut auf den Punkt gebracht: «Ein Hilfswerk
darf zwar weiterhin afrikanische Bäuerinnen
im Gewinnen von traditionellem Saatgut
unterstützen, in der Schweiz aber keine Veranstaltungen

mehr durchführen, die die Macht
multinationaler Konzerne über die Landwirtschaft
im südlichen Afrika beleuchten.»

Während meiner jahrelangen Tätigkeit in
der Entwicklungszusammenarbeit bin ich zum
umgekehrten Schluss gekommen: Der Ansatz
«Armut vor Ort bekämpfen» ist genauso illusionär

und arrogant wie die Forderung «Fluchtursachen

vor Ort bekämpfen». Denn die Gründe
für Armut in den sogenannten Entwicklungsländern

liegen nicht primär in dortigen
Unfähigkeiten, sondern in den globalen Strukturen,
die bis heute auf einem Modell der Ausbeutung
aufbauen.

Nicht aufhören,
darüber zu sprechen

Deshalb dürfen wir nicht aufhören, diese
Probleme zu thematisieren. Solange es Menschen
gibt, die die Vertreterinnen von Politik und
Wirtschaft an ihre Verantwortung erinnern,
kann sich niemand mit der faulen Ausrede
«Davon habe ich nichts gewusst» aus der Affäre
ziehen. Die Sache ist erst verloren, wenn
niemand mehr darüber spricht. Und für die
Menschen in Espinar und anderen Regionen des
Globalen Südens ist es von grosser Bedeutung,
zu wissen, dass es in der Schweiz eine
Zivilgesellschaft gibt, die sich für sie einsetzt.

Von einem Sessel in Bern aus ist es einfach,
wegzuschauen und Entscheidungen zu treffen,
die Leben zerstören können. Deshalb möchte
ich Herrn Cassis und Frau Keller-Sutter mit
Nachdruck nach Espinar einladen. Sollen sie
den Müttern, deren Babys aufgrund des Bergbaus

an Leberzirrhose oder Niereninsuffizienz
gestorben sind, ins Gesicht sagen, dass deren
Leben für sie weniger Wert hat als der Wohlstand

von Herrn und Frau Schweizer! •
O Nicole Maron ist Schweizer Journalistin und lebt seit

2017 in Bolivien und Peru. Bis 2020 war sie dort für
die Entwicklungsorganisation Comundo im Einsatz,
anschliessend selbständig tätig in verschiedenen
Projekten. Seit 2021 arbeitet sie zusammen mit peruanischen

NGOs zur Bergbauproblematik in Espinar.
nicole@maron.ch, maron.ch

Mehr zum Film: s. Filmbesprechung Seite 22.

Erwägungen 2/22 21



Filmbesprechung

Verheerendes Wirken
von Glencore
Esther Gisler Fischer

Am 20. Mai 2022 zeigte die Journalistin

Nicole Maron im Saal der
Pfarrei Maria-Lourdes in Zürich-
Seebach ihren eindrücklichen Film
Das Blut des Flusses - einen
Dokumentarfilm über die Tätigkeit
des Schweizer Rohstoffkonzerns
Glencore in Peru. Maron hat den Film
gemeinsam mit dem peruanischen
Journalisten Vidal Merma gedreht.

Der Film zeigt mittels Interviews mit Betroffenen

aus indigenen Gemeinschaften und
Expertinnen von Umwelt- und
Menschenrechtsorganisationen die verheerenden
Auswirkungen des Tagbaus in der peruanischen
Provinz Espinar, welche 200 Kilometer südlich

von Cusco liegt. Dort baut der Schweizer
Rohstoffmulti Glencore mit Sitz im zugeri-
schen Baar Kupfer ab. Aufgezeigt werden im
Film sowohl die Situation vor Ort als auch die
globalen Zusammenhänge und die Mitverantwortung

der Schweiz. Die in Espinar ansässige
Bevölkerung sowie deren Wasser und Böden
sind schwer belastet mit Substanzen wie Arsen
und Quecksilber. Krankheiten sind die Folge.

Zu Wort kommt auch der ehemalige
Bürgermeister von Espinar, Oscar Mollohuanca:
Jahrzehntelang hatte er an vorderster Front
gegen Glencore und dessen Vorgängerunternehmen

Xstrata gekämpft. Und dafür, dass
den Einwohnerinnen der Region ihre Grundrechte

gewährt werden: Zugang zu sauberem
Trinkwasser und medizinischer Versorgung
sowie eine Umwelt ohne Kontaminierung
durch den Bergbau. Nicole Maron erzählte am
Abend der Filmvorführung, dass Oscar
Mollohuanca Anfang März auf einem Hügel in der
Nähe seines Hauses tot aufgefunden wurde. Er
trug Spuren von Verletzungen und Schlägen;
doch wurde die Todesursache bislang nicht
geklärt. Die Behörden äusserten den Verdacht,
ein Stier könnte ihn angegriffen haben, doch
die Bevölkerung von Espinar sowie die Familie

des Getöteten zweifeln an dieser Theorie.
Sie gehen vielmehr davon aus, dass er Opfer
eines Verbrechens wurde. Denn Feinde hatte
er viele.

Nicole Maron hatte letztes Jahr die Gelegenheit,

den Bürgermeister für ihren Film zu
interviewen. «Glencore hat hier vor Ort immense
Umweltschulden, die wir gar nicht in ihrer
Gesamtheit aufrechnen können. Wir hoffen,
dass diese Schulden eines Tages bezahlt
werden», sagte er als Antwort auf die Aussage der
Schweizer Justizministerin Karin Keller-Sut-
ter, die im Rahmen der Gegenkampagne zur
Konzernverantwortungsinitiative behauptet
hatte: «Schweizer Unternehmen leisten einen
wichtigen Beitrag zur Entwicklung in Schwellen-

und Entwicklungsländern. Sie investieren
in dortige Infrastruktur und schaffen Arbeitsplätze,

und die überwiegende Mehrheit verhält
sich dabei verantwortungsbewusst gegenüber
Mensch und Umwelt.»

So ist der Film eine eindrückliche
Dokumentation, aber auch eine Anklage und ein
Appell: Er zeigt nicht nur die Auswirkungen
vor Ort auf, sondern thematisiert auch die
Mitverantwortung der Schweiz als Sitz von
transnationalen Konzernen wie Glencore und
fordert, dass die Schweizer Regierung sowie die
Unternehmen endlich Verantwortung übernehmen.

Das Engagement der Zivilbevölkerung ist
unabdingbar, um weiterhin politischen Druck
auszuüben. Und dies gemeinsam in solidarischer

Zusammenarbeit zwischen Nord und Süd.
Ausserdem macht der Film deutlich, dass

das globale Wirtschaftssystem auch heute
noch in postkolonialer Weise auf Ausbeutung
basiert; denn die im Süden geförderten
Rohstoffe werden in erster Linie im Norden konsumiert

- im Fall der Metalle landen sie in unseren

Computern, Handys, Batterien oder Autos.
Die Kosten für Umweltzerstörung und Verletzung

von Menschenrechten hingegen werden
den Menschen vor Ort aufgebürdet.

Mit ihrem Dokumentarfilm hat die
Filmemacherin in meinem Kopf und Herzen etwas
bewegt. Es ist ihm ein interessiertes Publikum
zu wünschen!#

O Nicole Maron, Vidal Merma: Das Blut des Flusses

Der Film wird demnächst auf YouTube verfügbar
sein. Im Herbst sind weitere Vorführungen in der
Schweiz geplant. Mehr dazu: maron.ch

Wer selber eine Filmvorführung organisieren will,
kann Nicole Maron direkt kontaktieren:
nicole@maron.ch

O Esther Gisler Fischer, *1968, ist Pfarrerin in Zürich-
Seebach und Teil der Redaktion der Neuen Wege.

esther_gisler@bluewin.ch

22 Erwägungen 2/22



Warum brauchen
wir eine Theologie
von unten links?
Esther Gisler Fischer

Den Blick «von unten links» einnehmen:

Das ist für die reformierte
Pfarrerin Esther Gisler Fischer keine
parteipolitische Entscheidung,
sondern ein Zurückgehen zu den
Ursprüngen des Christentums.

Wenn ich eine Weltkarte anschaue, dann sehe
ich unten links die Umrisse Südamerikas : eines
Kontinents, der laut gängiger Geschichtsschreibung

von europäischen Seefahrern im
15. Jahrhundert «entdeckt» worden ist. Als ob
es den Kontinent und seine Bewohnerinnen
nicht schon vorher gegeben hätte! Diese
Darstellung unserer Welt ist Ausdruck eines
Eurozentrismus und kolonialer Denkweise, welche
bis heute unbewusst unsere Auffassung bestimmen

und uns ein Wirtschaftsmodell beschert
haben, welches auf der Ausbeutung von Natur
und entfernt lebenden Menschen beruht.

Das Stichwort «unten links» bedeutet für
mich, die vermeintlich als universell angesehenen

Zuschreibungen von «Norden» und «Süden»,
«Oben» und «Unten» aufzuweichen und im Rahmen

eines dekolonialen Denkens zu entkräften.
Das gilt für mich ganz besonders auch für die
Theologie: «Unten links» ist der Ort, von dem
aus eine befreiende Theologie ihren Ausgang
nehmen soll. Denn: Im Lauf der Geschichte
wurde aus der prophetisch-messianischen
Jesusbewegung eine imperiale Christenheit, die
sich auf die Seite der Mächtigen stellte. Jesus,
der das Reich Gottes verkündet hatte und
deswegen Opfer der Pax Romana wurde, wandelte
sich zum Christus ohne Reich Gottes. Als Pan-
tokrator - Weltenherrscher - wurde er Garant
der damals bis heute herrschenden Imperien.
Dieses Verständnis wurde zum Kennzeichen der
imperial-kolonisierenden Christenheit.

Gott auf der Seite der Armen

Doch es gab auch immer wieder Gegenbewegungen:

In den 1960er Jahren entstand in den
lateinamerikanischen Kirchen die «Theologie
der Befreiung», welche die «Option für die
Armen» als theologisches Grundprinzip hatte.

Die besondere Parteinahme für die Armen
wurde betont und dies aufgrund des biblischen
«Ersten Bundes» von Moses am Sinai und dessen

Prophetien für die Witwen und Waisen.
Bezug genommen wurde auch auf Texte wie
die Seligpreisungen der Bergpredigt und das
Welt- und Heilsethos, welches in Jesu Worten
und Handlungen zum Ausdruck kommt. Gott
selbst hat, so die Befreiungstheologie, eine
Entscheidung zugunsten der Armen getroffen.

Im reformierten Christentum ist die «Reich-
Gottes-Idee» vor allem im Religiösen
Sozialismus präsent. Auch da werden die Margina-
lisierten als Subjekte des Heilsprozesses ernst
genommen.

Und schliesslich rief der Ökumenische Rat
der Kirchen im Jahr 1988 die «Dekade der
Kirchen in Solidarität mit den Frauen» aus. Sie
basierte auf der Erkenntnis, dass Frauen in Kirche

und Welt nach wie vor diskriminiert werden
und ihnen oft nicht die gleichen Rechte zustehen

wie den Männern. Diese Art des Theologi-
sierens, bei dem Frauen als Subjekte
wahrgenommen werden, wurde für mich persönlich
sehr wichtig. «Unten links»: Nicht der geo-
grafische Ort war in dieser Formulierung
ausschlaggebend, sondern der gesellschaftliche
und politische. Immer deutlicher wurde auch
der Zusammenhang zwischen den Frauen und
der Schöpfung. Der Respekt vor der Würde der
Frauen und vor der Würde der Erde gehören
eindeutig zusammen. Beiden eine Stimme zu
verleihen, ist Ziel der feministischen Ökotheologie.

Mit Blick auf das Reich Gottes

Es braucht eine Theologie von «unten links»,
um die «gefährliche Erinnerung» an Jesus von
Nazareth wachzuhalten. Es braucht das
prophetische Wächteramt. Und seriös kann eine
solche Theologie nur betrieben werden, wenn
dies aus dem Blickwinkel der Marginalisierten
geschieht, und jener, die entweder keine Stimme
haben oder deren Stimme nicht gehört wird.

Von «unten links» betrachten befreiende
Theologien die Welt und ihre Machtstrukturen
im Hinblick auf die biblische Vision des Reichs
Gottes.

Dazu ist unabdingbar, dass die Theologie in
gesellschaftlichen Fragen wieder sprachfähig
wird : dass Menschen, die diese Theologie betreiben,

in den heutigen gesellschaftlichen Entwicklungen

engagiert sind und Welt und Theologie
in einen fruchtbaren Dialog bringen. •
O Esther Gisler Fischer, *1968, ist Pfarrerin in Zürich-

Seebach und Teil der Redaktion der Neuen Wege.

esther_gisler@bluewin.ch

Erwägungen 2/22 23



Stachel in der
Gesellschaft sein
Daniel Winkler

Für den reformierten Pfarrer
Daniel Winkler bedeutet der Blick
«von unten links», die Situation
jener Menschen zu sehen, die in
Nothilfestrukturen leben.

Seit Jahren bin ich in der Flüchtlingsarbeit
engagiert und setze mich dabei besonders
für Langzeitfälle in der Nothilfe ein. Dabei
beschäftigt mich immer wieder die Frage,
welche Rolle die Kirchen bei diesen prekären
Vorgängen einnehmen. Mir fällt auf, dass viele
Menschen, auch jene in den Kirchen, nicht wissen,

was Nothilfe bedeutet und was Menschen
in Nothilfestrukturen erleben.

Leben als Illegale

In der Politik wird von «Nothilfe» gesprochen,
wenn es um Asylsuchende geht, die abgewiesen
wurden und dennoch nicht ausreisen oder nicht
ausreisen können. Sie landen in sogenannten
Rückkehrzentren, wo sie behördlich registriert
werden. Wenn sie die Frist verstreichen lassen,
die ihnen zur Ausreise gesetzt wurde, leben
sie ab diesem Zeitpunkt als Illegale in unserem

Land. Sie erhalten einen Beitrag an die
Lebenskosten, der je nach Kanton einem Viertel

oder einem Drittel des Sozialhilfebetrags
entspricht. Sie dürfen sich weder ausbilden
noch arbeiten, können jederzeit für ihren
illegalen Aufenthalt gebüsst oder verhaftet werden
und kaum am gesellschaftlichen Leben
partizipieren. Die Eidgenössische Kommission für
Migrationsfragen (EKM) hat für den Status dieser

Gruppe den Begriff der «regulären Illegalität»

entwickelt.
Die Politik geht davon aus, dass abgewiesene

Asylsuchende sich selbst aus dieser
prekären Situation befreien könnten, indem sie
aus der Schweiz ausreisen. Ist das so einfach?
Bei einer Vielzahl von Personen ist die Rückreise

massiv erschwert, da in den Herkunftsländern

minimale rechtsstaatliche Strukturen
fehlen. Asylsuchende aus dem Tibet reisen
nicht nach China zurück. Abgewiesene aus
Eritrea, eine der grössten Flüchtlingsgruppen

in der Schweiz, kehren nicht freiwillig in
die repressive Diktatur zurück. In Äthiopien

herrscht noch immer Bürgerkrieg. Die Situation

im Irak, Iran und in Afghanistan ist prekär.

Angstreflex der Kirchen

In den Kirchen und Kirchenleitungen ist durchaus

viel Einsatz für anerkannte Flüchtlinge zu
finden. Die aktuelle Frage des Nothilferegimes
hingegen erhält wenig Aufmerksamkeit. In der
Regel wird das Narrativ unserer Behörden
übernommen: Diese Menschen hätten nach
individueller und sorgfältiger Prüfung einen negativen

Entscheid unserer Asylbehörden erhalten
und sollten deshalb bitte unser Land verlassen.

Mein Eindruck ist, dass das sozial- und
asylpolitische Engagement unserer Kirchen
in den letzten zwei Jahren am Erodieren ist.
Die Konzernverantwortungsinitiative und die
darauffolgenden Angriffe auf die Kirchen
waren so etwas wie eine Scharnierstelle für
diese Entwicklung. Seither fürchten sich die
Kirchen davor, bei zu viel sozialpolitischem
Einsatz in die linke Ecke gestellt zu werden.

Dieser Angstreflex ist aber ein fataler Fehler.

Eine Parteinahme für die Schwächsten
ist parteipolitisch unabhängig. Wenn einer
Gesellschaft der moralische Kompass
abhandenkommt, sind unsere Kirchen gefordert, die
Orientierung wieder einzufordern. Nicht alles,
was demokratisch entschieden wird, ist men-
schenrechtsverträglich. Von dem Zeitpunkt
an, in dem Grundrechte verletzt werden, ist
eine Intervention aller denkbaren Kräfte einer
Gesellschaft, insbesondere auch der Kirchen,
erforderlich.

Heute aber scheinen viele Kantonalkirchen
nur noch mit sich selbst beschäftigt zu sein.
Finanzfragen entwickeln ein Eigenleben, das
die eigentlichen Schlüsselthemen zu ersticken
droht. Repräsentationsfragen hindern die
Kirchen daran, ein Stachel in der Gesellschaft zu
sein. Wenn Kirchen sich nicht mehr getrauen,
den Mehrheitsparteien auf die Füsse zu stehen,
haben sie sich, wie häufig in ihrer Geschichte,
mit den Mächtigen gemeingemacht. Unsere
Kirchen sollen aber Partei ergreifen. Nein,
nicht für eine politische Partei Sondern für
die Schwächsten unserer Gesellschaft, seien
es Sozialhilfebeziehende oder marginalisierte
Gruppen, Geflüchtete oder abgewiesene
Asylsuchende, die in menschenverachtenden Strukturen

zugrunde gehen. •
O Daniel Winkler, *1967, ist reformierter Pfarrer in Rig-

gisberg im Kanton Bern. Er setzt sich unter anderem
mit der «Aktionsgruppe Nothilfe» für Langzeitfälle
in der Nothilfe ein.
dawi@bluewin.ch

24 Erwägungen 2/22



Kirche,
die Partei ergreift
Christoph Albrecht

Die Arbeitsgruppe «Kirche? Nord-
SüdUntenLinks» bietet einen Ort, an
dem an einer «Theologie von unten»
gearbeitet wird. Ein Einblick,
insbesondere in den Schwerpunkt
der Arbeit mit Geflüchteten.

Als ich im Jahr 2013 auf die Gruppe «Kirche?
NordSüdUntenLinks» (KNSUL) gestossen bin,
wusste ich sofort: Das ist es, was ich seit Jahren

suche. Hier geht es um Austausch, Anregung

und gemeinsamen Einsatz für eine
Kirche, die sich mit den Benachteiligten global
und lokal solidarisiert. Es geht um eine Kirche,
die bestehende Unrechtsstrukturen im Namen
der befreienden Botschaft Jesu beim Namen
nennt. Und um eine Kirche, die diejenigen oben
rechts herausfordert, denjenigen unten rechts
die Gefahren jeglicher Art von Faschismus
aufzeigt und diejenigen oben links - zu denen ich
selbst auch gehöre - beim Wort nimmt und
ihnen konkrete Wege zum Einsatz mit den
nach unten Gedrückten zeigt. Im Übrigen finde
ich die Einteilung von Menschen nichts Gutes.
Aber die politische Verortung kirchlicher und
gesellschaftlicher Gruppen und Strömungen
bedeutet ja noch keine Schubladisierung von
Menschen.

Drei Projekte unter einem Dach

Aus den KNSUL-Treffen gingen denn auch
verschiedene Projekte und Bewegungen hervor,
welche die vorher erwähnten Anliegen umsetzen:

Die erste Aktion war die Veröffentlichung
einer Migrationscharta (migrationscharta.ch),
aus der das gleichnamige Netzwerk entstand
mit Tagungen zu Themen wie Kirchenasyl oder
mit der schweizweiten Vernetzung der regionalen

Solidaritätsnetze (solinetze.ch). Das Netzwerk

Migrationscharta regte auch die kirchliche

Beteiligung an einem von der deutschen
Evangelischen Kirche bezahlten Rettungsschiff
an sowie Stellungnahmen der Kirchenleitungen

zu migrationspolitischen Themen.
Mit der Aktion «Kirche gegen Frontex»

bündelte das Netzwerk im letzten Herbst,
allerdings erfolglos, die kirchliche Beteiligung am
Referendum gegen den kritiklosen Ausbau

der europäischen Grenzschutzagentur. Diese
Aktion war ihrerseits inspiriert gewesen durch
die Gruppe «Kirche für Kovi», die sich ebenfalls

in KNSUL-Treffen konstituiert hatte und
die Mobilisierung der Kirchen für die
Konzernverantwortungsinitiative voranzutreiben
versuchte.

Auf die letzten neun Jahre zurückblickend
denke ich: Ohne KNSUL wären diese
Netzwerke und Aktionen nicht entstanden. KNSUL
hat indirekt auch viele kirchlich Engagierte
zusammengebracht und den Kirchen in den
oben genannten Themen zu einem Gesicht
verholten. Und sie ist auch der Ort, an dem wir
an der Basis an jenen Themen weiterarbeiten
können, zu denen die Kirchenleitungen oft
schweigen.

«Zeichen der Zeit» erkennen

Dennoch frage ich mich, wie sich die Kirchen
punkto sozialer Gerechtigkeit noch klarer
im Sinne ihrer Grundoptionen positionieren
könnten. Wie könnte KNSUL wirklich zu einer
Umkehrung problematischer gesellschaftlicher

Trends beitragen? Natürlich müssen wir
nicht jede positive Trendkorrektur ausgerechnet

von den Kirchen erwarten. Ebenfalls bedeutet

nicht jede neue Situation schon eine
Trendwende. Und doch gibt es Vorgänge, die wir als
Zeichen der Zeit erkennen können.

Ein Beispiel: Die von der Migrationscharta
im Sommer 2015 angeregte Neukonzeption
der Migrationspolitik wurde damals von vielen

als Träumerei kritisiert und pauschal
abgelehnt. Nun, mit den Menschen aus der Ukraine,
erweist sich ein unbürokratischer und von echtem

Willkommen geprägter Umgang mit den
Geflüchteten plötzlich als machbar. Dieser
Umgang wird von fast sämtlichen
Asylorganisationen, Solidaritätsgruppen, Kirchenleitungen

und breiten Teilen der Bevölkerung
begrüsst. Das ist wunderbar! Und es bestätigt
die praktische Bedeutung der biblisch-theologisch-ethisch

begründeten Argumentation der
Migrationscharta. Nun gilt es zu begreifen,
dass der gleiche positive Umgang mit den
Menschen, die aus den Kriegen und Katastrophen
anderer Länder fliehen, absolut sinnvoll wäre.

Wieso ein solcher Umgang als grundlegende
Orientierung für jede Migrationspolitik gelten
sollte, hat das Netzwerk Migrationscharta im
Winter 2022 noch einmal neu in sechs Punkten
formuliert: Sie sollen hier, leicht gekürzt, noch
einmal aufgeführt werden (s. auch migrationscharta.ch).

Erwägungen 2/22 25



Sechs Säulen für ein menschenwürdiges

Zusammenleben

1. Menschenwürde und
Menschenrecht

«Alle Menschen sind frei und gleich an Würde
und Rechten geboren.» So beginnt die Allgemeine

Erklärung der Menschenrechte der UNO
von 1948. [...] Dieser Konsens ist die Basis für
Gerechtigkeit und Frieden zwischen den
Völkern, zwischen allen Mehr- und Minderheiten,
gesellschaftlichen Gruppierungen, Religionen,
Weltanschauungen und politischen Interessengruppen

innerhalb einer Bevölkerung.
Menschenwürde und Menschenrecht lassen sich
auch in allen Religionen theologisch kohärent
herleiten.

2. Recht und Gerechtigkeit

Was gerecht wäre, erkennen wir am
deutlichsten, wo unser Gerechtigkeitsempfinden
durch die Wahrnehmung von Ungerechtigkeit
verletzt wird. Die Rechtsprechung wie auch
deren Umsetzung erreichen im besten Fall
nur annähernd, was die Allgemeine Erklärung

der Menschenrechte in ihren 30 Artikeln
an Gerechtigkeit fordert. Dennoch gehört es
zu jedem Rechtsstaat, den Zugang zu den dort
formulierten Grundrechten allen Menschen zu
gewähren, die in seinem Einflussbereich leben.
Auch theologisch lässt sich keine Gottesrede
rechtfertigen, die den Anspruch der Gerechtigkeit

ignoriert.

3. Teilhabe und Solidarität

Die erste Erfahrung eines Menschen ist, in
Beziehungen hineingeboren zu werden.
Zugehörigkeit zu Familie, Gemeinschaft, Gesellschaft

ermöglicht die Entwicklung der menschlichen

Person. Jeder Mensch hat das Recht,
zur menschlichen Gemeinschaft dazuzugehören.

In der darin erlebten Solidarität wird
die universale Geltung der Gerechtigkeit als
Menschenpflicht konkret: Jeder Mensch steht
vor dem Anspruch, anderen das menschenwürdige

Dasein ebenso zu ermöglichen, wie er es
für sich selbst erhofft. [...) Die biblische
Botschaft rückt die Opfer jeglicher gesellschaftlicher

Ausgrenzungsmechanismen ins Zentrum
der Aufmerksamkeit.

4. Eigenständigkeit und
Selbstentfaltung

Die in der Selbstentfaltung gewonnene
Eigenständigkeit ist niemals losgelöst von der
Solidarität mit den anderen. [...] In einem
Rechtsstaat sind die sozialen, politischen und
wirtschaftlichen Institutionen darauf ausgelegt,
die Menschen vor knechtenden Abhängigkeitsverhältnissen

zu schützen, beziehungsweise
sie daraus zu befreien und ihre Eigenständigkeit

zu fördern. [...] Die biblische Grunderfahrung

ist der Anruf Gottes, der aus der Sklaverei
heraus in Freiheit und Mitverantwortung führt.

5. Bewegungsfreiheit und
Niederlassungsfreiheit

Zugang zu den Grundrechten ist nicht allerorts
möglich. Die UNO-Flüchtlingskonvention von
1951 mit dem ergänzenden «Protokoll über die
Rechtsstellung von Flüchtlingen» von 1967 ist
bis heute zwar das wirksamste Instrument, um
von den 149 Unterzeichnerstaaten verbindlichen

Schutz für Geflüchtete einzufordern. Sie
geht aber nicht genug weit, um die universale
Geltung der Grundrechte umzusetzen. Jeder
Mensch hat das Recht, einen Ort zu suchen,
wo er Zugang zu den Grundrechten findet [...].
Dazu braucht es die Anerkennung der
Bewegungsfreiheit und der Niederlassungsfreiheit.
Vertreibung, Flucht und Suche nach neuer
Heimat gehören zur biblischen Urerfahrung -
Schutz und Aufnahme der Fremden sind
zentrales Gebot.

6. Willkommenskultur
und Heimatschutz

Im besten Fall wird der neue Ort zu einer neuen
Heimat, in der ein geflüchteter oder ausgewanderter

Mensch nicht nur die Möglichkeit zum
konstruktiven Mitwirken hat, sondern von
der aus er auch ein Engagement für Frieden
und Gerechtigkeit in seiner ursprünglichen
Heimat eingehen kann. Das Bewusstsein der
universalen Geschwisterlichkeit schreit nach
gleicher Freiheit und gleichen Rechten für
alle Menschen und führt zu einem Verständnis

für den Wert der Heimat, das die globale
Perspektive und die lokalen Bedürfnisse nicht
gegeneinander ausspielt. «Gott schütze unsere
Heimat» - weltweit! •
O Christoph Albrecht, *1966, ist Jesuit in Zürich und

TheBe-Mitglied. Er arbeitet seit zwölf Jahren für den
Jesuiten-Flüchtlingsdienst Schweiz.

christoph.albrecht@jesuiten.org

26 Erwägungen 2/22



Gegen das Schweigen der Kirchen
Ein Manifest - zur Diskussion

Pierre Bühler

«Wir, die Kirchenbasis, wollen nicht schweigen, wenn es um Ungerechtigkeit
in Wirtschaft und Politik geht» - so das Fazit eines Treffens der Arbeitsgruppe
«Kirche? NordSüdUntenLinks» (KNSUL). Auf Anfrage von KNSUL hat der
Theologe Pierre Bühler ein Manifest für eine nächste Diskussion vorbereitet.
Das intensive Engagement der Kirchen für
die Konzernverantwortungsinitiative (KVI) im
Herbst 2020 hat viele, teils sehr heftige
Reaktionen in Gesellschaft und Kirchen ausgelöst,
bis hin zu einer rechtlichen Abstimmungsbeschwerde.Das

hat die Kirchen verunsichert,
sodass sie sich oft nicht mehr getrauen, sich
zu sozialpolitischen Fragen zu äussern, vor
allem, wenn sie brisant sind. Dieser «Angstreflex»

wird noch dadurch gefördert, dass die
Kirchen in letzter Zeit oft vor allem mit sich
selbst, ihren Strukturen und Finanzen beschäftigt

sind und bei heiklen Themen um ihre
immer weniger werdenden Mitglieder bangen.
Um dieses gefährliche Schweigen zu bekämpfen

und die Kirchen zu mehr Äusserungsfrei-
heit zu ermutigen, seien hier einige grundlegende

Perspektiven zum Thema «Kirche und
Politik» zur Diskussion vorgelegt.

1. Das griechische Wort polis bezeichnet das
Stadtwesen, und von dort her auch das
Staatswesen. In diesem Sinne ist Politik die
Gestaltung des Zusammenlebens im öffentlichen

Raum. Da die Kirchen Teil der
Zivilgesellschaft sind (in der Schweiz meistens
als Körperschaften des öffentlichen Rechts
anerkannt) können sie gar nicht
nichtpolitisch sein. Sie sind es auch, wenn sie
behaupten, Kirche habe nichts mit Politik zu
tun, oder wenn sie sich auf ihren sogenannten

Kernauftrag konzentrieren wollen. Wie
die Kommunikationstheorie gezeigt hat, ist
Nichtssagen keine vermeintliche Neutralität,

sondern ebenfalls eine Kommunikation
(«Es ist uns recht, so wie es ist» ; «Wir lassen
doch lieber andere machen»; «Wir sind jetzt
mit Wichtigerem befasst» und so weiter).

Dass die Kirchen gar nicht nichtpolitisch
sein können, hat damit zu tun, dass

ihr Kernauftrag, die Verkündigung und
Bezeugung des Evangeliums in vielfältigen
Formen (Gottesdienst, Predigt, Unterricht,
Seelsorge, Diakonie und so weiter), immer
schon gesellschaftsrelevant ist.

2. Freilich muss gleich betont werden, dass
es nicht darum geht, das Politische religiös

zu besetzen; in den modernen
demokratischen Rechtsstaaten vollzieht sich die
politische Verantwortung in einem säkularen

Raum, der auch säkular bleiben muss.
Darin haben die Kirchen eine Stimme zu
vertreten, eine Stimme unter anderen, aber
auch eine Stimme mit anderen, wenn es
zu Bündnissen kommen kann (so etwa die
kirchlich verwurzelten NGOs mit anderen
NGOs zusammen bei der Lancierung der
KVI).

3. Als Erste tragen die Christinnen und Chris¬
ten in ihrem freien Gewissen die Verantwortung,

aus ihrer Glaubensmotivation heraus
ihre politischen Aufgaben als Bürgerinnen
und Bürger wahrzunehmen. Die Kirchen
können ihnen diese bürgerliche
Verantwortung nicht abnehmen, sondern sie ihnen
immer wieder bewusst machen. Sie
unterstützen sie bei der Wahrnehmung dieser
Verantwortung, indem sie ihnen Orte des
Austausches anbieten, in denen die
sozialpolitischen Implikationen des Evangeliums
erörtert werden können. Kirchen sorgen
dafür, dass ihre Mitglieder in ihrer
unterschiedlichen Art, politische Verantwortung

wahrzunehmen, möglichst fruchtbar
miteinander ins Gespräch kommen, ohne
sich vor Auseinandersetzungen zu scheuen,
denn zur Demokratie gehört eine gesunde
Konfliktkultur. Damit verbindet sich kein
Urteil über bessere und schlechtere
Christinnen und Christen; schlechte Christinnen
und Christen sind höchstens solche, die
ihre politischen Aufgaben vernachlässigen
und sich aus Gleichgültigkeit ihrer Stimme
enthalten.

4. Diese politische (Meinungs-)Bildungsar-
beit soll nicht nur nach innen geschehen:
Die Mitglieder sollten dabei anderen
Menschen, mit anderen Meinungen, begegnen,

Erwägungen 2/22 27



Mitgliedern anderer Kirchen, aber auch
Kirchenfernen, Konfessionslosen. In
diesem Sinne sind Kirchen keine politischen
Parteien und geben keine Parolen heraus,
die ihre Mitglieder befolgen sollten. Sie
greifen also auch nicht in das parteipolitische

Tagesgeschäft ein.

5. Es gibt jedoch politische Entscheidungen,
die nicht einfach parteipolitischer

Natur sind, sondern eine tiefere Relevanz
haben, in Hinsicht auf Grundwerte und
Grundnormen, welche die Auffassung des
Zusammenlebens überhaupt betreffen (das
war bei der Abstimmung über die KVI der
Fall). Bei solchen grundsätzlichen Fragen
sind die Kirchen substanziell betroffen und
haben deshalb ihre Stimme hören zu
lassen. Es liegt dann in ihrer Verantwortung,
genau zu überlegen, wo, wann, wie, in
welchem Ausmass, mit welcher Intensität und
mit welchen Mitteln (etwa mit Fahnen an
Kirchtürmen!) sie das jeweils tun wollen.
Sie sollten sich dabei nicht mit finanziellen

Argumenten unter Druck setzen
lassen; anvertrautes Geld darf verantwortlich
gebraucht werden.

6. Als kritischer Massstab kann folgende
Regel gelten: Wenn das gesellschaftlich-politische

Zusammenleben als solches gefährdet

ist, dürfen die Kirchen nicht bei ihrer
Bildungsarbeit bleiben, sondern müssen
als Institution Stellung beziehen, die
Probleme beim Namen nennen und ihre
theologisch-politische Überzeugung zum
Ausdruck bringen. Sie sind also genau dann
besonders gefragt, wenn es heikel wird.

Wer hier als «die Kirche» spricht, ist
dann klar zu bestimmen; es darf nicht
verallgemeinernd in Anspruch genommen
werden, sondern muss von Fall zu Fall als
konkrete Instanz in konkreter Situation
bezeichnet werden (eine gesamtschweizerische

Kirchenleitung, eine kantonale
Kirchenleitung, eine Kirchgemeinde, eine
kirchliche Gruppierung und so weiter).

7. Um diesen kritischen Massstab zu kon¬
kretisieren, seien hier einige Beispiele
angegeben.

a) Kirchliche Stellungnahmen sind
gefragt, wenn die demokratischen
Prinzipien hintergangen werden, weil andere
Interessen, etwa wirtschaftliche, die
sozialpolitischen Prozesse dominieren und den
Machtverhältnissen zu freien Spielraum
lassen.

b) Kirchliche Stellungnahmen sind
gefragt, wenn politische Entscheidungen
menschliche Grundrechte verletzen. Was
demokratisch entschieden wird, ist noch
lange nicht menschenrechtskonform. Im
Asylrecht hat sich die Schweiz seit Jahren
mit Menschenrechtsverletzungen arrangiert;

und dazu schweigen die Kirchen.
Alle sind sich einig, dass an den Aus-

sengrenzen Europas schlimme
Menschenrechtsverletzungen stattfinden, und trotzdem

wird die schweizerische Finanzierung
von Frontex mit einer Dreiviertelmehrheit
bedingungslos «abgesegnet»; und dazu
schweigen die Kirchen.

Menschenrechte sind nicht verhandelbar,

und dazu sollten die Kirchen
bedingungslos stehen.

c) Kirchliche Stellungnahmen sind
gefragt, wenn politische Entscheidungen
Umweltzerstörung ignorieren oder bewusst
in Kauf nehmen.

Junge umweltbewusste Aktivistinnen
werden wegen ihrer harmlosen Aktionen
rechtlich bestraft, während Banken und
Versicherungskassen ihre Finanzierung
von umweltschädlichen Rohstoffen unbestraft

fortführen dürfen; dazu schweigen
die Kirchen.

d) Kirchliche Stellungnahmen sind
gefragt, wenn schwache, kleine, recht- und
stimmlose Menschen ausgegrenzt werden.
Indem die Kirchen für die Schwächsten Partei

ergreifen, ihre Würde verteidigen und
für sie einstehen, handeln sie parteipolitisch

unabhängig.
Hingegen handeln sie verfassungskonform,

im Bewusstsein, «dass die Stärke des
Volkes sich misst am Wohl der Schwachen»
(Präambel). Noch klarer ist die französische

Fassung: «que la force de la communauté

se mesure au bien-être du plus faible de
ses membres» (dass die Stärke der Gemeinschaft

sich misst am Wohl des Schwächsten
ihrer Mitglieder).

8. In solchen Fällen müssen die Kirchen ein
prophetisches Wächteramt ausüben— nicht
aus hoher Warte, sondern im kritischen
Gespräch mit den staatlichen Behörden -,
indem sie «in der Ausrichtung aller
Lebensbereiche am Evangelium [...] für die Würde
des Menschen, die Ehrfurcht vor dem Leben
und die Bewahrung der Schöpfung» eintreten

(Kirchenordnung der Evangelisch-refor-
mierten Landeskirche des Kantons Zürich,
2009, Art. 4,2). Ergänzend: «Die Landeskirche

nimmt das prophetische Wächteramt

28 Erwägungen 2/22



auch in ihrem diakonischen und seelsorgerlichen

Handeln wahr. Sie benennt Ursachen
von Unrecht und Leid. Sie wirkt mit heim
Suchen von Lösungen und stellt sich in den
Dienst der Vermittlung» (a. a. O., Art. 65,4).

Für dieses Wächteramt haben sich
die Kirchen mit dem konziliaren Prozess
«Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung» einen wichtigen Bezugsrahmen

gegeben (VI. Vollversammlung des
ORK, Vancouver, 1983).

9. Wenn alle rechtlich gewährten
Wächteramtshandlungen ausgeschöpft sind, können

die Kirchen in die Lage kommen, nicht
nur «die Verantwortlichmachung des Staates»

und den «Dienst an den Opfern des
staatlichen Handelns» zu pflegen, sondern
im Extremfall dem Rad des Staates «in die
Speichen zu fallen» (D. Bonhoeffer, Die
Kirche vor derJudenfrage, DBW12, S. 353).
Das heisst etwa: dem Staat gegenüber zivilen

Ungehorsam ausüben, gewaltlose
illegale Handlungen vollziehen (zum Beispiel
Kirchenasyl), im Sinne kritischer Loyalität,
die den Staat bei seinen rechtlich-ethischen
Verpflichtungen behaftet.

10. Unten links liegt oft all das, was einem
unangenehm ist, was man lieber verdrängen

möchte, weil es stets Schatten wirft auf
unsere schönen Einrichtungen, wo alles
schön und gut läuft, nach oben rechts
tendierend. Deshalb bedarf es einer Kirche von
unten links, als eines nötigen Störenfrieds,
der stets die «gefährliche Erinnerung» an
die Jesusbewegung wach werden lässt, aus
der unsere Kirchen mehr oder weniger
glücklich hervorgegangen sind. Dieser
Störenfried vollzieht einen wichtigen Kirchendienst,

denn wenn das Salz der Erde fade
wird, womit soll man dann salzen?

11. Die Kirchen wissen, dass es in der Politik
nicht darum geht, das Reich Gottes zu
verwirklichen. Sie beten «Dein Reich komme»
und setzen sich für Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung ein. Sie
üben sich dabei in Humor, als die Weisheit,

beides, das Beten und das Arbeiten,
angemessen in Beziehung zu setzen und
zugleich voneinander zu unterscheiden,
und das eine zu tun und das andere nicht
zu lassen... •

O Pierre Bühler, *1950 im Berner Jura, ist emeritierter
Professor für systematische Theologie der Universitäten

Neuchâtel und Zürich. Er lebt mit seiner Familie
im Unruhestand in Neuchâtel.

pierre.buehler@theol.uzh.ch

Kirche? NordSüdUntenLinks

Gegen das
Schweigen der
Kirchen
Gespräch bei Brot und Wein
zum Manifest von Pierre Bühler.
Ausserdem Berichte von
Teilnehmenden der ÖRK-Voll-
versammlung in Karlsruhe.

0 Dem gefährlichen Schweigen
der Kirchen sollen klare
Argumente entgegengesetzt
und die Kirchen zu mehr
Freiheit ermutigt werden. Als
Grundlage dafür dient das
Manifest von Pierre Bühler.

0 Teilnehmende einer Reisegrup¬
pe von TheBe und Neue Wege
geben Impulse weiter. Sie
nahmen an der ÖRK-Vollver-
sammlung Anfang September
in Karlsruhe teil und stellten
dort in der Casa Comun die
Migrationscharta vor.

0 Montag, 19. September,
18.15-20.45 Uhr,
Le Cap, Predigergasse 3, Bern

O thebe.ch

Pierre Bühler, Neuchätel/Zürich, Juli 2022

Erwägungen 2/22 29



Aus dem
Vorstand
Schwerpunkt der Vorstandsarbeit

bildete im letzten halben
Jahr die Vorbereitung und
Durchführung der Jahresversammlung
2022. In der dort vorgestellten
Jahresrechnung wurde festgehalten,

dass das Defizit für das
Vereinsjahr 2021 mit Fr. 2651.80
etwas höher als geplant ausgefallen

war. Der Grund dafür waren
insbesondere die Kosten für
Verpflegung und Beherbergung von
Julia Lis und Michael Ramminger
vom ITP (Institut für Theologie
und Politik, Münster DE) anlässlich

der Jahresversammlung2021.
Wir hatten zum Glück noch genügend

Reserve in der Kasse.
Unserer Meinung nach war

das Geld für diesen Anlass aber
gut investiert. Die beiden Gäste
nahmen an der gesamten Tagung
teil, hielten anschliessend einen
tollen Vortrag und es entstanden

wertvolle Kontakte. Mit dem
Besuch der Casa Comun anlässlich

der ÖRK-Vollversammlung in
Karlsruhe können diese weitergeführt

werden. Das ITP ist aktiv an
der Planung in Karlsruhe beteiligt
(s. unten). Derzeit laufen die
Vorbereitungen für den Jubiläums-
anlass 40 Jahre TheBe vom 19.

November 2022 auf Hochtouren
(siehe rechte Seite).

O Für den Vorstand:
Erwin Troxler

O Eindrücke der Reisegruppe von
TheBe und Neue Wege, siehe
Veranstaltungshinweis S. 29

Arbeitsgruppen

Wärchtigs-
Chrischt*inne
In den drei Gesprächsrunden des

ersten Halbjahres 2022 beschäftigten

wir uns mit zwei Texten: Den
ersten entnahmen wir der
Zeitschrift Energie & Umwelt. Dessen
Autor, Professor Niko Paech, wird
von der Redaktion so charakterisiert:

«Niko Paech ist Ökonom, er
lehrt und forscht an der Universität

Siegen. Er theoretisiert über
und lebt selbst die Suffizienz.»

Suffizienz muss erklärt werden:

Es bedeutet erstens den
Verzicht auf ein bestimmtes Kulturgut,

zum Beispiel ein bestimmtes
Quantum Fleisch, zweitens die
Selbstbegrenzung, indem die
Fleischration nicht wieder erhöht
wird, und drittens die grundsätzliche

Entsagung. Mit dieser
konsequenten, selbst gelebten
Wachstumskritik gilt Niko Paech als
«Enfant terrible» der Wirtschaftszunft

(gemässEnergie & Umwelt).
Verständlich deshalb der Titel
des Interviews: «Wir brauchen
Störenfriede, die aus dem
Mainstream ausbrechen».

Der zweite Text ist ursprünglich

in der Zeit erschienen, wir
haben ihn ebenfalls aus der
Zeitschrift Energie & Umwelt kopiert.
Autor ist Quentin Lichtblau,
Journalist in München. Er geht von der
Behauptung aus, die Schweiz und
auch Deutschland handelten mit
ihren Klimapaketen viel zu
zaghaft: «Wir brauchen Massnahmen,

die über freiwillige Übungen
hinausreichen.» Ja, und welche
Massnahmen empfiehlt er? Die
Viertagewoche. Unverständlich,
wenigstens auf den ersten Blick.
Die Begründung klingt einfach:
Weniger arbeiten bedeutet weniger

Umwelt verschleissen, weniger

produzieren bedeutet einfacher

leben, also: suffizient. Wie
man dies konkret unternimmt,
möchte ich von den beiden Autoren

noch vernehmen - an unseren
Gruppenabenden im Herbst.

O Paul Jeannerat-Gränicher
graenichcr.jcannerat@gmx.ch

Frauen-Lesegruppe
«Feministische
Theologie»

Im vergangenen Halbjahr haben
wir uns als Gruppe nur zwei Mal
gesehen. Wir vermuten: corona-
müde und blockiert ob der Kriegsund

Hungernachrichten aus der

ganzen Welt, auch Stellenwechsel
und Dissertationsabschlüsse,

die uns übermässig in Anspruch
genommen haben...

Im Mai und Juni haben wir uns
nun wieder getroffen. Jetzt sind
wir in den letzten Zügen mit der
Arbeit am Grundlagenwerk von
Angelika Neuwirth: DerKoran als
Text der Spätantike. Ein europäischer

Zugang (2010). Angelika
Neuwirth ist Geistes- und Kul-
turwissenschaftlerin und
Senior-Professorin für Arabistik an
der Freien Universität Berlin.
Die zitierten Worte des Korans
muten uns weiterhin oft fremd
an, fordern uns jedoch auch heraus

als fast durchgängige, interaktiv

angelegte, ermahnende bis
drohende Prophetenrede. Zudem
können diese Worte uns gerade
in der aktuell weit verbreiteten
gesellschaftspolitischen
Krisenstimmung - bedingt durch Pandémie,

Klimawandel, Angriffskrieg,
weltweite Versorgungsengpässe
und Hungersnöte - zur
Auseinandersetzung herausfordern: Welcher

Glaube, welches Handeln
sind in dieser Situation gefragt?

Im Herbst wollen wir uns wieder

der Lektüre christlicher
Theologinnen aus
feministisch-befreiungstheologischer Sicht
zuwenden. Wir treffen uns dazu
weiterhin zu einer vorgängigen
Teilete ab 18.45 Uhr im Haus der
Begegnung im Länggassviertel in
Bern. Neue Interessierte sind
weiterhin willkommen!

O Auskünfte:
Eveline Gutzwiller Perren
evgu@pe-gu.ch
079 411 57 37

30 Erwägungen 2/22



40 Jahre
Theologische
Bewegung
In einer Zeit des
politischen Aufbruchs
entstanden und bis
heute engagiert
geblieben: Das ist die
Theologische Bewegung,

kurz TheBe
genannt. Ein Rückblick
zeigt einige
markante Stationen ihrer
Geschichte.

Beinahe wäre in diesen turbulenten

Zeiten vergessen gegangen,
dass die Theologische Bewegung

einen runden Geburtstag

hat: Vor vierzig Jahren taten
sich im Umfeld der damaligen
Theologischen Fakultät Luzern
einige Aktive aus verschiedenen
Bereichen zusammen, um dem
Handeln in weltweiter Solidarität

neuen Schub zu geben.
Treibende Kraft war Toni Peter,
Mitglied der Missionsgesellschaft
Bethlehem (SMB), der leider viel
zu früh verstarb.

Solidarität
als Leitmotiv

1981 hatte in Bern ein grosses
entwicklungspolitisches
Symposium «Entwicklung heisst
Befreiung» stattgefunden, das
unter anderem von der Erklärung

von Bern, heute Public Eye,
organisiert worden war. Dort
ging man mit dem gegenseitigen
Versprechen auseinander, die
«Dritte-Welt»-Thematik, wie sie
damals noch genannt wurde, in
die verschiedenen gesellschaftlichen

Felder hineinzutragen. In
der Folge entstanden daher nicht
nur der gewerkschaftlich
orientierte «Solifonds», sondern
auch der theologisch-politische
Genossenschaftsverlag «Edition
Exodus» und eben die «Theologische

Bewegung für solidarische

Entwicklung», wie sie zunächst
hiess. Anfänglich lag der Fokus
stark auf theologischer Reflexion
und kirchlicher Praxis zur damals
heiss debattierten Bankeninitiative

- durchaus zu vergleichen mit
den kürzlichen Kämpfen um die
Konzernverantwortungsinitiative.

Richtig bekannt und ökumenisch

breit verankert wurde die
TheBe dann dank eines grossen
Treffens der Christlichen Solidarität

mit Zentralamerika (SOCRI)
1984. Mehrere Hundert Menschen
Hessen sich dort für die Anliegen
der Zentralamerika-Solidaritätsarbeit

gewinnen; eine Weile reichten

die Kreise der TheBe-Arbeits-
gruppe SOCRI schier weiter als
jene der ganzen Theologische
Bewegung.

Der nächste Meilenstein war
ein grosses Treffen der Solidarität

mit den Opfern der Apartheid

1989. Da wurde die TheBe
aufmerksam beäugt durch Männer

in hellbeigen Regenmänteln,

die sich eifrig bei den
Infotischen bedienten. Wenig später
flog dann der Fichenskandal auf
und wir konnten selber nachlesen,
was damals alles an Aktivitäten
gelaufen war...

Europa im Fokus

1992 war es für die TheBe
selbstverständlich, sich in den Prozess
für einen «Kairos Europa»
einzuklinken, um die Kairos-Dokumente

aus Südafrika und
Zentralamerika auch für ein «Europa
der Gerechtigkeit» durchzubuch-
stabieren. In der Schweiz waren
insbesondere der EWR und der
IWF die Herausforderungen für
solidarisches Argumentieren.

Nach dem ersten Jahrzehnt
ihres Bestehens führte die TheBe
zudem intern eine Profilklärung
durch: Sie verabschiedete sich
vom zunehmend kritisierten
Entwicklungsparadigma und gab sich
den neuen Namen «... für Solidarität

und Befreiung».
Eine nächste markante

Station war die Beteiligung am
Widerstand gegen das WEF in
Davos zur Jahrtausendwende.
Es ging darum, nicht einfach die
angebotenen Dialognischen zu
bespielen, sondern dieses Pseu-
do-Entscheidungsforum
grundsätzlich in Frage zu stellen. Mit

spektakulären Aktionen konnte
sich die TheBe einige Aufmerksamkeit

sichern, zum Beispiel
mit einer öffentlichkeitswirksamen

Demonstration auf Skiern,
mit einer Pressekonferenz, an
der Bischof Desmond Tutu
auftrat, oder auch mit einem Stras-
sentheater, dessen Schauspielerinnen

dann von der Polizei
festgesetzt wurden.

An vielen Orten aktiv

In den Jahren danach wurden eher
kleinere Brötchen gebacken. Aber
wer genau hinblickte, fand bei
vielen Aktionen und Themenfeldern

Namen von TheBe-Mitglie-
dern, die sich engagierten. Sei
es beim gewerkschaftlichen und
kirchlichen Sonntagsschutz, sei
es in Publikationen und Aktionen

christlicher Feministinnen,
sei es beim Friedensschweigen
in Luzern, das auch angesichts
des Ukraine-Kriegs von langem
Atem gekennzeichnet ist, oder
auch beim Bemühen, das Gedenken

an Erzbischof Oscar Romero
wachzuhalten.

Das sind nur einige Blitzlichter

aus vierzig Jahren
gemeinschaftlichem Engagement. Es
wird sich lohnen, später noch
genauer die Vielfalt solidarischen
und befreiungstheologischen
Handelns in der Schweiz und in
der Welt anzuschauen.

O Urs Häner, *1956, ist Theologe
in Luzern und seit Anfangszeiten

Mitglied der TheBe

uh@sentitreff.ch

TheBe

Jubiläumsanlass
40 Jahre TheBe
Samstag, 19. November 2022,
9.30 bis ca. 17 Uhr, Sentitreff,
Baselstrasse 21, Luzern

Vormittag: Kurzstatements von vier
TheBe-Mitgliedern
Nachmittag, 14 Uhr: Impulsreferat
von Franz Segbers, katholischer
Theologe und Professor em. für
Sozialethik der Universität Marburg,
Autor von Publikationen zur
alternativen Ökonomie, mitengagiert
bei der Casa Comun (ÖRK-Voilver-
sammlung im September 2022).

Bitte reserviert euch das Datum!
Vereinsmitglieder bekommen eine
schriftliche Einladung.

Erwägungen 2/22 31



Petition an
den
Bundesrat
Um den Bundesrat an
seine Versprechen
zum Thema
Konzernverantwortung zu
erinnern, lanciert die
Koalition für
Konzernverantwortung ab
August eine Petition.
In 100 Tagen sollen
100'000 Unterschriften
gesammelt werden.

Über 80'000 orange Fahnen
schmückten im Herbst 2020 Bal-
kone, Scheunen und Gartenzäune
in der ganzen Schweiz. Es war
unglaublich, wie viele Menschen
sich vor der Abstimmung für die
Konzernverantwortungsinitiative

eingesetzt hatten. Tausende
Freiwillige engagierten sich dafür,
dass Schweizer Konzerne künftig
dafür geradestehen müssen, wenn
sie Flüsse vergiften oder ganze
Landstriche zerstören.

Gegenargumente
sind überholt

In unzähligen Zeitungsartikeln,
Interviews und an Podien bekämpften

die Gegnerinnen, allen voran
Bundesrätin Keller-Sutter, die

Initiative. Eines der Hauptargumente

hiess, dass der Bundesrat ein
«international abgestimmtes»
Vorgehen möchte und sich für «gleich
lange Spiesse» für Konzerne in der
Schweiz und der EU einsetze. Dieses

Argument war mit ein Grund
dafür, dass die Initiative knapp
abgelehnt wurde.

Inzwischen hat sich die Lage
in Europa aber verändert: Nachdem

viele europäische Länder in
den letzten Jahren schon selber
Gesetze einführten, um Konzerne
zur Einhaltung von Menschenrechten

und Umweltstandards
zu verpflichten, hat Ende Februar

2022 auch die EU-Kommission

ein EU-weites
Konzernverantwortungsgesetz vorgestellt.
Dieses enthält eine breite Sorg-
faltsprüfungspflicht sowie einen
wirksamen Durchsetzungsmechanismus:

Erstens ist eine
Aufsichtsbehörde vorgesehen, die
bei Verstössen Bussen verhängen

kann, und zweitens haftet der
Konzern für angerichtete Schäden
seiner Tochterfirmen und Zulieferer.

Darüber hinaus müssen die
Konzerne aufzeigen, wie sie den
Zielen des Pariser Klimaabkommens

entsprechen.
Damit ist die Schweiz nun

bald das einzige Land in Europa
ohne Konzernverantwortung. Bei
uns gilt seit dem 1. Januar 2022 der
Alibi-Gegenvorschlag, der lediglich

dazu führt, dass die
Konzerne neue Hochglanzbroschüren

produzieren.

An die Versprechen
erinnern

Spätestens mit dem Vorschlag
der EU-Kommission gibt es jetzt
keine Ausreden mehr: Wenn der
Bundesrat sein Versprechen ernst
gemeint hat, muss nun auch die
Schweiz so rasch wie möglich
ein griffiges Konzernverantwortungsgesetz

einführen. Um zu
verhindern, dass die Politik das
Thema auf die lange Bank schiebt,
lanciert die Koalition für
Konzernverantwortung eine grosse
Petition: In 100 Tagen wollen
wir lOO'OOO Unterschriften
sammeln. Damit wir dieses Ziel erreichen

und ein starkes Signal nach
Bundesbern senden können, sind
wir auf die Unterstützung von vielen

Menschen angewiesen. Es gilt
nun, Unterschriften zu sammeln
und Standaktionen zu organisieren.

Denn: Je präsenter wir im
ganzen Land sind, desto sichtbarerwird

auch für die Politik, dass
immer noch unzählige Menschen
in der ganzen Schweiz bereit sind,
sich für ein griffiges
Konzernverantwortungsgesetz einzusetzen.

O Seraina Patzen, *1992, Mitar¬
beiterin bei der Koalition für
Konzernverantwortung und
Grossrätin der Jungen
Alternative JA! im Kanton Bern,
seraina. patzen@
konzernverantwortung.ch

O Unterschriftensammlung:
20. August bis 27. November

Informationen, Unterschriften-
bögen und Möglichkeit zur
Online-Unterschrift:
konzernverantwortung.ch

Theologische Bewegung
für Solidarität und Befreiung

Redaktion
Christine Voss
christine.voss@blu.ewin.ch

Administration
TheBe, Postfach 4203, 6002 Luzern
info@thebe.ch, www.thebe.ch

Abopreis
Das Journal der Theologischen
Bewegung für Solidarität und
Befreiung erscheint zweimal
im Jahr - im März und September -
als Beilage der Neuen Wege.
Das Abonnement ist Bestandteil
der Mitgliedschaft der TheBe.

Mitgliedschaft
Wollen Sie Mitglied der Theologischen

Bewegung für Solidarität
und Befreiung werden? Schicken
Sie eine E-Mail mit Ihrer Adresse
an info@thebe.ch.
Der Mitgliederbeitrag liegt bei Fr. 30,
der Solidaritätsbeitrag bei Fr. SO.

32 Erwägungen 2/22


	Erwägungen 2/2022 : Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung. Gegen das Schweigen der Kirchen

