
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 9

Artikel: Das vermeintliche Vehikel der Freiheit

Autor: Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das
vermeintliche

Vehikel
der Freiheit

Kurt Seifert

Leonhard Ragaz, der zu den
«Gründervätern» des Religiösen
Sozialismus gehört, nahm das
Auto als «Ausdruck des wilden
Egoismus des heutigen Menschen»
wahr. Im Automobilismus sah
er keinen Fortschritt, sondern
einen Götzen des Kapitals.
Das Bündnerland ist ein anziehendes Stück
Erde. Das haben auch die Automobilisten
bemerkt, die seit dem Ende des 19. Jahrhunderts

mit ihren lauten und stinkenden Maschinen

die engen Bergsträsschen hinaufstürmen.
Weil von ihnen eine grosse Gefahr für Menschen
und Tiere ausgeht, beschliesst die Kantonsregierung

im August 1900 ein Automobilverbot
auf Graubündens Strassen. Sicherheitsbedenken

stehen im Vordergrund, doch auch
Angst vor der Konkurrenz spielt eine Rolle:
Die Pferdekutschen der Post sind immer noch
das wichtigste Verkehrsmittel - und aus der
Sicht der Postmächtigen soll sich nichts daran
ändern. Graubünden fungiert bereits zu dieser
Zeit als ein wichtiges Ziel des internationalen

Fremdenverkehrs. Die Hoteliers haben kein
Interesse an Autos: Schliesslich suchen ihre
Gäste Ruhe in den Bergen. Zum Transport der
Touristinnen hat man für teures Geld die
Strecken der Rhätischen Bahn erbaut. Diese
Investitionen müssen sich rentieren.

Es gibt also handfeste Interessen, die für
ein Autoverbot sprechen, doch die Autofreunde
lassen nicht locker. Das kantonale Parlament
möchte Ausnahmen zulassen, scheitert aber
am Willen des männlichen Stimmvolks. 1911

wird das Autoverbot gar in der KantonsVerfassung

verankert. Es kommt der Erste Weltkrieg
und Armeelastwagen rattern über Graubündens

Berge. Die Kantonsregierung möchte jetzt
das generelle Verbot von Automobilen aufheben,

auch die Hoteliers haben inzwischen die
Seite gewechselt. Innerhalb von sechs Jahren
befinden die Bündner Bürger an der Urne
siebenmal über die Autofrage. Im Januar 1925
kehrt eine Mehrheit zum Totalverbot der
Vorkriegszeit zurück. Der in Graubünden
aufgewachsene Theologe Leonhard Ragaz schreibt
dazu in den Neuen Wegen, dieser Entscheid
habe viele gefreut, die keine Reaktionäre seien,
im Gegenteil: «Man kann ja sehr wohl durch
Reaktion gegen bestimmte Zeiterscheinungen
dem Fortschritt dienen.»1

Das Evangelium
in der Klassengesellschaft

Dem Fortschritt zu dienen: Dafür war Ragaz
angetreten - doch es sollte einer sein, der
menschlichem Mass entspricht. Zunächst
dem politischen wie theologischen Freisinn
verpflichtet, setzte er sich als Stadtpfarrer in
Chur mit der Lage der Arbeiterinnen
auseinander. Später, als er am Basler Münster
wirkte, tauchte Ragaz dann tiefer in Theorie
und Praxis der proletarischen Bewegung ein.
So ergriff er in einer Predigt Partei für
streikende Bauarbeiter, was dem Basler Bürgertum
nicht gefiel. Durch seine Tätigkeit als Theologe

wurde er mit sozialen Fragen konfrontiert.
Ragaz erlebte die Realität einer Klassengesellschaft:

elende Lebensbedingungen sogenannt
kleiner Leute, an den Rand Gedrängter und
Verachteter. Diese Wirklichkeit stand in krassem

Kontrast zu Reichtum und Wohlstand der
angeblich besseren Kreise.

Wie Hessen sich solche Verhältnisse gröss-
ter Ungerechtigkeit mit der frohen, befreienden

Botschaft des Jesus von Nazareth vereinbaren,

die doch die christliche Welt bestimmen
sollte An der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert

beschäftigte diese Frage viele Theologen
und Laiinnen. Leonhard Ragaz war wohl einer

6 Neue Wege 9.22



von jenen, die sich am gründlichsten davon
herausfordern Hessen. Das wäre ihm kaum gelungen

ohne das Engagement seiner Frau Clara
Ragaz-Nadig: Sie war ihrem «Leu», wie sie
Leonhard nannte, nicht nur eine treue Gefährtin,

sondern ging ihrem Mann vielfach voraus
und half so, die zahlreichen Widerstände auf
dem gemeinsamen Weg zu überwinden.

Beeinflusst durch die Lektüre von Karl
Marx' Kapital, hält Ragaz in seiner 1906 in
Basel veröffentlichten Schrift Das Evangelium

und der soziale Kampf der Gegenwart
fest, die «kapitalistische Wirtschaftsordnung»
widerspreche «der Lebensordnung des
Evangeliums».2 Wohl habe der Kapitalismus manches
Wertvolle für die Entwicklung der Menschheit
geleistet, doch sein eigentliches Ziel sei die
«Selbstvermehrung des Kapitals». So werde
der Mensch, der nach dem Evangelium wie
nach der Lehre des Philosophen Immanuel
Kant «nie bloss als Mittel, sondern immer
zugleich als Selbstzweck behandelt werden
soll», zu einem «Mittel zurErzeugung von
Profit»? Die Kirche, die sich auf das Evangelium
berufe, müsse «aller Welt und besonders den
Arbeitern» vernehmbar sagen, dass sie «mit
den bestehenden weltlichen Ordnungen nichts
zu tun hat, dass wir nicht eine Schutzmacht
des Kapitalismus oder Konservativismus oder
des Freisinns sein wollen, sondern eine
Streitmacht des Gottesreiches.»4

Dein Reich komme
hier auf Erden

«Das Reich Gottes» hatte Leonhard Ragaz im
Blick - für heutige Leser*innen der Neuen
Wege, wenn sie nicht gerade religiös geprägte
Linke sind, ein reichlich fremdartiger,
vielleicht sogar befremdlicher Begriff. Gemeint
ist die Hoffnung auf das, was kommen soll:
«ein neuer Himmel und eine neue Erde», wie
es in der Offenbarung des Johannes (Kapitel 21,
Vers 1) heisst. Dieses Gottesreich ist also nicht
als ein jenseitiges gedacht, wie es das orthodoxe

Christentum verkündete. Ragaz
kritisierte explizit die «herkömmliche Jenseitsorientierung»

der Kirche: Sie komme «nicht von
Jesus und den Propheten», denn die «Stimmung

des Urchristentums ist durchaus
konzentriert in der Bitte: <Dein Reich komme>.»5

Im Sinne von Ragaz bedeutet das Reich
Gottes «die Neuschöpfung aller Dinge von Gott
her, aller, worin alle erlöst werden, alles Seufzen

der Schöpfung gestillt, [...] alles Stückwerk

vollendet und aller Tod in Leben
verschlungen sein wird».6 Eine gewaltige Vision!
Für Ragaz sind die Menschen «Mitkämpfer»,

Mitkämpferinnen Gottes.7 Sie können das
Kommen des Reiches verhindern, sie können

es aber auch beschleunigen. Willy Spieler,
langjähriger Redaktor der Neuen Wege, hat in
einem lesenswerten Buch zur Geschichte unserer

Zeitschrift festgehalten: «Für das Reich
Gottes eintreten heisst, sich für eine bessere
Welt einsetzen.»8 Dies bedeutet keineswegs,
dass nur gläubige Menschen an seinem Kommen

arbeiten könnten. Oft sind es gerade die
vermeintlich «Gottlosen», in denen die Sehnsucht

nach dieser besseren Welt viel vernehmlicher

pocht als bei den «Frommen». So sah
Ragaz gerade im Sozialismus einen Messia-
nismus, die Hoffnung auf Erlösung, am Werk:
«Glaube an das Reich der Gerechtigkeit für
die Erde».9 In diesem Glauben ist die Verbindung

zwischen der biblischen Botschaft und
der sozialistischen Bewegung zu finden. Und
so wird auch die radikale Gesellschaftstheorie,
beispielsweise des Marxismus, zu einem
nützlichen Werkzeug in den Händen revolutionärer
Christ'innen.

«Das Auto ist ein Mörder»

Leonhard Ragaz war ein radikaler
Gesellschaftstheoretiker, der die theologischen Wurzeln

seines Denkens nicht verleugnete. Das wird
an der Kritik des kapitalistischen «Maschinenwahns»

deutlich, der sich für ihn im Automobilismus

in konzentrierter Form zeigt. In seiner

Monatsrundschau vom Mai 1927 schreibt
er ausführlich darüber. Etwas mehr als zwei
Jahre zuvor ist das Autoverbot in Graubünden

endgültig gefallen. Ragaz hat wohl mit
einem solchen Ergebnis gerechnet, doch er
lässt sich in seinem Kampf nicht beirren. Im
Vorfeld einer eidgenössischen Abstimmung zu
einem Verkehrsgesetz, das von den Stimmbürgern

dann verworfen wird, äussert sich Ragaz
über den «modernen Götzendienst». Hier fallen

harte Worte. Ein Satz seines Kommentars
sticht besonders ins Auge: «Ein Sozialist, der
für das Auto schwärmt, ist wie ein Pazifist, der
die Kanonen verehrt.»

Dem Auto als «Ausdruck des wilden Egoismus

des heutigen Menschen» stellt der Autor
die Eisenbahn als «Ausdruck eines
Gemeinschaftswillens» entgegen. Ragaz macht seine
Kritik vor allem am Blutzoll fest, den der
Autoverkehr seit seinen Anfängen fordert: «[...] das
Auto ist ein Mörder», und das «in riesigem
Massstab».10 Der Journalist Marcel Hänggi,
ein aktueller Kritiker des Automobilismus,
hält fest: «Hätte man um 1900 geweissagt,
das Auto werde eine Million Menschen töten,
es wäre wohl überall verboten worden. Heute

Neue Wege 9.22 7



aber tötet das Auto weltweit mehr als eine Million

Menschen pro Jahr.»11 Ragaz nimmt eine
dämonische Kraft wahr: den «Auto-Teufel»12
und den «Verkehrs-Moloch»13. Aus der Sicht
des Theologen wird das Auto zum Götzen -
einem von Menschen geschaffenen, falschen
Gott, dem sie ihre Opfer, ja: auch Menschenopfer

darbringen.
Ragaz ist es wichtig zu betonen: Er

bekämpfe nicht das Auto, «sondern die Art seiner
heutigen Verwendung».14 «Ungerechtigkeit
und Torheit» sei es zu glauben, dass alle, die
ein solches Fahrzeug lenken oder mit ihm fahren,

am Geist der «Brutalität, ja Ruchlosigkeit
und Gottlosigkeit des Autos» teilhätten. Ragaz
geht es nicht um ein Ankreiden persönlichen
Verhaltens, sondern um das Herausarbeiten
von «Tendenzen, die in einem derartigen Vehikel

verkörpert sind».15 Er stellt zudem einen
Forderungskatalog auf, an dem die Verwendung

des Autos zu messen wäre: bezüglich
des Tempos, der Vermeidung von Lärm und
der Einhaltung der Nachtruhe, der Vermeidung
von Luftverschmutzung sowie des Schutzes der
Natur. Und nicht zuletzt: «Das Luxusauto ist
auf das Schärfste zu besteuern.»16 Ragaz fragt
unermüdlich : Welchen Fortschritt wollen wir
denn eigentlich?

Die Religion des Kapitalismus

Die Frage danach, was «Fortschritt» bedeuten
soll, hat seit den Tagen von Leonhard Ragaz
nichts von ihrer Dringlichkeit eingebüsst. Die
von ihm formulierte Kritik an einer kritiklosen
Anbetung des technischen Fortschritts, am
Glauben, es gebe keine Alternativen zur
kapitalistischen Ausprägung dieses Fortschritts,
sowie an einem «Fatalismus, der sich unter
alles beugt, was mit frechen Ansprüchen
auftritt»17, fand in unserer Gegenwart ein Echo -
allerdings ohne Bezug auf diesen Autor und
die Tradition, in der er steht. So hat beispielsweise

der deutsche Soziologe Ulrich Beck
vom «industriellen Fatalismus» gesprochen.18
Eine theologische Deutung des Geschehens
in Begriffen wie «Götzendienst», «Mammon»
oder «Moloch» müssen sich die modernen
Gesellschaftswissenschaftler*innen allerdings
versagen - sie käme ihnen vermutlich auch gar
nicht in den Sinn.

Der spezifische Ansatz von Ragaz, der
neben den materiellen auch die «spirituellen»
Auswirkungen des Kapitalismus unter die Lupe
nahm, hat über die Kreise des religiösen
Sozialismus hinaus nur wenig Resonanz gefunden.
Eine wichtige Mitstreiterin in dieser Sache war
die holländische Dichterin und Philosophin

8



Henriette Roland Holst. Im Rahmen einer im
Jahr 1931 durchgeführten Vortragsreihe im
Zürcher Volkshaus befasste sie sich mit der Frage
einer Erneuerung des Sozialismus. Ihre Kritik

an der sozialistischen Bewegung gipfelte
in der Aussage, diese könne das Wesen des
gegenwärtigen Kapitalismus nicht erkennen,
weil sie selbst «noch zu sehr in der Vergottung
der heutigen Technik und ihrer Errungenschaften

befangen» sei.19 Das System der Arbeit
werde ausschliesslich nach seinen quantitativen

Ergebnissen beurteilt - ohne Rücksicht auf
Qualität und Charakter der von ihr erzeugten
Güter. Wolle der Sozialismus die Menschheit
wirklich erlösen, müsse er «der Vergottung
der Quantität» entgegentreten.20 In diesen
Worten ist ein Vorklang dessen zu vernehmen,
was dann seit den 1970er Jahren als Vorrang
des qualitativen gegenüber dem quantitativen
Wachstum bezeichnet wurde.21

Die Entwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg

ging dann aber erst einmal in eine andere
Richtung. Die sogenannt autogerechte Stadt
entstand auch unter tätiger Mitwirkung linker
Politiker. Im Novemberheft des Jahres 1963
veröffentlichten die Neuen Wege einen
Beitrag, der zuerst in den Blättern für deutsche
und internationale Politik erschienen war.
Ideologiekritisch setzt sich der Autor Jan Werk
mit dem Auto als einem angeblichen «Vehikel
der Freiheit» auseinander und zitiert in diesem
Zusammenhang den hessischen Ministerpräsidenten

Georg-August Zinn, einen
Sozialdemokraten: Dieser habe bei der Eröffnung der
Frankfurter Automobilausstellung die «Nation
auf Rädern» gefeiert. Der Autor fragt: «Die
Räder rollen: doch wohin und wozu?» Längst
habe das Auto aufgehört, nur ein Transportmittel

zu sein, und sei zum «Fetisch» geworden,
«dem tiefe Ehrbezeugung gebührt».22

Die Zeiten, in denen das Auto mit dem
Fortschritt gleichgesetzt wurde, scheinen nun doch
allmählich - zumindest in unseren Breitengraden

- ihrem Ende entgegenzugehen. Die Kritik

einer Religion des Kapitalismus, wie sie
Leonhard Ragaz und die Neuen Wege am
Beispiel des Automobils entfaltet haben, hat ganz
gewiss ihren Beitrag dazu geleistet.23 •
O Kurt Seifert, *1949, ist Mitglied der Redaktion

der Neuen Wege. Er hat keinen Fahrausweis, ist aber
gelegentlicher Beifahrer.

1 Leonhard Ragaz: Graubünden und das Automobil
(Rundschau). \n:Neue Wege2/1925, S. 69.

2 Leonhard Ragaz: Das Evangelium und der soziale
Kampf der Gegenwart. Basel 1906, S. 31. Zitiert nach
einem unveröffentlichten Manuskript von Hans-
Ulrich Jäger. Der Autor hat es mir freundlicherweise
zur Verfügung gestellt.

3 A. a. O., S. 34. Im Original gesperrt gedruckt.
4 A.a. O., S. 61.

5 Leonhard Ragaz: Zur gegenwärtigen Umgestaltung
des Christentums. In: Neue Wege 10/1909, S. 299.

6 Leonhard Ragaz : Das Reich Gottes in der Bibel. Zürich
1948, S. 39.

7 A.a.O. S. 35.

8 Willy Spieler, Stefan Howald, Ruedi Brassel-Moser:
Für die Freiheit des Wortes. Neue Wege durch ein
Jahrhundert im Spiegel der Zeitschrift des religiösen
Sozialismus. Zürich 2009, S. 89.

9 Leonhard Ragaz: Über Religion, Christentum, Dogma,
Theologie, Kirche, Bibel - mit besonderer
Berücksichtigung des sogenannten Gottlosenproblems. In:
Neue Wege 9/1932, S. 364.

10 Leonhard Ragaz: Vom modernen Götzendienst
(Rundschau). In: Neue Wege5/1927, S. 248. Hervorhebung

im Original gesperrt gedruckt.
11 Marcel Hänggi: Die grosse Irrfahrt. In: WOZ

Die Wochenzeitung, Nr. 26, 25. Juni 2020, S. 15.

12 Leonhard Ragaz: Gegen den Maschinenmenschen
(Rundschau). In: Neue Wege 4/1928, S. 185.

13 Leonhard Ragaz: Monatsschau. In: Neue Wege 1/1930,
S. 37.

14 Neue Wege 5/1927 (FN 10), S. 247.

15 Leonhard Ragaz: Gegen den Maschinenmenschen
(Rundschau). In: Neue Wege 6/1927, S. 306.

16 Neue Wege5/1927 (FN 10), S. 252.

17 A.a.O., S. 252 f.

18 Ulrich Beck: Wir Fatalisten. Im Labyrinth der Risiko¬
gesellschaft. In: Ulrich Beck: Politik in der
Risikogesellschaft. Essays und Analysen. Mit Beiträgen von
Oskar Lafontaine u. a. Frankfurt/M. 1991, S. 82-97.

19 Henriette Roland Holst: Zur Erneuerung des Sozialis¬
mus. I. Ist die Erneuerung des Sozialismus notwendig?
(Die Krise des Sozialismus). In: Neue Wege 5/1931,
S. 209.

20 A. a. O., S. 210.

21 Vgl. dazu beispielsweise Erhard Eppler: Ende oder
Wende. Von der Machbarkeit des Notwendigen.
Stuttgart 1975.

22 Jan Werk: Vehikel der Freiheit?. In: Neue Wege 11/1963,
S.325.

23 Der Begriff «Kapitalismus als Religion» wurde vom
Philosophen Walter Benjamin geprägt. Vgl. dazu
auch Kuno Füssel, Michael Ramminger (Hrsg.):
Kapitalismus: Kult einer tödlichen Verschuldung.
Walter Benjamins prophetisches Erbe. Münster 2021.

Neue Wege 9.22 9




	Das vermeintliche Vehikel der Freiheit

