Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 9

Artikel: Das vermeintliche Vehikel der Freiheit
Autor: Seifert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1008156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1008156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das

vermeintliche
Vehikel

der Freiheit

Kurt Seifert

Leonhard Ragaz, der zu den
«Griinderviatern» des Religiosen
Sozialismus gehort, nahm das
Auto als «Ausdruck des wilden
Egoismus des heutigen Menschen»
wahr. Im Automobilismus sah

er keinen Fortschritt, sondern
einen GoOtzen des Kapitals.

Das Biindnerland ist ein anziehendes Stiick
Erde. Das haben auch die Automobilisten
bemerkt, die seit dem Ende des 19. Jahrhun-
derts mit ihren lauten und stinkenden Maschi-
nen die engen Bergstrisschen hinaufstiirmen.
Weil vonihnen eine grosse Gefahr fiir Menschen
und Tiere ausgeht, beschliesst die Kantonsre-
gierung im August 1900 ein Automobilver-
bot auf Graubiindens Strassen. Sicherheits-
bedenken stehen im Vordergrund, doch auch
Angst vor der Konkurrenz spielt eine Rolle:
Die Pferdekutschen der Post sind immer noch
das wichtigste Verkehrsmittel — und aus der
Sicht der Postmichtigen soll sich nichts daran
andern. Graubiinden fungiert bereits zu dieser
Zeit als ein wichtiges Ziel des internationalen

6

Fremdenverkehrs. Die Hoteliers haben kein
Interesse an Autos: Schliesslich suchen ihre
Giste Ruhe in den Bergen. Zum Transport der
Tourist*innen hat man fiir teures Geld die Stre-
cken der Rhitischen Bahn erbaut. Diese Inves-
titionen miissen sich rentieren,

Es gibt also handfeste Interessen, die fiir
ein Autoverbot sprechen, doch die Autofreunde
lassen nicht locker. Das kantonale Parlament
mochte Ausnahmen zulassen, scheitert aber
am Willen des minnlichen Stimmvolks. 1911
wird das Autoverbot gar in der Kantonsverfas-
sung verankert. Es kommt der Erste Weltkrieg
und Armeelastwagen rattern iiber Graubiin-
dens Berge. Die Kantonsregierung mdchte jetzt
das generelle Verbot von Automobilen aufhe-
ben, auch die Hoteliers haben inzwischen die
Seite gewechselt. Innerhalb von sechs Jahren
befinden die Biindner Biirger an der Urne sie-
benmal iiber die Autofrage. Im Januar 1925
kehrt eine Mehrheit zum Totalverbot der Vor-
kriegszeit zuriick. Der in Graubiinden aufge-
wachsene Theologe Leonhard Ragaz schreibt
dazu in den Neuen Wegen, dieser Entscheid
habe viele gefreut, die keine Reaktionire seien,
im Gegenteil: «Man kann ja sehr wohl durch
Reaktion gegen bestimmte Zeiterscheinungen
dem Fortschritt dienen. »!

Das Evangelium
in der Klassengesellschaft

Dem Fortschritt zu dienen: Dafiir war Ragaz
angetreten — doch es sollte einer sein, der
menschlichem Mass entspricht. Zunédchst
dem politischen wie theologischen Freisinn
verpflichtet, setzte er sich als Stadtpfarrer in
Chur mit der Lage der Arbeiter*innen aus-
einander. Spiter, als er am Basler Miinster
wirkte, tauchte Ragaz dann tiefer in Theorie
und Praxis der proletarischen Bewegung ein.
So ergriff er in einer Predigt Partei fiir strei-
kende Bauarbeiter, was dem Basler Biirgertum
nicht gefiel. Durch seine Tatigkeit als Theo-
loge wurde er mit sozialen Fragen konfrontiert.
Ragaz erlebte die Realitit einer Klassengesell-
schaft: elende Lebensbedingungen sogenannt
kleiner Leute, an den Rand Gedringter und
Verachteter. Diese Wirklichkeit stand in kras-
sem Kontrast zu Reichtum und Wohlstand der
angeblich besseren Kreise.

Wie liessen sich solche Verhiltnisse gross-
ter Ungerechtigkeit mit der frohen, befreien-
den Botschaft des Jesus von Nazareth verein-
baren, die doch die christliche Welt bestimmen
sollte? An der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert beschiftigte diese Frage viele Theologen
und Lai*innen. Leonhard Ragaz war wohl einer

Neue Wege 9.22



von jenen, die sich am griindlichsten davon her-
ausfordern liessen. Das wire ihm kaum gelun-
gen ohne das Engagement seiner Frau Clara
Ragaz-Nadig: Sie war ihrem «Leu», wie sie
Leonhard nannte, nicht nur eine treue Gefahr-
tin, sondern ging ihrem Mann vielfach voraus
und half so, die zahlreichen Widerstiande auf
dem gemeinsamen Weg zu iiberwinden.

Beeinflusst durch die Lektiire von Karl
Marx’ Kapital, hilt Ragaz in seiner 1906 in
Basel veroffentlichten Schrift Das Evange-
lium und der soziale Kampf der Gegenwart
fest, die «kapitalistische Wirtschaftsordnung»
widerspreche «der Lebensordnung des Evange-
liums».2 Wohl habe der Kapitalismus manches
Wertvolle fiir die Entwicklung der Menschheit
geleistet, doch sein eigentliches Ziel sei die
«Selbstvermehrung des Kapitals». So werde
der Mensch, der nach dem Evangelium wie
nach der Lehre des Philosophen Immanuel
Kant «nie bloss als Mittel, sondern immer
zugleich als Selbstzweck behandelt werden
soll», zu einem «Mittel zur Erzeugung von Pro-
fit».3 Die Kirche, die sich auf das Evangelium
berufe, miisse «aller Welt und besonders den
Arbeitern» vernehmbar sagen, dass sie «mit
den bestehenden weltlichen Ordnungen nichts
zu tun hat, dass wir nicht eine Schutzmacht
des Kapitalismus oder Konservativismus oder
des Freisinns sein wollen, sondern eine Streit-
macht des Gottesreiches.»*

Dein Reich komme
hier auf Erden

«Das Reich Gottes» hatte Leonhard Ragaz im
Blick — fiir heutige Leser*innen der Neuen
Wege, wenn sie nicht gerade religios gepragte
Linke sind, ein reichlich fremdartiger, viel-
leicht sogar befremdlicher Begriff. Gemeint
ist die Hoffnung auf das, was kommen soll:
«ein neuer Himmel und eine neue Erde», wie
esinder Offenbarung des Johannes (Kapitel 21,
Vers 1) heisst. Dieses Gottesreich ist also nicht
als ein jenseitiges gedacht, wie es das ortho-
doxe Christentum verkiindete. Ragaz Kriti-
sierte explizit die «herkémmliche Jenseitsori-
entierung» der Kirche: Sie komme «nicht von
Jesus und den Propheten», denn die «Stim-
mung des Urchristentums ist durchaus kon-
zentriert in der Bitte: <Dein Reich komme>.»®
Im Sinne von Ragaz bedeutet das Reich
Gottes «die Neuschopfung aller Dinge von Gott
her, aller, worin alle erlost werden, alles Seuf-
zen der Schopfung gestillt, [...] alles Stiick-
werk vollendet und aller Tod in Leben ver-
schlungen sein wird».® Eine gewaltige Vision!
Fiir Ragaz sind die Menschen «Mitkampfer»,

Neue Wege 9.22

Mitkdmpferinnen Gottes.” Sie kénnen das
Kommen des Reiches verhindern, sie kon-
nen es aber auch beschleunigen. Willy Spieler,
langjdhriger Redaktor der Neuen Wege, hat in
einem lesenswerten Buch zur Geschichte unse-
rer Zeitschrift festgehalten: «Fiir das Reich
Gottes eintreten heisst, sich fiir eine bessere
Welt einsetzen.»8 Dies bedeutet keineswegs,
dass nur gldubige Menschen an seinem Kom-
men arbeiten konnten. Oft sind es gerade die
vermeintlich «Gottlosen», in denen die Sehn-
sucht nach dieser besseren Welt viel vernehm-
licher pocht als bei den «Frommen». So sah
Ragaz gerade im Sozialismus einen Messia-
nismus, die Hoffnung auf Erl6sung, am Werk:
«Glaube an das Reich der Gerechtigkeit fiir
die Erde».° In diesem Glauben ist die Verbin-
dung zwischen der biblischen Botschaft und
der sozialistischen Bewegung zu finden. Und
so wird auch die radikale Gesellschaftstheorie,
beispielsweise des Marxismus, zu einem niitz-
lichen Werkzeug in den Handen revolutionirer
Christ*innen. -

«Das Auto ist ein Morder»

Leonhard Ragaz war ein radikaler Gesell-
schaftstheoretiker, der die theologischen Wur-
zelnseines Denkens nicht verleugnete. Das wird
an der Kritik des kapitalistischen «Maschinen-
wahns» deutlich, der sich fiir ihn im Automo-
bilismus in konzentrierter Form zeigt. In sei-
ner Monatsrundschau vom Mai 1927 schreibt
er ausfiihrlich dariiber. Etwas mehr als zwei
Jahre zuvor ist das Autoverbot in Graubiin-
den endgiiltig gefallen. Ragaz hat wohl mit
einem solchen Ergebnis gerechnet, doch er
lasst sich in seinem Kampf nicht beirren. Im
Vorfeld einer eidgendssischen Abstimmung zu
einem Verkehrsgesetz, das von den Stimmbiir-
gern dann verworfen wird, dussert sich Ragaz
liber den «modernen Gé6tzendienst». Hier fal-
len harte Worte. Ein Satz seines Kommentars
sticht besonders ins Auge: «Ein Sozialist, der
fiir das Auto schwérmt, ist wie ein Pazifist, der
die Kanonen verehrt.»

Dem Auto als «Ausdruck des wilden Egois-
mus des heutigen Menschen» stellt der Autor
die Eisenbahn als «Ausdruck eines Gemein-
schaftswillens» entgegen. Ragaz macht seine
Kritik vor allem am Blutzoll fest, den der Auto-
verkehr seit seinen Anfingen fordert: « [...] das
Auto ist ein Morder», und das «in riesigem
Massstab».10 Der Journalist Marcel Hanggi,
ein aktueller Kritiker des Automobilismus,
hilt fest: «Hatte man um 1900 geweissagt,
das Auto werde eine Million Menschen toten,
es wire wohl iiberall verboten worden. Heute

7



aber titet das Auto weltweit mehr als eine Mil-
lion Menschen pro Jahr.»!! Ragaz nimmt eine
déamonische Kraft wahr: den «Auto-Teufel»!2
und den «Verkehrs-Moloch»!3. Aus der Sicht
des Theologen wird das Auto zum Go6tzen —
einem von Menschen geschaffenen, falschen
Gott, dem sie ihre Opfer, ja: auch Menschen-
opfer darbringen.

Ragaz ist es wichtig zu betonen: Er be-
kdmpfe nicht das Auto, «<sondern die Art seiner
heutigen Verwendung».* «Ungerechtigkeit
und Torheit» sei es zu glauben, dass alle, die
ein solches Fahrzeug lenken oder mit ihm fah-
ren, am Geist der «Brutalitit, ja Ruchlosigkeit
und Gottlosigkeit des Autos» teilhétten. Ragaz
geht es nicht um ein Ankreiden personlichen
Verhaltens, sondern um das Herausarbeiten
von «Tendenzen, die in einem derartigen Vehi-
kel verkorpert sind».!5 Er stellt zudem einen
Forderungskatalog auf, an dem die Verwen-
dung des Autos zu messen wire: beziiglich
des Tempos, der Vermeidung von Larm und
der Einhaltung der Nachtruhe, der Vermeidung
von Luftverschmutzung sowie des Schutzes der
Natur. Und nicht zuletzt: «Das Luxusauto ist
auf das Schirfste zu besteuern.»!® Ragaz fragt
unermiidlich: Welchen Fortschritt wollen wir
denn eigentlich?

Die Religion des Kapitalismus

Die Frage danach, was «Fortschritt» bedeuten

soll, hat seit den Tagen von Leonhard Ragaz

nichts von ihrer Dringlichkeit eingebiisst. Die

von ihm formulierte Kritik an einer kritiklosen

Anbetung des technischen Fortschritts, am

Glauben, es gebe keine Alternativen zur kapi-
talistischen Auspriagung dieses Fortschritts,
sowie an einem «Fatalismus, der sich unter

alles beugt, was mit frechen Anspriichen auf-
tritt»!7, fand in unserer Gegenwart ein Echo —
allerdings ohne Bezug auf diesen Autor und

die Tradition, in der er steht. So hat beispiels-
weise der deutsche Soziologe Ulrich Beck
vom «industriellen Fatalismus» gesprochen.!8

Eine theologische Deutung des Geschehens

in Begriffen wie «Gotzendienst», «Mammon»
oder «Moloch» miissen sich die modernen

Gesellschaftswissenschaftler*innen allerdings

versagen — sie kime ihnen vermutlich auch gar

nicht in den Sinn.

Der spezifische Ansatz von Ragaz, der
neben den materiellen auch die «spirituellen»
Auswirkungen des Kapitalismus unter die Lupe
nahm, hat iiber die Kreise des religiosen Sozi-
alismus hinaus nur wenig Resonanz gefunden.
Eine wichtige Mitstreiterin in dieser Sache war
die holldndische Dichterin und Philosophin

8

£=A




Henriette Roland Holst. Im Rahmen einer im
Jahr 1931 durchgefiihrten Vortragsreihe im Ziir-
cher Volkshaus befasste sie sich mit der Frage
einer Erneuerung des Sozialismus. Thre Kri-
tik an der sozialistischen Bewegung gipfelte
in der Aussage, diese konne das Wesen des
gegenwirtigen Kapitalismus nicht erkennen,
weil sie selbst «noch zu sehr in der Vergottung
der heutigen Technik und ihrer Errungenschaf-
ten befangen» sei.l® Das System der Arbeit
werde ausschliesslich nach seinen quantitati-
ven Ergebnissen beurteilt — ohne Riicksicht auf
Qualitdt und Charakter der von ihr erzeugten
Giiter. Wolle der Sozialismus die Menschheit
wirklich erldsen, miisse er «der Vergottung
der Quantitit» entgegentreten.2? In diesen
Worten ist ein Vorklang dessen zu vernehmen,
was dann seit den 1970er Jahren als Vorrang
des qualitativen gegeniiber dem quantitativen
Wachstum bezeichnet wurde.?!

Die Entwicklung nach dem Zweiten Welt-
krieg ging dann aber erst einmal in eine andere
Richtung. Die sogenannt autogerechte Stadt
entstand auch unter tiatiger Mitwirkung linker
Politiker. Im Novemberheft des Jahres 1963
verOffentlichten die Neuen Wege einen Bei-
trag, der zuerst in den Bldttern fiir deutsche
und internationale Politik erschienen war.
Ideologiekritisch setzt sich der Autor Jan Werk
mit dem Auto als einem angeblichen «Vehikel
der Freiheit» auseinander und zitiert in diesem
Zusammenhang den hessischen Ministerpri-
sidenten Georg-August Zinn, einen Sozialde-
mokraten: Dieser habe bei der Er6ffnung der
Frankfurter Automobilausstellung die «Nation
auf Riadern» gefeiert. Der Autor fragt: «Die
Réder rollen: doch wohin und wozu?» Lingst
habe das Auto aufgehort, nur ein Transport-
mittel zu sein, und sei zum «Fetisch» geworden,
«dem tiefe Ehrbezeugung gebiihrt».?

Die Zeiten, in denen das Auto mit dem Fort-
schritt gleichgesetzt wurde, scheinen nun doch
allméhlich — zumindest in unseren Breitengra-
den — ihrem Ende entgegenzugehen. Die Kri-
tik einer Religion des Kapitalismus, wie sie
Leonhard Ragaz und die Neuen Wege am Bei-
spiel des Automobils entfaltet haben, hat ganz
gewiss ihren Beitrag dazu geleistet.” @

O Kurt Seifert, *1949, ist Mitglied der Redaktion
der Neuen Wege. Er hat keinen Fahrausweis, ist aber
gelegentlicher Beifahrer.

Neue Wege 9.22

10

11

12

13

14
15

16
17
18

19

20
21

22

23

Leonhard Ragaz: Graubiinden und das Automobil
(Rundschau). In: Neue Wege 2/1925, S. 69.

Leonhard Ragaz: Das Evangelium und der soziale
Kampf der Gegenwart. Basel 1906, S. 31. Zitiert nach
einem unverdffentlichten Manuskript von Hans-
Ulrich Jager. Der Autor hat es mir freundlicherweise
zur Verfligung gestellt.

A.a. 0., S. 34.Im Original gesperrt gedruckt.
A.a. O, S.6l.

Leonhard Ragaz: Zur gegenwidrtigen Umgestaltung
des Christentums. In: Neue Wege 10/1909, S. 299.

Leonhard Ragaz: Das Reich Gottes in der Bibel. Ziirich
1948, S. 39,

A.a.0.8.35.

Willy Spieler, Stefan Howald, Ruedi Brassel-Moser:
Fiirdie Freiheit des Wortes. Neue Wege durch ein
Jahrhundert im Spiegel der Zeitschrift des religiosen
Sozialismus. Ziirich 2009, S. 89.

Leonhard Ragaz: Uber Religion, Christentum, Dogma,
Theologie, Kirche, Bibel — mit besonderer Beriick-
sichtigung des sogenannten Gottlosenproblems. In:
Neue Wege 9/1932, S. 364.

Leonhard Ragaz: Vom modernen Gétzendienst
(Rundschau). In: Neue Wege 5/1927, S. 248. Hervor-
hebung im Original gesperrt gedruckt.

Marcel Hinggi: Die grosse Irrfahrt. In: WOZ
Die Wochenzeitung, Nr. 26, 25. Juni 2020, S. 15.

Leonhard Ragaz: Gegen den Maschinenmenschen
(Rundschau). In: Neue Wege 4/1928, S. 185.

Leonhard Ragaz: Monatsschau. In: Neue Wege 1/1930,
S.37.

Neue Wege 5/1927 (FN 10), S. 247.

Leonhard Ragaz: Gegen den Maschinenmenschen
(Rundschau). In: Neue Wege 6/1927, S. 306.

Neue Wege 5/1927 (FN 10), S. 252.
A.a.0.,8.252f.

Ulrich Beck: Wir Fatalisten. Im Labyrinth der Risiko-
gesellschaft. In: Ulrich Beck: Politik in der Risiko-
gesellschaft. Essays und Analysen. Mit Beitragen von
Oskar Lafontaine u. a. Frankfurt/M. 1991, S. 82—-97.

Henriette Roland Holst: Zur Erneuerung des Sozialis-
mus. I. Ist die Erneuerung des Sozialismus notwendig?
(Die Krise des Sozialismus). In: Neue Wege 5/1931,

S. 209.

A.a. 0., 8.210.

Vgl. dazu beispielsweise Erhard Eppler: Ende oder
Wende. Von der Machbarkeit des Notwendigen.
Stuttgart 1975.

Jan Werk: Vehikel der Freiheit?. In: Neue Wege 11/1963,
S. 325.

Der Begriff «Kapitalismus als Religion» wurde vom
Philosophen Walter Benjamin geprigt. Vgl. dazu
auch Kuno Fiissel, Michael Ramminger (Hrsg.):
Kapitalismus: Kult einer todlichen Verschuldung.
Walter Benjamins prophetisches Erbe. Miinster 2021.






	Das vermeintliche Vehikel der Freiheit

