
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 7-8

Artikel: Fakt, Fake und Fiktion

Autor: Lüscher, Jonas / Strässle, Thomas / Mauz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i::ïrn*



Fakt, Fake
und Fiktion

Neue Wege-Gespräch mit Jonas Lüscher
und Thomas Strässle von Andreas Mauz

Der Autor Jonas Lüscher und der
Germanist Thomas Strässle
haben sich in Essays intensiv mit
dem Erzählen beschäftigt. Im
Gespräch erkunden sie das weite
Feld narrativer Darstellungen
zwischen Fakt und Fiktion. Was
leisten sie? Muss heute das
«faketionale» Erzählen als
eigenständiges Phänomen gesehen
werden? Und was heisst das für
die religiöse Erzählkultur?

Mw Lassen Sie uns mit konkreten Erzählungen
anfangen: Nennen Sie uns bitte eine
Geschichte, die für Sie persönlich wichtig
ist. Und sagen Sie uns, was sich für Sie mit
dieser Geschichte verbindet.

jl Die entscheidendste Geschichte ist wohl
die, die man sich über sich selber erzählt, diese
biografische Erzählung, die wir mit uns tragen
und fortsetzen. Die ist so wichtig, weil es die

Geschichte ist, die wir die ganze Zeit hinterfragen,

bei der wir einen ständigen Abgleich
zwischen Aussen- und Innenwelt machen. Damit
das Leben funktioniert, müssen wir versuchen,
eine Geschichte über uns zu erzählen, die uns
und unseren Mitmenschen einigermassen plausibel

erscheint.

Ts Ich kann jetzt nicht die eine Geschichte
angeben, die für mich die bedeutendste wäre.
Aber wenn ich doch eine nennen soll, so ist es
die Novelle Michael Kohlhaas von Heinrich
von Kleist. Sie beginnt mit einem unfassbaren
Satz, in dem der Rosshändler Kohlhaas vorgestellt

wird, er sei «einer der rechtschaffensten
zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner
Zeit» gewesen. Das ist eine enorme Spanne
zwischen dem Attribut der grösstmöglichen
Rechtschaffenheit, im Superlativ, und der
Entsetzlichkeit, ebenfalls im Superlativ. Wie
die zusammengehen, wie das eine ins andere
umschlagen kann, das vermag eigentlich nur
eine Erzählung zu zeigen.

am/ Sie bringen uns mit dem Kleist-Beispiel
zum Thema des Anfangs: Wie eröffnet
man denn biografische Erzählungen? Wie
eröffnen Sie Ihre, Jonas Lüscher?

jl Darüber habe ich noch gar nicht nachgedacht.

Ich glaube, bei der biografischen Erzählung

spielt der Beginn gar nicht so eine grosse
Rolle. Es ist ja eine, die immer weitergeschrieben

wird; die Gegenwartsmomente sind das
Entscheidende und jene Momente in der
Vergangenheit, an der man an Weggabelungen
stand. Der Start der biografischen Erzählung
ist eher diffus.

mm Weil man da zwangsläufig auf die
Erzählungen anderer angewiesen ist?
Sie ein Stück weit übernehmen muss?

jl Genau, man ist mit der eigenen Geschichte
in die der anderen verstrickt.

TS Aber die Frage zielt natürlich auf einen
Aspekt der erzählerischen Dramaturgie. Wie
kommt man ins Erzählen hinein? Wie macht
man einen Anfang so, dass die Leser*innen-
schaft «anbeisst»? Man kann mit Fug und
Recht sagen: Eine gute Erzählung hat einen
guten Anfang und ein gutes Ende; was dazwischen

kommt, ist von der Dramaturgie her
zweitrangig.

Neue Wege 7/8.22 11



JL Das geht mir auch im Schreibprozess so.
Wenn der erste Satz nicht stimmt, brauche ich
gar nicht weiterzuschreiben, und in der Regel
weiss ich auch schon etwa, wo ich ende.

Nw Sie beide haben in den letzten Jahren
Essays publiziert, die in verschiedener
Weise um das Erzählthema kreisen.
Können Sie uns in wenigen Sätzen sagen,
welches Anliegen Sie mit Ihrem Buch
verfolgen, was Ihren Blick auf das Erzählen
ausmacht?

JL Ins Erzählen flüchten ist ein Buch darüber,
warum wir uns so etwas wie eine narrative
Gesellschaft wünschen sollten - eine Gesellschaft,

die sich aber nicht in der Beliebigkeit
von Erzählungen verliert, sondern Geschichten

erzählt, die welthaltig, fundiert und
faktenschwer sind. Das wird dann möglich, wenn
wir uns viele solcher Geschichten erzählen,
sie lesen oder hören. Dann lassen sich diese
Geschichten zu einem narrativen Netz
verknüpfen, das uns so etwas wie eine dichte
Beschreibung von Welt liefern kann. Der können

wir dann, bei aller Skepsis, auch ein gewisses

Vertrauen entgegenbringen.

ts Das finde ich zwar zutreffend, aber
auch sehr optimistisch formuliert.
«Faktenschwere», «Welthaltigkeit», «Vertrauen»: Das
ist der Idealfall. Wir leben von Geschichten -
und zwar nicht nur von den Geschichten,
die wir uns gegenseitig erzählen. Geschichten

werden in allen Medien verbreitet. Jeder
Artikel hat eine narratologisch analysierbare
Struktur. Jeder Fernsehbericht hat eine
narratologisch analysierbare Dramaturgie. Mein
Interesse in Fake und Fiktion verdankte sich
der Debatte rund um «Fake News», die vor
einigen Jahren aufkam. Da haben sich alle
Medien auf die Position gestellt, man müsse
Fakes auf Faktizität überprüfen, also Fakten-
checks machen. Daran ist - um das klar zu
sagen - auch nicht zu rütteln. Aber es gibt
auch eine andere Seite: In jedem Fake spielt
auch ein Moment der Fiktion eine Rolle. Mich
interessiert dann: Inwiefern ist eine erzählerische

Strategie im Spiel? Das ist eines der
alten, aber nicht bis ins Letzte ausgeschöpften

Gebiete der Literaturwissenschaft.

Nw Welche Rolle spielt diese Stossrichtung
für Ihre Überlegungen, Jonas Lüscher?

12 Neue Wege 7/8.22



mm

JL Den Fake als literarisches oder überhaupt
künstlerisches Verfahren finde ich hochinteressant

und gänzlich legitim. Im Licht des
Fakes lassen sich die wahren Verhältnisse
besonders plastisch zeigen. Aber ich glaube, es
ist eine fundamental andere Sache, wenn der
Fake nicht eine literarisch-künstlerische
Strategie ist, sondern eine politische. Da müssten
wir etwa mit Hannah Arendt darüber nachdenken,

wie gewalttätig die Lüge und der Fake sind.
Natürlich ist die Idee der Faktentreue in meinem

Essay auch eine utopische, das gebe ich zu.
Die Gegenwart lässt uns nicht auf realitätsverhaftete,

faktentreue Erzählungen hoffen. Ich
glaube, das Problem beider Essays ist, dass
sie einer sehr unangenehmen Frage ausweichen,

die aber diskutiert werden müsste: der
Frage nach dem Anstand oder der Moral, der
Forderung, nicht zu lügen. Das blenden wir in
gesellschaftlichen Diskussionen aus, so etwas
Moralisches will man nicht mehr hören. Diese
Frage ist mit philosophischem oder
literaturwissenschaftlichem Besteck schwer zu greifen.

Ts Das ist nicht nur eine Frage der Moral,
sondern auch eine Frage der Macht. Lügen
ist auch bei einigermassen «zivilisierten»

Staatsmännern der westlichen Welt verbreitet.
Boris Johnson hat nachweislich ständig gelogen,

da muss man gar nicht zu Putin gehen und
auch nicht zu Trump. Das Besteck ist in meinem

Fall ein philosophisches oder ein
literaturwissenschaftliches, aber die Implikationen
von Fake und Lügen und auch die Diskussionen
darüber laufen natürlich auf der politischen
Ebene. Ich dachte mir: Bevor man immer nur
sagt, man müsse die Richtigkeit von Aussagen

prüfen, kann man auch mal fragen, wie
diese Aussagen überhaupt gebaut sind. Wie
sind diese Aussagen strategisch ausgerichtet?
Was will jemand mit ihnen erreichen? Damit
sind wir natürlich bei Kategorien, die in der
Literaturwissenschaft verpönt sind: Wenn Sie
danach fragen, was Ingeborg Bachmann mit
einem bestimmten Gedicht erreichen wollte,
machen Sie sich zu Recht in jedem germanistischen

Proseminar unmöglich. Die Frage nach
der Intention ist absolut unzulässig. Im Fall
von Fakes muss man sie aber stellen: Fakes
sind Erzählungen mit klarer Absicht. Ob das
dann eine persönliche Absicht ist oder eine
politische, zur Durchsetzung eines Machtanspruchs,

ist eine zusätzliche Frage.

Neue Wege 7/8.22 13



JL In diesem Statement ist jetzt nebenbei
noch klar geworden, welch verheerende
Wirkung die Lüge in der Politik tatsächlich hat.
Du hast Johnson als einigermassen zivilisierten

Staatsmann bezeichnet - so weit haben sich
die Massstäbe schon verschoben.

nw Können Sie, Herr Strässle, vielleicht an
einem Beispiel ausführen, was es mit der
faktualen und der fiktionalen Erzählung
auf sich hat - und mit der Schwierigkeit
dieser Unterscheidung?

ts Der Schweizer Schriftsteller und Germanist

Hermann Burger ist da ein spannender Fall.
Sein radikales Programm: Wie schaffe ich es,
Realität so verdichtet darzustellen, dass sie
umkippt in Surreales oder Irreales? Und umgekehrt:

Wie schaffe ich es, das An-den-Haa-
ren-Herbeigezogenste so darzustellen, dass es
mir die Lesenden abnehmen? Nehmen wir Burgers

Roman Schiiten als Beispiel. Er folgt hier
teilweise ganz genau der «Natur», den
räumlichen und mentalitätsmässigen Bedingungen
eines bestimmten - wie es heisst -
«gottverlassenen, aber sektenreichen Tals im Kanton
Aargau». Der Erzähler spricht etwa ausführlich
vom Dialekt, der sich - dank der Talsituation -
kaum verändert habe. Die Beschreibung, die
die Fachsprache der Dialektforschung nutzt,
scheint ganz korrekt - und doch hat Burger
mit grossem Geschick Dialektphänomene
erfunden, die es nicht gibt. Er übertreibt ganz
präzise, zum Beispiel in Kategorien wie dem
«konjunktivisch gemeinten Substantiv-Umlaut»,

also «de Töd» für einen eventuell
eintretenden Tod. Aber auch die Gegenstrategie hat
Burger vorgeführt: Er schildert etwa ausführlich

den «Harmonium-Weltkrieg», der einem
Detail der Klangerzeugung bei diesem Instrument

gilt; die Befürworter des Druckluft- und
des Saugluftsystems stehen sich unversöhnlich
gegenüber. Das klingt alles ganz und gar ausgedacht,

doch handelt es sich um einen authentischen

Konflikt, um Zitate aus der Fachdebatte
um 1900. Burger spricht hier von der Technik
der «schleifenden Schnitte». Wie er diese in
beide Richtungen vorführt - von den Fakten
zu den Fiktionen und vice versa -, ist für die
Möglichkeiten des Erzählens ausserordentlich
aufschlussreich: Wie wird mit erzählerischen
Mitteln über den Wirklichkeitsstatus von etwas
hinweggetäuscht? Dieses Arsenal von Techniken

- und es ist eben ein Arsenal - hat in der
Gegenwart auch politisch Bedeutung erlangt.

Nw Herr Lüscher, Ihr Buch ist ein entschiede¬
nes Plädoyer für das Erzählen. Sie sprechen

von einer - von Ihrer - Flucht ins
Erzählen. Können Sie das, wovor Sie fliehen

mussten, noch einmal skizzieren?

JL Beim Schreiben meiner Doktorarbeit geriet
ich in eine Sprachkrise. Die Sprache, wie sie
in einer akademischen Qualifikationsschrift
verlangt wird, stürzte mich in immer grössere
Nöte. In der akademischen Philosophie ist man
gezwungen, seine Begriffe so präzise wie möglich

zu verwenden und die Argumente immer
stärker zu schärfen. Gleichzeitig wird aber
verlangt, dass man allgemeine Aussagen macht,
sodass sich möglichst viele Einzelfalle unter
ein Argument subsumieren lassen. Je mehr ich
mich aber um diese Präzision bemühte, je dichter

ich das argumentative Netz knüpfte, desto
mehr entwischte mir das, was ich da eigentlich

eingefangen wollte. Daher die Flucht ins
Erzählen. Das Erzählen ist der Ort, wo das
Individuum, der Einzelfall und vor allem auch
der Zufall zu ihrem Recht kommen. Wenn Sie
sich in einer philosophischen Studie
widersprechen, wird Ihnen das als Fehler ausgelegt,
aber in der Literatur können Sie das. Diese
Widersprüchlichkeiten und Zweideutigkeiten
interessieren mich. - Aber klar, wie eingangs
angedeutet: Ich kann dieselbe Geschichte auch
ganz anders erzählen. Der Lüscher hat, gerade
als er seine Doktorarbeit anfing, ein kleines
Büchlein fertig geschrieben, und dieses Büchlein

wurde überraschend erfolgreich. Statt sich
der Mühsal des akademischen Lebens und
einer Doktorarbeit zu stellen, hat er sich für
die Schriftstellerkarriere entschieden. Auch
diese Geschichte ist nicht ganz falsch.

nw Bei Ihrem Buch handelt es sich ja um eine
Poetikvorlesung, die Sie 2019 an der Universität

St. Gallen gehalten haben. Ihr Abschied
vom argumentativen Diskurs, von der
akademischen Öffentlichkeit war offensichtlich
kein strikter. Und durch die Gegenüberstellung
des Quantitativen und Allgemeinen
beziehungsweise des Narrativen und Besonderen
arbeiten Sie in Ihren Ausführungen ja auch
mit sehr allgemeinen Kategorien.

JL Es ist immer ein Problem, wenn man
Unterscheidungen so klar polarisiert aufmacht. Das
bereitet mir auch Bauchschmerzen, und
deswegen habe ich im Essay genau diese Form
gewählt: Die erste der Vorlesungen ist eine
Art ideengeschichtliches Märchen. Ich hatte
die Hoffnung, dass ich über diese Erzählung

der ideengeschichtlichen Entwicklungen

14 Neue Wege 7/8.22



klarmachen kann, dass dieser Gegensatz
immer wieder auftaucht. Man kann das an den
Parmenides-Deutungen der Philosophen Paul
Feyerabend und Karl Popper zeigen, aber auch
an Epochen: Auf die Aufklärung, die in gewisser

Weise eine extreme Bewegung war, folgte
mit der Romantik eine andere extreme Bewegung,

in die andere Richtung.

ww Trotz dieser ausdrücklich erzählerischen
Rahmung beziehen Sie aber doch auch klar
Position, etwa wenn Sie von einer
«quantitativen Blendung» sprechen.

jl Ja, weil ich aus gesellschaftspolitischen
Motiven der Überzeugung bin, dass die Dominanz

des Quantitativen, des Rechnenden und
der prognostizierenden Computermodelle -
und der Drang, alles messbar und damit ein-
preisbar zu machen, ein Problem darstellen.

Und wenn man einen politischen Punkt
machen will, dann braucht man eben wieder
klare Begriffe und eindeutige Argumente. Das
beschreibe ich in der dritten Vorlesung, wie ich,
als ich zum Aktivisten wurde, plötzlich wieder
Eindeutigkeit im Ausdruck brauchte und wie
ich darunter aber auch immer leide.

ww Thomas Strässle, aus der obigen
Mangeldiagnose heraus bringen Sie zur
Erweiterung des begrifflichen Instrumentariums
die Kategorie des «Faketionalen» ins Spiel.
Wie müssen wir diese verstehen?

Ts Das «faketionale» Erzählen ist eine Art
Mittelkategorie zwischen dem fiktionalen
und dem faktualen Erzählen. Meine These ist,
dass der Fake eine Untergattung der Fiktion ist.
Jeder Fake hat zumindest Anteil am Fiktiven,
was aber umgekehrt nicht heisst, dass jede
Fiktion auch ein Fake ist. Es gibt unendlich viele
Formen von Fiktion ohne jeden Wirklichkeitsanspruch,

der uns zur irrtümlichen Annahme
verleiten würde, dass es hier um tatsächlich
Geschehenes gehe. Es gibt aber Geschichten,
die uns in trügerischer oder sogar betrügerischer

Absicht erzählt werden. Der von mir
vorgeschlagene Begriff des «faketionalen Erzählens»

versucht, darüber Aufschluss zu geben,
indem er aus der Literatur Strategien und
Perspektiven ableitet. Ein Aspekt ist die Intention :

Man fragt sich, was eigentlich die Absicht hinter

einer Nachricht sein könnte. An wen ist
sie adressiert? Welche Wirkung soll damit
erzielt werden? Es hat mich erstaunt, dass es

Neue Wege 7/8.22 15



im Historischen Wörterbuch der Philosophie -
immerhin 13 Bände - keinen Eintrag zu «Plau-
sibilität» gibt. Wie wird eigentlich Plausibilität
hergestellt? Offensichtlich ist das keine
philosophische, sondern eine rhetorische Kategorie.
Ich habe also versucht, die Aufmerksamkeit
für die «faketionale» Form des Erzählens zu
schärfen und ein Beschreibungsraster zu schaffen,

das es ermöglicht, diese zu analysieren.

Nw Herr Strässle, das letzte Kapitel Ihres
Buches beginnt mit dem Satz: «Die
gegenwärtige Debatte über den Fake ist in
erster Linie eine politische Debatte, keine
philosophische oder ästhetische.»
Verstehen wir richtig: Wir müssen diesen
Satz als Beschreibung eines Defizits
hören?

ts Defizit klingt mir zu abwertend. Es ist eher
eine konstatierende Feststellung. Aktuell ist
die Debatte rund um Fakes etwas abgeflaut:
Trump ist nicht mehr Präsident der USA, wir
sind gesundheitspolitisch absorbiert und fragen

uns, wie es in der Ukraine weitergeht. Auch
wenn in diesem Zusammenhang Fake News
zwar eine grosse Rolle spielen, ist die Debatte
nicht mehr so präsent. Ich fand es wichtig,
einen Vorschlag zu machen, wie man aus dem
riesigen Arsenal, das die Literatur bereitstellt,
einiges lernen könnte. Dasselbe müsste vor
allem auch für die Bildwissenschaft und für
die Bewegtbildwissenschaft geschehen.

nw Was bedeutet das alles für das Feld der
Religion, auf dem unsere Zeitschrift auf ihre
Weise verortet ist? Oder einfacher: Wie
halten Sie es mit der Breite der religiösen
Erzählkultur?

ts Ich bin kein besonders religiöser Mensch.
Ich bete nur im Notfall. Ich hatte immer stark
den Ansatz, die religiösen Texte, die
biblischen Texte als literarische Texte zu lesen.
Religiöse Text sind «Archetexte». Die muss
man wirklich kennen, sonst ist man als Litera-
turwissenschaftler*in verloren. Aber ich hätte
die allergrössten Bedenken, diese Texte in
irgendeiner Form mit dem Fiktionalen in
Verbindung zu bringen. Bei religiösen Texten geht
es um etwas anderes. Da geht es um persönliche

Fragen, um private Fragen, um Fragen des
Glaubens, um Fragen der individuellen
Sinngebung, des Trostes, der Trauer. Da muss man
den Leuten den Freiraum lassen, den diese
privaten religiösen Praktiken auch verdient haben.
Zugleich ist klar: Religion kann instrumentalisiert

werden. Wenn es darum geht, mit den

Mitteln der Religion irgendetwas in politischer
Absicht zu bewirken, dann muss man sehr resolut

werden. Aber solange das nicht der Fall ist,
bin ich eigentlich pietistisch genug.

jl Historisch betrachtet, ist es interessant zu
sehen, dass diese Bevorzugung des Logos über
den Mythos oder auch umgekehrt, des Mythos
über den Logos, sehr oft eine Frage davon war,
ob man damit die Macht der Priesterklasse
brechen kann. Ich habe den Eindruck - auch
darum geht es in meinem ideengeschichtlichen

Märchen -, dass wir dann am ehesten
die Macht jeglicher Art von «Priesterschaft»
brechen können, wenn wir ein ausgeglichenes
Verhältnis zwischen Mythos und Logos haben.
Dann können weder die Philosophenpriester
mit ihrer Ideenschau behaupten, sie stünden in
einem privilegierten Verhältnis zur Wahrheit,
noch die Priester in den Tempeln, die behaupten,

als Einzige die Schrift auslegen zu können,
d. h., die Geschichten richtig zu interpretieren,
aber eben auch nicht die modernen Mönche des
Szientismus oder die Hohepriester der Finan-
zialisierung mit ihrem Theorem der Eukodi-
zee, nach dem der freie Markt der Garant für
die beste aller Welten ist.

nw Spitzen wir die Frage zu. Auf der Linie der
klassischen Religionskritik liesse sich ja
sagen: Was wir «Gott» nennen, ist nichts
anderes als eine sehr erfolgreiche Fiktion -
oder gar: ein Fake?

ts Wenn Sie Gott mit dem Fake in Verbindung
bringen, dann müssen Sie mir eine Beweisführung

der «Faketionalität» Gottes geben, und
solange Sie diese nicht gebracht haben - und
ich zweifle, dass das möglich ist -, würde ich
diesen Begriff zurückweisen. Ich sehe den
Sinn darin nicht ganz, das hat etwas unnötig

Bilderstürmerisches. Gott hat als Begriff
oder als Vorstellung, als regulative Idee, eine
bestimmte Funktion, und wenn wir die ganz
aufgeben, dann wird diese Energie, die diese
Chiffre jetzt abzieht, in eine andere Richtung
gehen. Ob das eine bessere wäre, wage ich zu
bezweifeln.

jl Das wäre auch eine billige Trivialisierung
von mehreren tausend Jahren Religionsgeschichte

und religiösem Leben, die uns in der
Debatte gar nicht weiterbringt. Nebst dem von
dir, Thomas, genannten Argument des Agnostikers,

dass der Beweis der Nichtexistenz oder
der Fiktion Gottes nicht zu liefern ist, ist die
Bezeichnung Gottes als Fake eine
Respektlosigkeit, die mich nicht interessiert.

16 Neue Wege 7/8.22



nw Schliessen wir mit einem Zitat aus dem
Essay Der liebevolle Erzähler von Olga
Tokarczuk: «Wie dürfen derzeit miterleben,
wie eine neue Form des Welterzählens
entsteht: die Streamingserie, deren heimliche

Aufgabe es ist, uns in Trance zu versetzen.

Natürlich gab es die serielle Erzählform
schon in Homers Mythen und Erzählungen

- Herkules, Achilles und Odysseus
waren ohne Zweifel die ersten Serienhelden.

Nie zuvor jedoch bekam die serielle
Erzählung so viel Raum wie heute, nie hatte
sie einen solchen Einfluss auf die kollektiven

Vorstellungswelten. Die beiden ersten
Jahrzehnte des 21. Jahrhunderts gehören
mit Sicherheit der Serie. Ihr Einfluss auf die
Arten der Erzählung (und damit des Verste-
hens) der Welt ist revolutionär.» - Was
meinen Sie zu Tokarczuks These?

Ts Die Literatur hat eigentlich schon das ganze
20. Jahrhundert hindurch wahrscheinlich am
meisten vom Film gelernt: Schnitttechniken,
Blickführungen, Überblendungen, Geräuschkulisse.

Das ist nicht erst seit dem Phänomen
der Serie der Fall. Aber natürlich ist dieses
Medium ein erstrangiges Laboratorium für das
Erzählen. Die Literatur wird davon nicht
unbetroffen bleiben.

jl Ich halte es aber für eine schlechte Idee,
den - unterstellten - Bedeutungsverlust der
Literatur dadurch auszugleichen, dass man
sich dem seriellen Erzählen anbiedert. Ich
stehe dem Versuch, die kinematografischen
Effekte der Immersion, das unbedingte
Eintauchen in eine Geschichte, als Ideal nachzuahmen,

sehr skeptisch gegenüber. Die Qualität
der Literatur liegt gerade darin, dass sie mit
Nähe und Distanz arbeiten kann. Sie bietet da
viel interessantere Formen, als wenn sie sich
einfach in diese Klebrigkeit des «Versinkens in
den Text» hineinbegibt.

ww Wollen Sie uns zum Schluss noch eine
Leseempfehlung zur diskutierten Thematik
mitgeben?

ts Da würde ich auf Nicola Gess' Essay
Halbwahrheiten verweisen. Sie stellt ähnliche
Fragen, gibt den Dingen in ihren Antworten aber
noch eine etwas andere Wendung, indem sie
neben dem Faktencheck auch einen «Fiktionscheck»

ins Spiel bringt.

j l Ich berufe mich in meinem Buch auf einige
Gewährsleute. Die sollte man auch direkt lesen,
vor allem Isaiah Berlin. Sein Werk ist noch

immer viel zu wenig bekannt, zum Beispiel
die leider vergriffenen Wurzeln der Romantik.

Berlin hat uns auch an das Fragment des
griechischen Schriftstellers Archilochos aus
dem 7. Jahrhundert vor Christus erinnert, das
den Unterschied zwischen dem Igel und dem
Fuchs einschärft: Der Fuchs wisse viele Dinge,
der Igel eine grosse Sache. Kraft, der
Protagonist meines gleichnamigen Romans,
versteht dadurch, dass er ein Fuchs ist. Und ich
fürchte, ich bin auch einer - auch wenn ich
mich manchmal, wie wir alle, nach der einen
grossen Sache sehne. •
O Jonas Lüscher, * 1976, lebt als freier Autor im

München. Zuletzt erschien von ihm als Mitherausgeber:

Der populistischePlanet. Berichte aus einer
Welt in Aufruhr. München 2021. Der hier diskutierte
Essay ist Ins Erzählen flüchten. Poetikvorlesung.
München 2020.

O Thomas Strässle, * 1972, ist Germanist und lehrt an
der Hochschule der Künste Bern und an der Universität

Zürich. Zuletzt erschien von ihm: CarolinEmcke:
Für den Zweifel. Gespräche mit Thomas Strässle.
Zürich 2022. Der hier diskutierte Essay Fake und Fiktion.
Über die Erfindung von Wahrheit. München 2019.

O Andreas Mauz, * 1973, ist Germanist, Theologe und
Teil der Neue Wege-Redaktion.

Neue Wege 7/8.22 17


	Fakt, Fake und Fiktion

