Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 7-8

Artikel: Fakt, Fake und Fiktion

Autor: Luscher, Jonas / Strassle, Thomas / Mauz, Andreas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




‘ Fakt, Fake
und Fiktion

Neue Wege-Gesprach mit Jonas Lischer
und Thomas Strédssle von Andreas Mauz

Der Autor Jonas Liischer und der
Germanist Thomas Strissle
haben sich in Essays intensiv mit
dem Erzahlen beschiftigt. Im
Gesprich erkunden sie das weite
Feld narrativer Darstellungen
zwischen Fakt und Fiktion. Was
leisten sie? Muss heute das
«faketionale» Erzihlen als eigen-
stindiges Phdnomen gesehen
werden? Und was heisst das fiir
die religiose Erzdhlkultur?

w Lassen Sie uns mit konkreten Erzdahlungen
anfangen: Nennen Sie uns bitte eine
Geschichte, die fir Sie persénlich wichtig
ist. Und sagen Sie uns, was sich fur Sie mit
dieser Geschichte verbindet.

JL Die entscheidendste Geschichte ist wohl
die, die man sich iiber sich selber erzihlt, diese
biografische Erzdhlung, die wir mit uns tragen
und fortsetzen. Die ist so wichtig, weil es die

Neue Wege 7/8.22

Geschichte ist, die wir die ganze Zeit hinterfra-
gen, bei der wir einen stindigen Abgleich zwi-
schen Aussen- und Innenwelt machen. Damit

das Leben funktioniert, miissen wir versuchen,
eine Geschichte iiber uns zu erzihlen, die uns

und unseren Mitmenschen einigermassen plau-
sibel erscheint.

1s Ich kann jetzt nicht die eine Geschichte
angeben, die fiir mich die bedeutendste wire.
Aber wenn ich doch eine nennen soll, so ist es
die Novelle Michael Kohlhaas von Heinrich
von Kleist. Sie beginnt mit einem unfassbaren
Satz, in dem der Rosshédndler Kohlhaas vorge-
stellt wird, er sei «einer der rechtschaffensten
zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner
Zeit» gewesen. Das ist eine enorme Spanne
zwischen dem Attribut der grosstmoglichen
Rechtschaffenheit, im Superlativ, und der
Entsetzlichkeit, ebenfalls im Superlativ. Wie
die zusammengehen, wie das eine ins andere
umschlagen kann, das vermag eigentlich nur
eine Erzdhlung zu zeigen.

mw Sie bringen uns mit dem Kleist-Beispiel
zum Thema des Anfangs: Wie er6ffnet
man denn biografische Erzahlungen? Wie
eréffnen Sie lhre, Jonas Liischer?

JL Dariiber habe ich noch gar nicht nachge-
dacht. Ich glaube, bei der biografischen Erzéh-
lung spielt der Beginn gar nicht so eine grosse
Rolle. Es ist ja eine, die immer weitergeschrie-
ben wird; die Gegenwartsmomente sind das
Entscheidende und jene Momente in der Ver-
gangenheit, an der man an Weggabelungen
stand. Der Start der biografischen Erzdhlung
ist eher diffus.

w  Weil man da zwangslaufig auf die
Erzihlungen anderer angewiesen ist?
Sie ein Stlick weit ibernehmen muss?

JL Genau, man ist mit der eigenen Geschichte
in die der anderen verstrickt.

1s Aber die Frage zielt natiirlich auf einen
Aspekt der erzihlerischen Dramaturgie. Wie
kommt man ins Erzdhlen hinein? Wie macht
man einen Anfang so, dass die Leser*innen-
schaft «anbeisst»? Man kann mit Fug und
Recht sagen: Eine gute Erzihlung hat einen
guten Anfang und ein gutes Ende; was dazwi-
schen kommt, ist von der Dramaturgie her
zweitrangig.

1"



JL Das geht mir auch im Schreibprozess so.
Wenn der erste Satz nicht stimmt, brauche ich
gar nicht weiterzuschreiben, und in der Regel
weiss ich auch schon etwa, wo ich ende.

w Sie beide haben in den letzten Jahren
Essays publiziert, die in verschiedener
Weise um das Erzdhlthema kreisen.
Kénnen Sie uns in wenigen Sitzen sagen,
welches Anliegen Sie mit lhrem Buch
verfolgen, was lhren Blick auf das Erzahlen
ausmacht?

JL Ins Erzdhlen fliichten ist ein Buch dariiber,
warum wir uns so etwas wie eine narrative
Gesellschaft wiinschen sollten — eine Gesell-
schaft, die sich aber nicht in der Beliebigkeit
von Erzidhlungen verliert, sondern Geschich-
ten erzéhlt, die welthaltig, fundiert und fak-
tenschwer sind. Das wird dann moglich, wenn
wir uns viele solcher Geschichten erzihlen,
sie lesen oder horen. Dann lassen sich diese
Geschichten zu einem narrativen Netz ver-
kniipfen, das uns so etwas wie eine dichte
Beschreibung von Welt liefern kann. Der kon-
nen wir dann, bei aller Skepsis, auch ein gewis-
ses Vertrauen entgegenbringen.

12

1s Das finde ich zwar zutreffend, aber
auch sehr optimistisch formuliert. «Fakten-
schwere», «Welthaltigkeit», «Vertrauen»: Das

ist der Idealfall. Wir leben von Geschichten —
und zwar nicht nur von den Geschichten,
die wir uns gegenseitig erzdhlen. Geschich-
ten werden in allen Medien verbreitet. Jeder

Artikel hat eine narratologisch analysierbare

Struktur. Jeder Fernsehbericht hat eine nar-
ratologisch analysierbare Dramaturgie. Mein

Interesse in Fake und Fiktion verdankte sich

der Debatte rund um «Fake News», die vor

einigen Jahren aufkam. Da haben sich alle

Medien auf die Position gestellt, man miisse

Fakes auf Faktizitdt iiberpriifen, also Fakten-
checks machen. Daran ist — um das klar zu

sagen — auch nicht zu riitteln. Aber es gibt

auch eine andere Seite: In jedem Fake spielt

auch ein Moment der Fiktion eine Rolle. Mich

interessiert dann: Inwiefern ist eine erzihle-
rische Strategie im Spiel? Das ist eines der

alten, aber nicht bis ins Letzte ausgeschopf-
ten Gebiete der Literaturwissenschaft. -

w Welche Rolle spielt diese Stossrichtung
fur lhre Uberlegungen, Jonas Liischer?

Neue Wege 7/8.22



JL Den Fake als literarisches oder iiberhaupt
kiinstlerisches Verfahren finde ich hochinte-
ressant und génzlich legitim. Im Licht des
Fakes lassen sich die wahren Verhiltnisse
besonders plastisch zeigen. Aber ich glaube, es
ist eine fundamental andere Sache, wenn der
Fake nicht eine literarisch-kiinstlerische Stra-
tegie ist, sondern eine politische. Da miissten
wir etwa mit Hannah Arendt dariiber nachden-
ken, wie gewalttitig die Liige und der Fake sind.
Natiirlich ist die Idee der Faktentreue in mei-
nem Essay auch eine utopische, das gebe ich zu.
Die Gegenwart ldsst uns nicht auf realitatsver-
haftete, faktentreue Erzdhlungen hoffen. Ich
glaube, das Problem beider Essays ist, dass
sie einer sehr unangenehmen Frage auswei-
chen, die aber diskutiert werden miisste: der
Frage nach dem Anstand oder der Moral, der
Forderung, nicht zu liigen. Das blenden wir in
gesellschaftlichen Diskussionen aus, so etwas
Moralisches will man nicht mehr héren. Diese
Frage ist mit philosophischem oder literatur-
wissenschaftlichem Besteck schwer zu greifen.

1s Das ist nicht nur eine Frage der Moral,
sondern auch eine Frage der Macht. Liigen
ist auch bei einigermassen «zivilisierten»

Neue Wege 7/8.22

Staatsménnern der westlichen Welt verbreitet.
Boris Johnson hat nachweislich stiandig gelo-
gen, da muss man gar nicht zu Putin gehen und

auch nicht zu Trump. Das Besteck ist in mei-
nem Fall ein philosophisches oder ein litera-
turwissenschaftliches, aber die Implikationen

von Fake und Liigen und auch die Diskussionen
dariiber laufen natiirlich auf der politischen

Ebene. Ich dachte mir: Bevor man immer nur
sagt, man miisse die Richtigkeit von Aussa-
gen priifen, kann man auch mal fragen, wie

diese Aussagen iiberhaupt gebaut sind. Wie

sind diese Aussagen strategisch ausgerichtet?
Was will jemand mit ihnen erreichen? Damit
sind wir natiirlich bei Kategorien, die in der
Literaturwissenschaft verpont sind: Wenn Sie

danach fragen, was Ingeborg Bachmann mit
einem bestimmten Gedicht erreichen wollte,
machen Sie sich zu Recht in jedem germanisti-
schen Proseminar unmoglich. Die Frage nach

der Intention ist absolut unzuldssig. Im Fall

von Fakes muss man sie aber stellen: Fakes

sind Erzdhlungen mit klarer Absicht. Ob das

dann eine personliche Absicht ist oder eine

politische, zur Durchsetzung eines Machtan-
spruchs, ist eine zuséitzliche Frage.

13



JL In diesem Statement ist jetzt nebenbei
noch klar geworden, welch verheerende Wir-
kung die Liige in der Politik tatsdchlich hat.
Du hast Johnson als einigermassen zivilisier-
ten Staatsmann bezeichnet — so weit haben sich
die Massstdbe schon verschoben.

w Koénnen Sie, Herr Strassle, vielleicht an
einem Beispiel ausfiihren, was es mit der
faktualen und der fiktionalen Erzahlung
auf sich hat — und mit der Schwierigkeit
dieser Unterscheidung?

1s Der Schweizer Schriftsteller und Germa-
nist Hermann Burger ist da ein spannender Fall.
Sein radikales Programm: Wie schaffe ich es,
Realitit so verdichtet darzustellen, dass sie

umkippt in Surreales oder Irreales? Und umge-
kehrt: Wie schaffe ich es, das An-den-Haa-
ren-Herbeigezogenste so darzustellen, dass es

mir die Lesenden abnehmen? Nehmen wir Bur-
gers Roman Schilten als Beispiel. Er folgt hier

teilweise ganz genau der «Natur», den rdum-
lichen und mentalitdtsméssigen Bedingungen

eines bestimmten — wie es heisst — «gottver-
lassenen, aber sektenreichen Tals im Kanton

Aargau». Der Erzihler spricht etwa ausfiihrlich

vom Dialekt, der sich — dank der Talsituation —
kaum veriandert habe. Die Beschreibung, die

die Fachsprache der Dialektforschung nutzt,
scheint ganz korrekt — und doch hat Burger

mit grossem Geschick Dialektphdnomene

erfunden, die es nicht gibt. Er iibertreibt ganz

priazise, zum Beispiel in Kategorien wie dem

«konjunktivisch gemeinten Substantiv-Um-
laut», also «de Tod» fiir einen eventuell eintre-
tenden Tod. Aber auch die Gegenstrategie hat

Burger vorgefiihrt: Er schildert etwa ausfiihr-
lich den «<Harmonium-Weltkrieg», der einem

Detail der Klangerzeugung bei diesem Instru-
ment gilt; die Befiirworter des Druckluft- und

des Saugluftsystems stehen sich unverséhnlich

gegeniiber. Das klingt alles ganz und gar ausge-
dacht, doch handelt es sich um einen authenti-
schen Konflikt, um Zitate aus der Fachdebatte

um 1900. Burger spricht hier von der Technik
der «schleifenden Schnitte». Wie er diese in

beide Richtungen vorfiihrt — von den Fakten

zu den Fiktionen und vice versa —, ist fiir die

Moglichkeiten des Erzdhlens ausserordentlich

aufschlussreich: Wie wird mit erzdhlerischen

Mitteln iiber den Wirklichkeitsstatus von etwas

hinweggetduscht? Dieses Arsenal von Techni-
ken — und es ist eben ein Arsenal — hat in der
Gegenwart auch politisch Bedeutung erlangt.

14

mw Herr Liischer, Ihr Buch ist ein entschiede-
nes Pladoyer flir das Erzahlen. Sie spre-
chen von einer — von lhrer — Flucht ins
Erzdhlen. Kénnen Sie das, wovor Sie flie-
hen mussten, noch einmal skizzieren?

JL Beim Schreiben meiner Doktorarbeit geriet
ich in eine Sprachkrise. Die Sprache, wie sie
in einer akademischen Qualifikationsschrift
verlangt wird, stiirzte mich in immer grossere
Note. In der akademischen Philosophie ist man
gezwungen, seine Begriffe so prizise wie mog-
lich zu verwenden und die Argumente immer
starker zu schirfen. Gleichzeitig wird aber ver-
langt, dass man allgemeine Aussagen macht,
sodass sich moéglichst viele Einzelfélle unter
ein Argument subsumieren lassen. Je mehr ich
mich aber um diese Prizision bemiihte, je dich-
ter ich das argumentative Netz kniipfte, desto
mehr entwischte mir das, was ich da eigent-
lich eingefangen wollte. Daher die Flucht ins
Erzidhlen. Das Erzihlen ist der Ort, wo das
Individuum, der Einzelfall und vor allem auch
der Zufall zu ihrem Recht kommen. Wenn Sie
sich in einer philosophischen Studie wider-
sprechen, wird Thnen das als Fehler ausgelegt,
aber in der Literatur konnen Sie das. Diese
Widerspriichlichkeiten und Zweideutigkeiten
interessieren mich. — Aber klar, wie eingangs
angedeutet: Ich kann dieselbe Geschichte auch
ganz anders erzdhlen. Der Liischer hat, gerade
als er seine Doktorarbeit anfing, ein kleines
Biichlein fertig geschrieben, und dieses Biich-
lein wurde iiberraschend erfolgreich. Statt sich
der Miihsal des akademischen Lebens und
einer Doktorarbeit zu stellen, hat er sich fiir
die Schriftstellerkarriere entschieden. Auch
diese Geschichte ist nicht ganz falsch.

w  Bei lhrem Buch handelt es sich ja um eine
Poetikvorlesung, die Sie 2019 an der Universi-
tat St. Gallen gehalten haben. Ihr Abschied
vom argumentativen Diskurs, von der akade-
mischen Offentlichkeit war offensichtlich
kein strikter. Und durch die Gegeniiberstellung
des Quantitativen und Allgemeinen bezie-
hungsweise des Narrativen und Besonderen
arbeiten Sie in lhren Ausfiihrungen ja auch
mit sehr allgemeinen Kategorien.

JL Esistimmer ein Problem, wenn man Unter-
scheidungen so klar polarisiert aufmacht. Das
bereitet mir auch Bauchschmerzen, und des-
wegen habe ich im Essay genau diese Form
gewahlt: Die erste der Vorlesungen ist eine
Art ideengeschichtliches Mirchen. Ich hatte
die Hoffnung, dass ich iiber diese Erzih-
lung der ideengeschichtlichen Entwicklungen

Neue Wege 7/8.22



klarmachen kann, dass dieser Gegensatz
immer wieder auftaucht. Man kann das an den
Parmenides-Deutungen der Philosophen Paul
Feyerabend und Karl Popper zeigen, aber auch
an Epochen: Auf die Aufklidrung, die in gewis-
ser Weise eine extreme Bewegung war, folgte
mit der Romantik eine andere extreme Bewe-
gung, in die andere Richtung.

mw Trotz dieser ausdriicklich erzdhlerischen
Rahmung beziehen Sie aber doch auch klar
Position, etwa wenn Sie von einer
«quantitativen Blendung» sprechen.

JL Ja, weil ich aus gesellschaftspolitischen

Motiven der Uberzeugung bin, dass die Domi-
nanz des Quantitativen, des Rechnenden und

der prognostizierenden Computermodelle —
und der Drang, alles messbar und damit ein-
preisbar zu machen, ein Problem darstel-
len. Und wenn man einen politischen Punkt

machen will, dann braucht man eben wieder

klare Begriffe und eindeutige Argumente. Das

beschreibe ich in der dritten Vorlesung, wie ich,
als ich zum Aktivisten wurde, plotzlich wieder

Eindeutigkeit im Ausdruck brauchte und wie

ich darunter aber auch immer leide.

Neue Wege 7/8.22

T TN

mw Thomas Strassle, aus der obigen Mangel-
diagnose heraus bringen Sie zur Erwei-
terung des begrifflichen Instrumentariums
die Kategorie des «Faketionalen» ins Spiel.
Wie missen wir diese verstehen?

1s Das «faketionale» Erzidhlen ist eine Art
Mittelkategorie zwischen dem fiktionalen
und dem faktualen Erzdhlen. Meine These ist,
dass der Fake eine Untergattung der Fiktion ist.
Jeder Fake hat zumindest Anteil am Fiktiven,
was aber umgekehrt nicht heisst, dass jede Fik-
tion auch ein Fake ist. Es gibt unendlich viele
Formen von Fiktion ohne jeden Wirklichkeits-
anspruch, der uns zur irrtimlichen Annahme
verleiten wiirde, dass es hier um tatsdchlich
Geschehenes gehe. Es gibt aber Geschichten,
die uns in triigerischer oder sogar betriigeri-
scher Absicht erzihlt werden. Der von mir vor-
geschlagene Begriff des «faketionalen Erzih-
lens» versucht, dariiber Aufschluss zu geben,
indem er aus der Literatur Strategien und Per-
spektiven ableitet. Ein Aspekt ist die Intention:
Man fragt sich, was eigentlich die Absicht hin-
ter einer Nachricht sein konnte. An wen ist
sie adressiert? Welche Wirkung soll damit
erzielt werden? Es hat mich erstaunt, dass es

15



im Historischen Worterbuch der Philosophie —
immerhin 13 Binde — keinen Eintrag zu «Plau-
sibilitdt» gibt. Wie wird eigentlich Plausibilitit

hergestellt? Offensichtlich ist das keine philo-
sophische, sondern eine rhetorische Kategorie.
Ich habe also versucht, die Aufmerksamkeit

fiir die «faketionale» Form des Erzihlens zu

scharfen und ein Beschreibungsraster zu schaf-
fen, das es ermoglicht, diese zu analysieren.

mv Herr Strassle, das letzte Kapitel lhres
Buches beginnt mit dem Satz: «Die gegen-
wartige Debatte lber den Fake ist in
erster Linie eine politische Debatte, keine
philosophische oder dsthetische.»
Verstehen wir richtig: Wir miissen diesen
Satz als Beschreibung eines Defizits
héren?

s Defizit klingt mir zu abwertend. Es ist eher
eine konstatierende Feststellung. Aktuell ist
die Debatte rund um Fakes etwas abgeflaut:
Trump ist nicht mehr Priasident der USA, wir
sind gesundheitspolitisch absorbiert und fra-
genuns, wie es in der Ukraine weitergeht. Auch
wenn in diesem Zusammenhang Fake News
zwar eine grosse Rolle spielen, ist die Debatte
nicht mehr so priasent. Ich fand es wichtig,
einen Vorschlag zu machen, wie man aus dem
riesigen Arsenal, das die Literatur bereitstellt,
einiges lernen kénnte. Dasselbe miisste vor
allem auch fiir die Bildwissenschaft und fiir
die Bewegtbildwissenschaft geschehen.

w Was bedeutet das alles fiir das Feld der
Religion, auf dem unsere Zeitschrift auf ihre
Weise verortet ist? Oder einfacher: Wie
halten Sie es mit der Breite der religiésen
Erzahlkultur?

s Ich bin kein besonders religioser Mensch.
Ich bete nur im Notfall. Ich hatte immer stark
den Ansatz, die religidsen Texte, die bibli-
schen Texte als literarische Texte zu lesen.
Religiose Text sind «Archetexte». Die muss
man wirklich kennen, sonst ist man als Litera-
turwissenschaftler*in verloren. Aber ich hitte
die allergrossten Bedenken, diese Texte in
irgendeiner Form mit dem Fiktionalen in Ver-
bindung zu bringen. Bei religidsen Texten geht
es um etwas anderes. Da geht es um personli-
che Fragen, um private Fragen, um Fragen des
Glaubens, um Fragen der individuellen Sinn-
gebung, des Trostes, der Trauer. Da muss man
den Leuten den Freiraum lassen, den diese pri-
vaten religiosen Praktiken auch verdient haben.
Zugleich ist klar: Religion kann instrumenta-
lisiert werden. Wenn es darum geht, mit den

16

Mitteln der Religion irgendetwas in politischer
Absicht zu bewirken, dann muss man sehr reso-
lut werden. Aber solange das nicht der Fall ist,
bin ich eigentlich pietistisch genug.

JL Historisch betrachtet, ist es interessant zu

sehen, dass diese Bevorzugung des Logos iiber
den Mythos oder auch umgekehrt, des Mythos

iiber den Logos, sehr oft eine Frage davon war,
ob man damit die Macht der Priesterklasse

brechen kann. Ich habe den Eindruck — auch

darum geht es in meinem ideengeschichtli-
chen Mirchen —, dass wir dann am ehesten

die Macht jeglicher Art von «Priesterschaft»
brechen kénnen, wenn wir ein ausgeglichenes

Verhiltnis zwischen Mythos und Logos haben.
Dann kénnen weder die Philosophenpriester

mit ihrer Ideenschau behaupten, sie stiinden in

einem privilegierten Verhiltnis zur Wahrheit,
noch die Priester in den Tempeln, die behaup-
ten, als Einzige die Schrift auslegen zu konnen,
d.h., die Geschichten richtig zu interpretieren,
aber eben auch nicht die modernen Ménche des

Szientismus oder die Hohepriester der Finan-
zialisierung mit ihrem Theorem der Eukodi-
zee, nach dem der freie Markt der Garant fiir

die beste aller Welten ist.

w Spitzen wir die Frage zu. Auf der Linie der
klassischen Religionskritik liesse sich ja
sagen: Was wir «Gott» nennen, ist nichts
anderes als eine sehr erfolgreiche Fiktion —
oder gar: ein Fake?

1s Wenn Sie Gott mit dem Fake in Verbindung
bringen, dann miissen Sie mir eine Beweisfiih-
rung der «Faketionalitit» Gottes geben, und
solange Sie diese nicht gebracht haben — und
ich zweifle, dass das moglich ist —, wiirde ich
diesen Begriff zuriickweisen. Ich sehe den
Sinn darin nicht ganz, das hat etwas unno-
tig Bilderstiirmerisches. Gott hat als Begriff
oder als Vorstellung, als regulative Idee, eine
bestimmte Funktion, und wenn wir die ganz
aufgeben, dann wird diese Energie, die diese
Chiffre jetzt abzieht, in eine andere Richtung
gehen. Ob das eine bessere wire, wage ich zu
bezweifeln.

JL Das wire auch eine billige Trivialisierung
von mehreren tausend Jahren Religionsge-
schichte und religiosem Leben, die uns in der
Debatte gar nicht weiterbringt. Nebst dem von
dir, Thomas, genannten Argument des Agnos-
tikers, dass der Beweis der Nichtexistenz oder
der Fiktion Gottes nicht zu liefern ist, ist die
Bezeichnung Gottes als Fake eine Respekt-
losigkeit, die mich nicht interessiert.

Neue Wege 7/8.22



mw Schliessen wir mit einem Zitat aus dem
Essay Der liebevolle Erzdhler von Olga
Tokarczuk: «Wie diirfen derzeit miterleben,
wie eine neue Form des Welterzédhlens
entsteht: die Streamingserie, deren heimli-
che Aufgabe es ist, uns in Trance zu verset-
zen. Natlrlich gab es die serielle Erzahlform
schon in Homers Mythen und Erzahlun-
gen — Herkules, Achilles und Odysseus
waren ohne Zweifel die ersten Serienhel-
den. Nie zuvor jedoch bekam die serielle
Erzahlung so viel Raum wie heute, nie hatte
sie einen solchen Einfluss auf die kollekti-
ven Vorstellungswelten. Die beiden ersten
Jahrzehnte des 21.Jahrhunderts gehdren
mit Sicherheit der Serie. lhr Einfluss auf die
Arten der Erzdahlung (und damit des Verste-
hens) der Welt ist revolutiondr.» — Was
meinen Sie zu Tokarczuks These?

1s Die Literatur hat eigentlich schon das ganze
20.Jahrhundert hindurch wahrscheinlich am
meisten vom Film gelernt: Schnitttechniken,
Blickfiihrungen, Uberblendungen, Geriusch-
kulisse. Das ist nicht erst seit dem Phdnomen
der Serie der Fall. Aber natiirlich ist dieses
Medium ein erstrangiges Laboratorium fiir das
Erzihlen. Die Literatur wird davon nicht unbe-
troffen bleiben.

i Ich halte es aber fiir eine schlechte Idee,
den — unterstellten — Bedeutungsverlust der
Literatur dadurch auszugleichen, dass man
sich dem seriellen Erzdhlen anbiedert. Ich
stehe dem Versuch, die kinematografischen
Effekte der Immersion, das unbedingte Ein-
tauchen in eine Geschichte, als Ideal nachzu-
ahmen, sehr skeptisch gegeniiber. Die Qualitit
der Literatur liegt gerade darin, dass sie mit
Nihe und Distanz arbeiten kann. Sie bietet da
viel interessantere Formen, als wenn sie sich
einfach in diese Klebrigkeit des «Versinkens in
den Text» hineinbegibt.

w Wollen Sie uns zum Schluss noch eine
Leseempfehlung zur diskutierten Thematik
mitgeben?

1s Da wiirde ich auf Nicola Gess’ Essay Halb-
wahrheiten verweisen. Sie stellt zhnliche Fra-
gen, gibt den Dingen in ihren Antworten aber
noch eine etwas andere Wendung, indem sie
neben dem Faktencheck auch einen «Fiktions-
check» ins Spiel bringt.

JL Ichberufe mich in meinem Buch auf einige
Gewihrsleute. Die sollte man auch direkt lesen,
vor allem Isaiah Berlin. Sein Werk ist noch

Neue Wege 7/8.22

immer viel zu wenig bekannt, zum Beispiel
die leider vergriffenen Wurzeln der Roman-
tik. Berlin hat uns auch an das Fragment des
griechischen Schriftstellers Archilochos aus
dem 7.Jahrhundert vor Christus erinnert, das
den Unterschied zwischen dem Igel und dem
Fuchs einschirft: Der Fuchs wisse viele Dinge,
der Igel eine grosse Sache. Kraft, der Prota-
gonist meines gleichnamigen Romans, ver-
steht dadurch, dass er ein Fuchs ist. Und ich
fiirchte, ich bin auch einer — auch wenn ich
mich manchmal, wie wir alle, nach der einen
grossen Sache sehne. @

QO Jonas Liischer, * 1976, lebt als freier Autor im
Miinchen. Zuletzt erschien von ihm als Mitheraus-
geber: Der populistische Planet. Berichte aus einer
Welt in Aufruhr. Miinchen 2021. Der hier diskutierte
Essay ist Ins Erzdhlen fliichten. Poetikvorlesung.
Miinchen 2020.

O Thomas Strissle, * 1972, ist Germanist und lehrt an
der Hochschule der Kiinste Bern und an der Univer-
sitdt Ziirich. Zuletzt erschien von ihm: Carolin Emcke:
Fiir den Zweifel. Gespriche mit Thomas Strdssle.

Ziirich 2022. Der hier diskutierte Essay Fake und Fiktion.
Uber die Erfindung von Wahrheit. Miinchen 2019.

O Andreas Mauz, * 1973, ist Germanist, Theologe und
Teil der Neue Wege-Redaktion.

17



	Fakt, Fake und Fiktion

