
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 6

Artikel: Krieg in der Ukraine : die über und die unterschätzte Macht der Kirchen

Autor: Elsner, Regina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg in der
Ukraine - die

über- und
die unterschätzte

Macht
der Kirchen

Regina Eisner

Der Krieg Russlands gegen die
Ukraine hält auch Europas Kirchen
in Atem. Für die Menschen in der
Ukraine, in Belarus und in Russ-
land haben die orthodoxen
Kirchen eine grosse Bedeutung.
Und es bestehen Erwartungen,
Kirchen könnten den Kriegsverlauf
aufhalten. Eine kritische Sicht
auf die Akteur*innen.

Die religiöse Landschaft der Ukraine ist
vielfältig, die Beziehungen besonders zwischen
den christlichen Konfessionen sind komplex.
In der Ukraine gibt es insgesamt über 90
registrierte Religionsgemeinschaften. Der Grossteil
der Bevölkerung identifiziert sich als orthodox,

etwa 10 Prozent gehören zu einer der beiden

katholischen Kirchen, weitere 10 Prozent
verteilen sich auf das Judentum, islamische
Gemeinschaften, zahlreiche protestantische
Kirchen und charismatische Gruppierungen.
Die grossen christlichen Konfessionen sind
die Ukrainische Orthodoxe Kirche (UOK),

die in Gemeinschaft mit dem Patriarchat
von Moskau steht, die Orthodoxe Kirche der
Ukraine (OKU), die 2019 vom Ökumenischen
Patriarchen Bartholomaios als unabhängige
Kirche der Ukraine anerkannt wurde, und die
Ukrainische Griechisch-Katholische Kirche,
eine Kirche byzantinischen Ritus, die jedoch
dem Vatikan untersteht.

Seit der Unabhängigkeit der Ukraine 1991
bemühen sich die Kirchen um ihren festen
Platz in der modernen, vielfältigen Gesellschaft.

Das Vertrauen dieser Gesellschaft in die
Kirchen, aber auch die Religiosität der
Bevölkerung ist hoch. Die Haltung der
Religionsgemeinschaften in gesellschaftlichen und
politischen Fragen hat ein gewisses Gewicht.
Allerdings zeigen etwa Umfragen des in
Washingtontätigen Forschungszentrums PEW zur
Verknüpfung von Religion und Nationalität
auch, dass unter den postsowjetischen Ländern
die ukrainische Bevölkerung am wenigsten auf
eine Verknüpfung von nationaler Identität und
Religion setzt. Es geht ihr in erster Linie um
einen authentischen Einsatz der Kirchen für
Gerechtigkeit und Moral - und um eine
Enthaltung von politischer Einmischung.

Spannungen zwischen
ukrainischen Kirchen

Die mehr oder weniger pro-ukrainische
Identifikation der Kirchen spielte besonders dann
eine Rolle, wenn es für die politischen Eliten
in ihrer geopolitischen Positionierung
vorteilhaft erschien, eine eher pro-europäische
oder pro-russische Kirche an ihrer Seite zu
wissen. Die mehrfachen Initiativen zur Gründung

einer unabhängigen orthodoxen Kirche
in der Ukraine wurden stets durch russland-
kritische politische Akteure unterstützt, wobei
der Wunsch nach einer grösseren Selbständigkeit

gegenüber dem Moskauer Patriarchat

auch unter den Gläubigen gross war. Der
Prozess zur Anerkennung der unabhängigen
OKU 2018 führte zum Bruch Moskaus mit dem
«Ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel»,

dem eine gewisse Vorrang- und
Koordinationsfunktion in der weltweiten Orthodoxie
zukommt, und damit zu einer der grössten
Krisen innerhalb der Orthodoxie. Gleichzeitig
kam es zu bemerkenswerten Entwicklungen
innerhalb der Ukraine. Die von Moskau abhängige

UOK geriet unter starken administrativen
und gesellschaftlichen Druck. Es gab gewaltsame

Übergriffe auf ihre Kirchen und
problematische Gesetzentwürfe, die die Kirche als
«russisch» deklarieren sollten. In der OKU
erstarkten national-patriotische Stimmen. Die

Neue Wege 6.22 21



Gesellschaft reagierte jedoch nicht mit einer
entsprechenden Polarisierung. Die Gruppe der
Menschen, die sich in Umfragen als «einfach
orthodox» bezeichneten und damit die Zuordnung

zu einer der institutionalisierten Kirchen
verweigerten, war 2019 so gross wie seit 2000
nicht mehr.

Präsident Wolodymyr Selenskyi, im Amt
seit 2019, setzte die politische Instrumentalisierung

der Kirchenfrage seines Vorgängers
nicht fort. Dies ermöglichte es den Kirchen,
ohne staatliche Privilegierung ihren Beitrag
zum guten Leben der ukrainischen Gesellschaft

zu verhandeln. Es entstanden
bemerkenswerte Initiativen zur Rolle der Religionen

im innerukrainischen Versöhnungsprozess
und zum Kampf gegen häusliche Gewalt, in
denen Vertreterinnen verschiedener Kirchen
gemeinsam mit zivilgesellschaftlichen
Organisationen diskutierten und Stellungnahmen
verfassten. Die Spannung zwischen den orthodoxen

Kirchen blieb jedoch ein prägender Faktor

der religiösen Situation, massgeblich
angefeuert durch den seit 2014 anhaltenden Krieg
Russlands in der Ostukraine. Die Leitung der
UOK hatte sich zwar wiederholt zur Souveränität

und Integrität der Ukraine bekannt,
aber die russische Aggression zu keinem
Zeitpunkt deutlich verurteilt. Sie hatte ausserdem
intern eine einflussreiche Front pro-russischer
Bischöfe und Klöster zu integrieren, was eine
entschiedene pro-ukrainische Positionierung
erschwerte. Da die Kirchenleitung in Moskau
auch nach 2014 Russlands Politik der
«Russischen Welt», also der Vereinnahmung der
Ukraine als russisches Einflussgebiet,
unterstützte, sah sich die ukrainische Kirchenleitung
zunehmend mit Ablehnung und harscher Kritik

konfrontiert und zog sich aus allen
gesellschaftsrelevanten Debatten zurück.

Verurteilung des Kriegs

Die Eskalation des Krieges im Februar 2022
hat die UOK zu einer Entscheidung gezwungen.

Bereits am ersten Tag des Krieges fand
das Oberhaupt der Kirche, Metropolit Onufry,
deutliche Worte: Er verurteilte den Krieg als
«Sünde Kains». Zusammen mit dem Synod, der
Versammlung der Bischöfe der UOK, wandte
er sich an die Kirchenleitung und die politische

Führung in Moskau, den Krieg sofort zu
beenden. Noch deutlicher wurde der Bischof
von Sumy, eines der ersten vom Einmarsch
betroffenen Gebiete direkt an der Grenze zu
Russland: Er rief zur Unterstützung der
ukrainischen Armee auf. In den folgenden Wochen
erlaubte Metropolit Onufry den Bischöfen, die

Nennung von Patriarch Kirill in der Liturgie
freizustellen. Eine wachsende Zahl an Gemeinden

und Klöster schliesst sich unterdessen der
unabhängigen OKU an. Bemerkenswert ist
eine Bewegung unter ukrainischen Priestern,
öffentlich ihre Mitschuld an der Ukraine-
Feindlichkeit Russlands und für ihre
unentschlossene Haltung seit 2014 einzugestehen.

Die Spannungen zwischen den orthodoxen

Kirchen in der Ukraine sind nicht beendet,

zu gross sind Misstrauen und Vorurteile
auf beiden Seiten. Nach wie vor gibt es in der
UOK Bischöfe und Priester, die das Handeln
Russlands nicht kritisieren. Dennoch wird sich
die religiöse Landschaft der Ukraine durch
den Krieg stark verändern, nicht zuletzt, weil
mit der Kriegsunterstützung der Russischen
Orthodoxen Kirche (ROK) die zerstörerischen
Auswirkungen einer politischen Verstrickung
der Kirche überdeutlich geworden sind.

Orthodoxe Kirche
als Element russischer Politik

Die Russische Orthodoxe Kirche ist seit
Beginn des 21. Jahrhunderts zu einem wichtigen

Element russischer Innen- und Aussen-
politik geworden. Vladimir Putin hatte seit
Beginn seiner ersten Amtszeit das Potenzial
der Kirche zur religiösen Legitimation seiner
zunehmend autoritären Politik gezielt eingesetzt.

Mit dem damaligen Metropoliten Kirill
(Gundyaev), erst Chef des kirchlichen Aus-
senamts und seit 2009 Patriarch von Moskau
und der ganzen Rus, hat Putin einen
Kirchenpolitiker als Gegenüber, der bereits in den
1990er Jahren den Konflikt zwischen traditionellen

und liberalen Wertesystemen als
Grundkonflikt der modernen Zeit beschrieb. Kirill
war ausserdem besonders aktiv am Ausbau der
Kooperation zwischen Kirche und Streitkräften

nach dem Ende der Sowjetunion beteiligt.
Das schloss ausdrücklich eine Unterstützung
der nuklearen Streitkräfte als Schutzschild
gegen das Böse ein.

Viele erhofften sich von Kirill bei seinem
Amtsantritt in der stark polarisierten Kirche
eine Stärkung der akademischen Theologie
und eine Öffnung zum ökumenischen Dialog,
den er aus seiner vorherigen Tätigkeit
hervorragend kannte. Allerdings sind die Jahre
seines Patriarchats geprägt von einer
innerkirchlichen Zentralisierung und einer
Stärkung des konservativ-patriarchalen Diskurses.
Andersdenkende und Kritikerinnen werden
als revolutionäre und destruktive, die russische

Identität von aussen bedrohende Kräfte
diskreditiert. Die Geschichte der Kirche und

22 Neue Wege 6.22



le

nur
IC I 11 I I«

'•
' V '• '

Russlands wird mit kirchlicher Unterstützung
so konstruiert, dass (Selbst-)Kritik, Erneuerung,

aber auch jegliches Eingeständnis von
Versagen oder Schuld der Kirche ausgeschlossen

werden.
Teil der von Politik und Kirche gemeinsam

konstruierten postsowjetischen Identität ist das

Konzept der «Russischen Welt», eines
zivilisatorischen Raumes, der durch gemeinsame
Sprache, traditionelle Werte und Geschichte
charakterisiert wird. Die Orthodoxie mit ihrem
Ursprung in der «Taufe der Rus» bei Kyjiw
definiert dabei sowohl die territorialen Grenzen
des Kerngebiets der «Russischen Welt» - die
Ukraine, Belarus und die Russische Föderation
sowie Moldau und teilweise Kasachstan - als
auch die Wertvorstellungen, die als traditionell

und verbindlich beschrieben werden. Den
Schutz dieses Raumes und seiner Werte
übernehmen der russische Staat beziehungsweise
die russische Armee.

Angebliche Unterwanderung
des Werteraums

Bis zum Februar 2022 war diese ideologische
Vorstellung für viele Menschen im Westen
nicht mehr als ein Überrest sowjetisch-impe-
rialen Machtgehabes. Gerade aufkonservative
Kräfte in aller Welt wirkte er allerdings anziehend.

Auch die römisch-katholische Kirche
war von der «strategischen Allianz» mit dem
Moskauer Patriarchat im Kampf gegen
Liberalismus und Individualismus angetan und
förderte entsprechende Kooperationen, etwa
durch die Havanna-Erklärung von Papst
Franziskus und Patriarch Kirill oder die Reden
Metropolit Hilarions bei der Familiensynode im
Vatikan. Auf die reale Sprengkraft dieser religiös

unterfütterten politischen Ideologie wiesen

nur wenige hin, unter ihnen Forscherinnen
im Westen und direkt betroffene Menschen in
Russland, der Ukraine und Belarus. Ein zentraler

Aspekt des Konzepts der «Russischen Welt»
besteht darin, dass die Ukraine und Belarus
kein Recht auf Eigenständigkeit haben. Entfernen

sich kirchliche und gesellschaftliche
Bewegungen in diesen Ländern von den russischen
Ideen, wird dies als Verrat an der gemeinsamen

Zivilisation angesehen, meist verbunden
mit dem Vorwurf des «destruktiven westlichen
Einflusses».

Vor diesem Hintergrund waren bereits
die ukrainische «Revolution der Würde» von
2013/14 und die kirchliche Solidarisierung
mit der pro-europäischen Zivilgesellschaft
ein Affront gegen Russland und die russische
Kirchenleitung. Auch der verzweifelte Kampf

23

«BS



der russischen Zivilgesellschaft um Menschen-
rechte und bürgerliche Freiheiten im eigenen
Land wurde durch die Russische Orthodoxe
Kirche als Unterwanderung des gemeinsamen

Werteraums diskreditiert, ebenso der
friedliche Protest in Belarus gegen Diktator
Lukaschenka. Die Verteidigung von Russlands
Angriffskrieg auf die Ukraine steht ganz in
Einklang mit dieser über Jahrzehnte entwickelten
Ideologie. Die Predigten und Stellungnahmen
von Patriarch Kirill sprechen genau jene Sprache

der angeblich notwendigen Abwehr des
westlichen Kulturkampfs gegen die russische
Welt auf dem Territorium der Ukraine. Seit
Kriegsbeginn veröffentlicht das Moskauer
Patriarchat keine einzige Stellungnahme der
ukrainischen Bischöfe oder des Metropoliten

Onufry, kein Bild der massiven Zerstörung
ukrainischer Städte - und Kirchen - oder der
Ermordung ukrainischer Zivilist*innen, inklusive

Priester der eigenen Kirche. Die Kommunikation

über kirchliche Kanäle in Russland
dient der Staatspropaganda: Es ist die Rede
von der faschistischen ukrainischen Regierung,

die angeblich ihre eigene Bevölkerung
ermorde, und von der heldenhaften russischen
Armee, die Europa erneut gegen den Faschismus

verteidige.
Fraglos verkörpert diese offene Unterstützung

des gnadenlosen Krieges durch die
Kirchenleitung nicht den Kern russischer Orthodoxie.

Die kirchlichen Opponent*innen gegen
diesen Krieg unterliegen in Russland allerdings

den gleichen Repressionen wie alle anderen

und werden von ihren Bischöfen in keiner
Weise geschützt. Erste Geldstrafen und Entlassungen

wegen kriegskritischer Predigten sind
bereits erfolgt, auch im europäischen und
nordamerikanischen Ausland nehmen Berichte über
russisch-orthodoxe Gemeinden zu, die das
Moskauer Patriarchat verlassen. Die Abwendung

grosser Teile der ukrainischen Gläubigen
und von Gemeinden im Ausland scheint jedoch
keinen Einfluss auf das Moskauer Patriarchat
zu haben. Patriarch Kirill beschrieb in seiner
Predigt vom 6. März 2022, dass sich in diesem
«metaphysischen Kampf» diejenigen, «die
stark im Glauben sind», von jenen scheiden
würden, die sich «den weltlichen Kräften beugen

und schwach im Glauben sind».

Unentschlossenheit
westlicher Kirchen

Diese für ultrakonservative Akteur*innen
bekannte Immunisierung gegen Kritik beschäftigt

alle christlichen Kirchen weltweit - orthodoxe

genauso wie katholische und evange-

Neue Wege 6.22



lische - in ihrem Umgang mit der Moskauer
Kirchenleitung seit Kriegsbeginn. Der Vatikan,

orthodoxe Kirchenführer, der Lutherische

Weltbund, der Ökumenische Rat der
Kirchen, die Konferenz Europäischer Kirchen und
die Europäische Bischofskonferenz - fast alle
christlichen Kirchen haben sich inzwischen
mit Stellungnahmen, Bitten und Forderungen
an Patriarch Kirill und an lokale Vertreter der
Kirche gewandt. Orthodoxe Theolog*innen
haben eine Deklaration gegen das Konzept
der «Russischen Welt» veröffentlicht, Priester
der Ukrainischen Orthodoxen Kirche fordern
ein kirchliches Gerichtsverfahren gegen Patriarch

Kirill. Der Ökumenische Rat der Kirchen
(ORK) ringt um einen Ausschluss der ROK.
Und Papst Franziskus laviert weiterhin um eine
eindeutige Verurteilung des Aggressors Russland

und der kriegstreibenden Kraft des
Moskauer Patriarchats herum.

Die zögerliche Haltung vieler Kirchen deutet

auf Probleme in den ökumenischen
Beziehungen hin. Die Appelle an Patriarch Kirill und
der Wunsch, einen Gesprächskanal mit ihm
offen zu halten, zeigen, dass man den tatsächlichen

Einfluss des Patriarchen auf die politischen

Entscheidungen in Moskau überschätzt,
und gleichzeitig unterschätzt, wie überzeugt
er selber von der kriegstreibenden Ideologie
ist. Für diese Ideologie und ihre Absicherung
in der Bevölkerung ist die Kirche ein wichtiges

Element. Allerdings ist der Krieg kein
Religionskrieg, und der Patriarch stand nicht
an Putins Seite, als dieser zum Krieg aufrief.

Das Einzige, was tatsächlich in der Macht
des Patriarchen stünde, wäre, dieser Ideologie
die religiöse Komponente zu entziehen. Seine
Reden zeigen jedoch, dass er daran kein
Interesse hat. Gleichzeitig wird an seinen
Kontakten mit Vertretern westlicher Kirchen seit
Kriegsbeginn deutlich, dass ihm die Zustimmung

etwa des Vatikans oder einzelner
Mitgliedskirchen des ORK zu einem konservativen

Wertediskurs sehr bewusst ist. Solange die
westlichen Kirchen ihre eigene Verstrickung in
ultrakonservative Ideologien nicht aufarbeiten,
werden sie der Kirchenleitung in Moskau nur
vage widersprechen können.

Schliesslich zeugt die bisherige Haltung der
christlichen Kirchen jenseits des Kriegsgebiets,
wie sehr sie nach wie vor die eigenständige
Identität der ukrainischen Kirchen ignorieren.
Besonders die sehr symbolhaften Handlungen
des Vatikan durch die Weihe Russlands und
der Ukraine an das unbefleckte Herz Mariens
am 25. März 2022 und die gemeinsame
Kreuzwegstation einer russischen und einer ukrainischen

Frau am Karfreitag in Rom illustrieren

diese fehlende Sensibilität für die Unterscheidung

zwischen dem Aggressor und einem
souveränen Land, das sich gegen die erklärte
Auslöschung wehrt. Während die Möglichkeiten

von Kontakten mit Moskau ausführlich
diskutiert werden, haben weder der Vatikan noch
der ORK bisher direkte, öffentlich sichtbare
Kontakte mit den orthodoxen Kirchen in der
Ukraine aufgenommen. Dies galt im Sinne
ökumenischer Diplomatie nach der Anerkennung
der unabhängigen OKU 2019 als unlautere
Einmischung in orthodoxe Angelegenheiten, bisher

pflegte deswegen keine der beiden Kirchen
eigenständige ökumenische Kontakte. Diese
Rücksicht auf das innerorthodoxe Machtverhältnis

zwischen Moskau und dem Ökumenischen

Patriarchat verhindert in der aktuellen

Kriegslage allerdings Solidarität mit den
ukrainischen Kirchen. Die westlichen Kirchen
entsprechen damit der russischen Vorgabe der
angeblichen Unselbständigkeit der ukrainischen

Orthodoxie und stärken so trotz aller
Friedensappelle den Aggressor. •
O Regina Eisner, *1979, studierte in Münster katholische

Theologie und war Mitarbeiterin am Ökumenischen
Institut der Universität Münster. Von 2005 bis 2010
arbeitete sie als Projektkoordinatorin für Caritas Russland

in St. Petersburg. Seit 2017 ist sie wissenschaftliche
Mitarbeiterin am Zentrum für Osteuropa- und
internationale Studien (ZOiS) in Berlin und forscht zur Sozialethik

- insbesondere zur Friedens- und
Genderthematik - der Russischen Orthodoxen Kirche seit dem
Ende der Sowjetunion.

Neue Wege 6.22 25



WHERE WILL I GO?
NO. MY HOME IS HERE.
I'M NOT GOING HNYWHLRE,


	Krieg in der Ukraine : die über und die unterschätzte Macht der Kirchen

