
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 5

Artikel: "Er liebt sie mit aller Macht auf dem Lager der Minne"

Autor: Mortanges, Elke Pahud de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Er liebt sie mit
aller Macht

auf dem Lager
der Minne»

Elke Pahud de Mortanges

Vielen Menschen ist die erotisch
wirkende Sprache der mittelalterlichen

Mystikerin Mechthild von
Magdeburg bekannt. Die Neue
Wege-Redaktion bat die Theologin
Elke Pahud de Mortanges, über
Mechthilds Dichtung zu schreiben.
Sie kommt zum Schluss : Trotz
aller berechtigten Faszination für
die Mystikerin lässt sich so heute
nicht (mehr) über Eros, Sexualität
und Gott reden.

«Schreiben Sie uns doch was über Sexualität,
Erotik und Religion. Und schreiben Sie besonders

über die Mechthild von Magdeburg.» Ich
zögerte. Die grosse Mystikerin hat sich dazu
nie geäussert. Wohl aber hat sie ihre Beziehung
zu Gott in eine Sprache gepackt, die vor sexueller

Eindeutigkeit nur so strotzt. Ob das auch
heute noch Bestand hat? Ich wollte es wissen.
Und kam zu dem Schluss: Jein.

Es stimmt schon. Es war kühn und es war
ungehört, was der frommen Begine und grossen

Mystikerin Mechthild von Magdeburg (um
1207-1282) aus der Feder floss. So intim wie
sie hatte bis anhin noch kein*e Theolog*in über
die Beziehung zu Gott gesprochen. Begehren
und Lust, Eros und sexueller Genuss kamen
darin schlicht nicht vor. Bei Mechthild schon.
Wie sie in ihrer SchriftDas fliessendeLicht der
Gottheit1 darüber schreibt, ist mehr als eindeutig.

«Eia Herr!», so sagt da die menschliche
Seele zu ihrem Gott, «minne mich innig. Und
minne mich häufig und lang. Denn je öfter Du
mich liebst, desto reiner werde ich. Je inniger

Du mich liebst, desto schöner werde ich.
Je länger Du mich liebst, desto heiliger werde
ich» (I 23)2. Und auch Gott ist nicht zimperlich

und nicht weniger direkt in seinem Werben

und Begehren. Er fordert die menschliche
Seele unmissverständlich auf: «Ihr sollt euch
ausziehen!» (144).

Ende des 20. Jahrhunderts hat die
feministische Mittelalterforschung und Theologie

Mechthilds Versen grosse Aufmerksamkeit
geschenkt. Dies nachdem bereits Mitte

der 1950er Jahre ihre Schriften nicht nur
wiederentdeckt, sondern auch neu übertragen und
ediert worden waren. Mechthild wurde fortan
als «Troubadoura der Gottesminne»3 gewürdigt.

Schien doch hier fürs erste Mal Erotik
eine Sprache zu sein, die selbst Gott spricht
und die deshalb gleichsam göttlich geadelt war.

So befreiend und wohltuend Mechthilds
erotisch grundierte und sexuell codierte Dichtung

für eine ganze Theolog*innen-Generation
auch gewesen sein mag - und die Schreibende
schliesst sich bewusst selber ein -, so stellt
sich im zeitlichen Abstand und mit dem
theologischen (Gender-)Wissen von heute doch ein
schwer zu benennendes und zugleich
schwerwiegendes Unbehagen ein.

Nachgefragt

Dieses Unbehagen macht, dass wir nicht allein
in der Wegspur Mechthilds gehen können. Es
reicht nicht, zu zeigen, wer sie war und woher
sie die Kühnheit nahm, um in ihrer mittel-nie-
derdeutschen Muttersprache so ungeniert von
den Wonnen des Begehrens und der sexuellen
Hingabe im «Minnebett» mit Gott zu sprechen.
Wir werden auch jene Ambiguitäten und
Ambivalenzen benennen müssen, die der Bedeutung
Mechthilds als grosser Mystikerin nichts, aber
auch gar nichts nehmen. Die aber verständlich
werden lassen, warum ihre Sprache als Vorbild

für heutiges Sprechen über Begehren und
erfüllte, gelebte Sexualität ebenso wie auch für

24 Neue Wege 5.22



unser Sprechen über Gott nicht mehr taugen.
Das hat auch mit #MeToo und den zahlreichen

Fällen von sexualisierter Gewalt zu tun,
die Gesellschaft und Kirche zutiefst erschüttern.

Kurz : Die Art und Weise, wie Mechthild
Gott, Männlichkeit und Weiblichkeit inszeniert,

bedarf heute einer (selbst-)kritischen
Relektüre.4 Doch der Reihe nach.

Zunächst und zuallererst müssen wir in der
Zeit zurückgehen und uns an die Seite jener
Frau und Theologin des 13. Jahrhunderts stellen,

deren Schrift als die «kühnste erotische
Dichtung, die wir aus dem Mittelalter
besitzen»5, gilt. Wer war sie? Wo kommt sie her?
Wie fand sie zu dem Ton und der Sprache, die
wir eingangs gehört haben?

Allzu viel ist es nicht, was wir über Mechthild

von Magdeburg wissen. Aber bereits das
Wenige ist aussagekräftig. Mechthild lebt nicht
so, wie die gesellschaftliche Konvention es
damals für eine Frau vorsah. Sie heiratet nicht.
Sie geht auch nicht ins Kloster. Stattdessen
steigt sie mit 23 Jahren von der Burg im Umland
von Magdeburg herunter und kehrt ihrer
privilegierten adeligen Familie und der durch sie
repräsentierten Lebensform den Rücken. Sie
wählt ein Drittes : etwas, das immer mehr junge
Frauen und Männer ihrer Zeit anzieht und das

zu jenem grossen Aufbruch gehört, den man
die Armutsbewegung des 12./13. Jahrhunderts
nennt. Sie wird, wie sie sich selber auch explizit

nennt, zur Begine (III 15).

Jenseits
aller Konventionen

Mit gleichgesinnten, frommen und ehelosen
Frauen lebt sie in einer Beginen-Wohngemein-
schaft in Magdeburg. Hier, mitten in der Stadt
und gleichzeitig am äussersten sozialen Rand
der Gesellschaft, ist inskünftig ihr Platz. Sie
lebt - wie die von ihr verehrte, gleichaltrige
Elisabeth von Thüringen (t 1231) in Eisenach -
als Arme unter den Armen und für die Armen
und Kranken. Sie sind in ihrer Vulnerabilität
und Randständigkeit der Ort, an dem sich für
Mechthild die Frage nach Gott entscheidet.
Erst viel später wird sie dann doch noch zur
Klosterfrau. Mit bald sechzig Jahrentritt sie ins
Zisterzienserinnenkloster Helfta bei Eisleben
(heute Sachsen-Anhalt) ein, wo sie die letzten
zwölf Jahre ihres Lebens verbringen wird.

Das freie Zusammenleben der Beginen
in den Städten wird von Anfang an kritisch
beäugt. Die ständische Gesellschaft wie
auch die amtskirchliche Hierarchie sehen es



nicht gern, dass sich diese Frauen (zumindest

teilweise) der männlichen Kontrolle
über ihr Leben und ihre Frömmigkeit
entziehen. Und es wagen, das Wort zu ergreifen

und sich öffentlich und ohne Mandat zu
theologischen und kirchenpolitischen Themen

zu äussern. Manch eine Begine bezahlt
für ihren Freimut und Freigeist einen hohen
Preis. Eine davon ist die Französin Marguerite

Porète (* um 1250/60), die am 1. Juni 1310
in Paris auf der Place de Grève wegen Häresie
hingerichtet wird.

Mechthilds Werk Das fliessende Licht
der Gottheit entsteht über einen langen
Zeitraum. Sie schreibt nicht auf Latein, wie das
die scholastischen, männlichen Universitätstheologen

ihrer Zeit tun. Sie kann es auch gar
nicht, denn sie hat weder eine Universität noch
eine Klosterschule besucht. Sie schreibt, wie
sie spricht: mittelniederdeutsch. Es ist ihr
Beichtvater, der Dominikanerpater Heinrich
von Halle (+1282), der die bald Vierzigjährige
dazu ermutigt, mit dem Schreiben anzufangen.

Er ist es auch, der ihr zur Hand geht und
die einzelnen Textbausteine zusammenstellt.
Das Original ist nicht erhalten, wohl aber
eine lateinische und namentlich eine
oberdeutsch-alemannische Übertragung durch
den Weltpriester Heinrich von Nördlingen.
Dieser hat Mitte des 14. Jahrhunderts zwei
Jahre «Fleiss und Mühe» investiert, um das
«sehr fremde Deutsch» Mechthilds in «unser
Deutsch» zu übertragen.6 Kaum ist die Tinte
getrocknet, gelangt Heinrichs Übertragung
ins Hochtal von Einsiedeln zu den
«Waldschwestern», die dort in vier Häusern fromm
und zurückgezogen leben. Ihr Exemplar kann
heute noch in der Stiftsbibliothek des Klosters
Einsiedeln bestaunt werden.

Ein liebeskranker
Gott...

Schlagen wir die Schrift Mechthilds auf, dann
wird bald klar: Noch näher können Gott und
Mensch einander nicht kommen. In den
Metaphern und in der Dynamik einer erotisch-intimen

Begegnung erzählt die Mystikerin von
der Vereinigung zwischen Gott und menschlicher

Seele. Dass ihr Sprechen Vorbilder hat,
deren Ton und Timbre sie seit Kindesbeinen im
Ohr hat, tut der Originalität und Kühnheit ihrer
Dichtung keinen Abbruch. Sowohl der Minnegesang

der Troubadoure, die an den Höfen und
auf den Burgen in feinziselierten Versen von
der unerfüllten Minne (Liebe) singen, klingt
durch. Ebenso das alttestamentliche Hohelied
der Liebe König Salomons, das zu ihrer Zeit en

vogue ist und reihum gelesen und kommentiert
wird. Beides hallt bei Mechthild neu und überaus

schöpferisch nach.
Es geht keineswegs leise und sacht zu

zwischen Seele und Gott. Beim ätherisch-zarten
Harfenton - «die Harfe Deiner innigen
Zärtlichkeit» (II 25) - bleibt es nicht. Das zögerlich
zarte Geplänkel wird bald konkret und direkt.
Und vor allem begehrlich. Sehr begehrlich
sogar.

Denn Gott ist ein liebeskranker Gott. Er
ist «minnesiech nach ihr» (III, 2). Aus seiner
Begierde und seinem Begehren macht er keinen

Hehl. Sein Herz glüht. Und wonach es ihn
drängt, auch daran lässt er nicht den geringsten

Zweifel: «Du bist mein Lagerkissen, Mein
Minnebett, Meine heimlichste Ruhe, Meine
tiefste Sehnsucht, Meine höchste Herrlichkeit.
Du bist eine Lust meiner Gottheit, Ein Trost
meiner Menschheit, Ein Bach meiner Hitze»
(F 119). Und so fordert er die Seele auf: «Zieht
euch aus!»(144).

Für das bessere Verständnis dieses auch für
uns Heutige - und nicht nur für den Übersetzer
Heinrich von Nördlingen im 14. Jahrhundert -
sehr fremden Deutschs hilft das Niederländische,

wie es heute in Holland gesprochen wird.
Da ist ein Minnaar die Bezeichnung für den
Liebhaber (im Sinne des «Lovers»). Und genau
das ist dieser Gott Mechthilds auch: Er ist ihr
Lover und ihr in Minne ergeben. Er wartet
auf sie «im Baumgarten der Minne» und wird
ihr «die Blumen der süssen Einigung» (II 25)
brechen.

Von Gott geht die Initiative aus. «Ich weiss
es wohl, es muss doch, Herr, die erste Lust
nach mir in dir entstehen» (III 23). Theologisch

ist das eine zutiefst wichtige und richtige

Aussage, die die menschliche Seele hier
macht. Sie besagt: Es gibt eine Asymmetrie
zwischen Gott und Mensch. Der Mensch kann
Gott nicht einmal suchen, geschweige denn
finden, wenn nicht Gott die Initiative ergreift
und dem Menschen (selbst) das Suchen und die
Sehnsucht nach ihm ins Herz legt. In theologischer

Fachterminologie nennt man das «die
zuvorkommende Gnade Gottes». In der poetischen

Sprache Mechthilds ist das die «Gewalt
der nackten Minne» (II 23).

und eine begehrende Seele

Die menschliche Seele steht ihrem göttlichen
Liebhaber in der Intensität des Begehrens und
des Sehnens in nichts nach. «Und mein Herz
zerschmilzt nach Deiner Minne und meine
Seele schreit mit eines hungrigen Löwen
Stimme Wo Du dann bist? Viellieber, das

26 Neue Wege 5.22



sage mir!» (II 25). Hier sind sich beide gleich
trotz der bleibenden Asymmetrie zwischen
dem Schöpfer und dem Geschöpf. Nahezu
kokett fordert sie ihren Liebhaber heraus und
ermutigt ihn zugleich: «Eia Herr, minne mich
innig. Und minne mich häufig und lang» (123).

Das Werben und Drängen der beiden wird
von Mechthild nicht linear, sondern in
verschiedensten Anläufen und Schlaufen erzählt.
Mehrfach mündet es in die konsensuale
Hingabe, die in der euphemistischen Sprache
der Theologen Unio mystica oder «himmlische

Hochzeit» genannt wird. Und die sich in
Mechthilds Dichtung und Sprache so liest: «Da
geschieht eine selige Stille und es wird ihrer
beider Wille. Er gibt sich ihr hin und sie sich
ihm» (144). Oder an anderer Stelle: «Er liebt
sie mit aller Macht auf dem Lager der Minne.
Und sie kommt in die höchste Wonne. Und in
das innigste Weh» (II 23).

Wenn ich bis hierher vor allem die erotisch
grundierten und sexuell konnotierten Stellen
aus Mechthilds Schrift zitiert habe, dann ist
dies dem vorgegebenen Thema dieses
Beitrags geschuldet. Das darf aber nicht zu der
falschen Annahme verleiten, Mechthild sei vor
allem fromm und gefühlig gewesen und habe -
wie Spötter es vielleicht formulieren möchten

- lediglich die weiten Innenräume ihrer
erotisch verbrämten Fantasie bewohnt und
durchmessen. Weit gefehlt. Aus der Hingabe
ihrer Seele an Gott im «Minnebett» schöpfte
sie grosse Kraft und namentlich die innere
Freiheit, um ungefragt und prophetisch ihre
Stimme zu erheben. Sie reiht sich damit in die
Ahnengalerie all jener grossen Mystiker*in-
nen ein, für die Innerlichkeit und Frömmigkeit

nicht Rückzug bedeuteten, sondern den
ermächtigenden Referenzpunkt, um konkrete
Missstände in der Kirche anzuprangern.

Mechthild beobachtet scharf und ruft zur
Sache. Ungefragt kritisiert sie Kirchenmänner

aus ihrem Umfeld und deren Umgang mit
Amt und Macht. Sie rügt ihre Sesselkleberei
und ihre Vetternwirtschaft. Auch ihren unkeuschen

Lebenswandel stellt sie an den Pranger
und nennt Domherren «scheinheilige Lügner»
(VII41) und «stinkende Böcke» (VI, 3). Mechthilds

Chuzpe bleibt nicht ohne Retourkutsche.

Sie muss auch einstecken. Im Gegenzug
verspottet man(n) sie und nennt ihre
Niederschriften blosse «Phantasterei»7; was, nebenbei

bemerkt, bis herauf ins 20. Jahrhundert eine
gängige diskursive Strategie zur Abwertung
von «weiblicher» Theologie war.

Körper von Gewicht

Kehren wir nun nochmals zur erotischen
Dimension von Mechthilds Dichtung zurück.
Warum glaube ich, dass es heute unmöglich
(geworden) ist, so zu sprechen wie sie?

Mechthilds Fliessendes Licht kommt auf
den ersten Blick anders daher, als es sich beim
genaueren Hinsehen entpuppt. Die erotische
Sprache und die eindeutig sexuellen Bilder
verdecken, dass Mechthild mit dem Leib des
Menschen und mit der gelebten Sexualität eigentlich
gar nichts am Hut hat. Leib wie Geschlechtlichkeit

sind bei ihr äusserst negativ besetzt.
Sie wertet sie durchweg sprachlich ab. «Ungeliebt»

(VI 28) ist ihr der Leib und ein «pfuhliger
Kerker» (II 25; VI 35) dazu. Das Liebesspiel

der Seele mit Gott versteht der Leib nicht
(12). Das «Bett der Minne», das sie besingt, ist
kein Gemach des Leibes, sondern nur eines der
körperlosen Seele. Das Liebeslager wird nur
im Wort der Poesie und in den weiten Räumen
der inneren Erfahrung bewohnt. Die Theologie
hat sich glücklicherweise von der bei Mechthild

anzutreffenden Opposition zwischen Leih
hier und Seele da verabschiedet; ebenso von
der Verachtung der realen Körperlichkeit des
Menschen. Wir Theolog*innen wissen heute
mehr denn je um das Gewicht des Körpers : the
body matters. Ihn und ebenso erfüllte leibliche

Sexualität wollen wir wertgeschätzt wissen.
Ein Weiteres ist von Gewicht. Wenn gesagt

wird, Mechthild habe ihre konkrete Sexualität
geopfert für etwas, das tiefer gehe und höher
reiche, dann ist das richtig und zutreffend.
Und was in dieser und anderen Formulierungen

dann ungesagt ebenfalls mitschwingt, das
ist in Zeiten der öffentlich werdenden Fälle
sexualisierter Gewalt in kirchlichem Kontext
zugleich eine grosse Wohltat. Mechthild hat es
nicht wie die unheiligen Domherren gemacht,
die sie mit der Stimme Gottes als «stinkende
Böcke» denunzierte. Sie war eine durch und
durch aufrechte und integre fromme Frau. Sie
lebte, was sie lehrte. Ehelos und keusch.

Gelebtes Begehren

So gut gemeint aber der Hinweis auf ihre sexuelle

Abstinenz sein kann, so haftet ihm doch
zugleich auch ein Beigeschmack an. Was, so
wagen wir frech zu fragen, wäre eigentlich
so schlimm daran, wenn Mechthild nicht nur
mit ihrer körperlosen Seele, sondern auch
an und mit ihrem eigenen menschlichen Leib
jenen sexuellen Genuss erfahren hätte, dessen

Grammatik und Parfüm sie so virtuos als
«Troubadoura der Gottesminne» ins Wort zu

Neue Wege 5.22 27



bringen vermochte? Schliessen wir das etwa
deshalb etwas (zu) eilfertig aus, da in uns jene
Stereotype und Vorurteile der alten Erzählungen

nachwirken, wonach weibliches Begehren,
gelebte weibliche Sexualität und wahre
Frömmigkeit nicht zusammengehen wollen? Ist
Mechthilds sexuell codierte Gottesminne nur
dann geadelt, wenn sie ein leiblich und lebens-
mässig letztlich ungedeckter Scheck war?

Noch etwas macht, dass Mechthilds
erotische Dichtung für uns Theolog*innen heute
nur bedingt anschlussfähig ist. Es hat mit der
Asymmetrie in der Beziehung zwischen
diesem männlichen Liebhaber und der weiblichen
Seele zu tun. Gleich sind sie in der Intensität
des Begehrens. Ungleich aber sind sie bezüglich

der Initiative. Gott als der männliche Part
ist es, der zuerst aktiv werden muss bei Mechthild.

Er hat auf die sich selbst als ungebildet
und unwürdig bezeichnende Seele zuzugehen.

Die Seele begehrt ihn und macht daraus
auch keinen Hehl. Aber gleichwohl hat sie zu
warten, bis die Lust nach ihr im männlichen
Gegenüber entsteht. Theologisch - und damit
bezogen auf das Verhältnis zwischen Gott und
Mensch - mag das alles einleuchten und auch
richtig sein, wie ich oben gezeigt habe. Aber als
Geschlechtermodell für erfüllt gelebte Sexualität

heute taugt es wahrlich nicht mehr. Das
Fazit dieser kritischen Relektüre muss also ein
Jein sein: So bedeutend die grosse Mystikerin
Mechthild auch ist, ihre sexuell codierte Sprache

kann nicht mehr als Vorbild für heutiges
Sprechen über Begehren und über Gott dienen.

Postscriptum. Die wichtigste Frage ist wohl,
ob wir uns Gott* wirklich weiterhin als Mann
vorstellen können. In meinem Buch Bodies of
Memory and Grace. Der Körper in den
Erinnerungskulturen des Christentums gehe ich
darauf ein. Ich zeige, dass und wie in anderen
mittelalterlichen Texten und Bildern der
Passionsleib Jesu als einer gezeichnet und verstanden

wird, der alle Gendergrenzen sprengt. •
O Elke Pahud de Mortanges, *1962, ist apl. Professorin

für Dogmatik in Freiburg i. Br. und Lehrbeauftragte
für Gender Aspects in Religious Studies in Fribourg.
Sie lebt mit ihrer Familie am Murtensee im Kanton
Fribourg.

1 Die Schrift Mechthilds liegt in verschiedensten Über¬
tragungen vor. Für diesen Beitrag wurden herangezogen:

Mechthild von Magdeburg : Das fliessende Licht
der Gottheit. Eingeführt von Margot Schmidt. Mit
einer Studie von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln
1955; Mechthild von Magdeburg: Das fliessende Licht
der Gottheit. Zweisprachige Ausgabe. Aus dem
Mittelhochdeutschen übersetzt und herausgegeben von
Gisela Vollmann-Profe. Berlin 2010. Bisweilen habe
ich selber so wörtlich wie möglich übersetzt.

2 Zur Zitationsweise: Mechthilds Schrift besteht aus
sieben Büchern; diese sind wiederum in Kapitel unterteilt.

Die Angabe «123» bedeutet also, dass es sich um
ein Zitat handelt, das sich in Buch 1 Kapitel 23 findet.

3 Hildegund Keul: Verschwiegene Gottesrede. Die Mystik
der Begine Mechthild von Magdeburg. Innsbrucker
Theologische Studien Bd. 69. Innsbruck 2004, S. 110;
Gerhard Wehr: Mechthild von Magdeburg. «Das
fliessende Licht der Gottheit» und Kommentar. Wiesbaden
2010, S. 16.

4 Erstmals prominent formuliert bei Saskia Wendel :

Die sexuelle Codierung mystischer Einigung bei
Mechthild von Magdeburg. In: Jahrbuch fürBiblische
Theologie 33 (2018), S.211-222.

5 Wolfgang Mohr: Darbietung der Mystik bei Mechthild
von Magdeburg. In: Märchen, Mythos, Dichtung.
Hg. von Hugo Kuhn und Kurt Schier. München 1963,
S.393.

6 Mechthild von Magdeburg: Das fliessende Licht
der Gottheit. Eingeführt von Margot Schmidt.
Mit einer Studie von Hans Urs von Balthasar.
Einsiedeln 1955, S.ll.

7 Ebd. S. 14.

Soeben erschienen: Elke Pahud
de Mortanges: Bodies ofMemory
and Grace. Der Körper in den
Erinnerungskulturen des
Christentums. Zürich 2022.

0 Buchvernissage -> Agenda s.3i
Dienstag, 3. Mai, 18.30-20 Uhr,
Paulus Akademie,
Pfingstweidstrasse 28, Zürich

O paulusakademie.ch

28 Neue Wege 5.22


	"Er liebt sie mit aller Macht auf dem Lager der Minne"

