
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 5

Artikel: "Wie ein Puzzlestück, das falsch liegt"

Autor: Keskinkiliç, Ozan Zakariya / Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wie ein
Puzzlestück,

das falsch liegt»
Neue Wege-Gespräch

mit Ozan Zakariya Keskinkiliç
von Matthias Hui

Muslim*innen stehen in unserer
Gesellschaft ständig unter
Verdacht. Ohne Angst und Scham zu
leben, ist für queere Muslim*in-
nen erst recht schwierig. Sie
verschaffen sich aber immer mehr
Gehör und Sichtbarkeit. Der
Autor Ozan Zakariya Keskinkiliç
zeigt in seinem Buch Muslima-
niac, welche Rolle Sexualität im
antimuslimischen Rassismus, in
der Geschichte des Kolonialismus

und im Widerstand spielt. Er
wünscht sich mehr Ambiguität.
Und mehr Lyrik.

nw Sie tun das Schlimmste, was ein Muslim
seit 9/11 machen kann: In Ihrem neuen
Buch Muslimaniac rufen Sie zum Dschihad
auf. Bei Ihnen ist es ein Aufruf zum «Queer
Dschihad». Was beabsichtigen Sie damit?

ozk In den Debatten der Mehrheitsgesellschaft
wird Dschihad fast ausschliesslich mit

Terror, Gewalt und Brutalität in Verbindung
gebracht. Das wird der spirituellen Bedeutung
des Begriffs in keinster Weise gerecht. Unter
muslimisch sozialisierten Menschen ist klar,
was Dschihad bedeuten kann: zielgerichtete
Bemühung und Anstrengung auf dem Weg Gottes,

ein Ringen mit der Seele, auch sozialer Einsatz

Aber selbst unter vielen Muslim*innen ist
es schwierig geworden, das Wort in spirituellen
Zusammenhängen auszusprechen. Das religiöse

Vokabular wird dämonisiert, man
verliert die Definitionshoheit, auch weil es von
Gewalttätern instrumentalisiert wird. Ich füge
dem Begriff nun noch ein weiteres für manche

umstrittenes Wort hinzu: «queer». Queer-
feindlichkeit ist weiterhin eine Realität, auch
in Deutschland oder in der Schweiz. Queere
Menschen werden in den seltensten Fällen
mitgedacht; wenn sie muslimisch sind, existieren
sie in den Köpfen vieler gar nicht. Man kann
sich queere Muslim*innen nicht vorstellen,
weil der Diskurs sagt, dass der Islam queer-
feindlich, homophob ist. Die Erfahrung queerer

Muslim*innen wird systematisch unsichtbar
gemacht. Queer Dschihad ist eine emanzipa-
torische Botschaft: Queer und muslimisch zu
sein stellt keinen Widerspruch dar. Aber es

geht gleichzeitig um ein grösseres Anliegen,
nämlich darum, die Diskriminierungserfahrungen

von Menschen zusammenzudenken.
Wenn ich über antimuslimischen Rassismus
spreche, kann ich gleichzeitig über andere
Formen von Diskriminierung und Unterdrückung
sprechen, über Sexismus und Queerfeindlich-
keit beispielsweise. Queer Dschihad ist ein
Plädoyer zur Bildung von Solidaritäten,
Allianzen, Banden: Jeder Mensch soll unabhängig
von seiner sexuellen Orientierung oder religiösen

Zugehörigkeit die Möglichkeit haben, sich
selbst zu sein. «Queer Dschihad» kann
provozieren, das ist gewollt.

Nw Sie haben konkrete Subjekte vor Augen.
Welchen Menschen möchten Sie Ihren
Begriff «Queer Dschihad» zur Verfügung
stellen?

ozk Mir ist es wichtig, die Erfahrung von quee-
ren Muslim*innen selbst ins Zentrum zu rücken.
Wir existieren. Unser Leben ist keine Sünde.
Ich lasse mich nicht vereinnahmen gegen den
Rest der Muslime. Es gibt immer mehr Räume,
in denen wir gemeinsam sein können, unserer

Leidenschaft nachgehen und künstlerisch
oder aktivistisch arbeiten. Wie zum Beispiel
im Berliner Kollektiv Queer Arab Barty oder

Neue Wege 5.22 7



beim queeren Fastenbrechen im Noon
Festival. Die Erfahrung von antimuslimischem
Rassismus oder Queerfeindlichkeit muss uns
nicht dazu zwingen, uns von unserer Religion
zu verabschieden - aus Angst oder aufgrund
schlechter Erfahrungen, wegen Stigmatisierung

oder Schamgefühlen. Menschen, die an
Schnittstellen leben, stehen oft unter Druck:
Muss man sich entscheiden, muslimisch oder
queer zu sein? Wo kann ich beides sein?
Queer Dschihad ist die Gleichzeitigkeit der
Widerstände. Wenn sonst gegen Queerfeindlichkeit

vorgegangen wird, wird das Thema
oft gegen Asylsuchende, gegen Migration,
gegen Muslim*innen instrumentalisiert.

m Den Begriff «Muslimaniac», den Sie schaffen,
verstehen Sie als «eine jahrhundertealte
Diagnose, die Muslim'innen zum Problem
erfindet - sexuell, gesundheitlich, kulturell,
religiös, politisch», sodass sie «misstrau-
isch beäugt und pathologisiert, mit Krankheit

und Gefahr in Verbindung gebracht,
herabgewürdigt und deklassiert» werden
können. Weshalb steht in Ihrer Aufzählung
zuerst «sexuell»?

ozk Das Sexuelle ist ein Schlüsselelement im
Politischen. Beide Kategorien verzahnen
sich. Das sehen wir in Sicherheitsdebatten:
Mit dem Argument, «unsere Frauen» vor
«fremden» Männern zu schützen, wird gegen
Einwanderung protestiert und Abschiebung
verlangt. Muslimische Männer werden
kollektiv zum Sündenbock. Dadurch werden
«wir» entlastet und aus der Verantwortung
für gesamtgesellschaftliche Probleme gezogen,

und die Anderen werden diskriminiert.
So wächst Hass und Misstrauen gegen
Muslime. Gleichzeitig werden sie zu Projektionsflächen

für eigene sexuelle Fantasien. Das
tauchte bereits in der Geschichte des
europäischen Orientalismus auf. Es entwickelte
sich selbst eine Art Unterhaltungsindustrie
um die Körper der Anderen. In Märchen, in
der Malerei, den ethnografischen Fotografien

und in Kolonialpostkarten wurde mit
Haremsfantasien gespielt, mit Motiven der
Entschleierung und der sexuellen Kontrolle
nichtweisser Menschen. Der Topos der
Barbarei und Bedrohlichkeit begleitet den der
Exotik und Erotik. Dadurch kann zugleich
das koloniale Projekt als Zivilisations-
massnahme legitimiert werden, um angeblich

nichtweisse Frauen vor mcXiXweissen
Männern zu schützen und die Anderen nach
«unserem» Massstab zu entwickeln. Dabei
ging mit der kolonialen Gewalt auch eine

8

*•innen

weil der

sagt, dass
der Islam

homo-
phob ist

V1



sexualisierte einher. Sexualität ist keine
Randerscheinung im Kolonialdiskurs,
sondern ein zentrales Motiv.

nw Welche Rolle spielt denn Homosexualität
in der westlichen Auseinandersetzung
mit dem Islam?

ozk In zeitgenössischen Debatten werden Muslime

beschuldigt, Homofeindlichkeit nach
Deutschland zu «importieren». Sie stehen ihrer
Herkunft nach unter Verdacht und sollen überprüft

beziehungsweise abgewehrt werden. Im
baden-württembergischen «Muslimtest» von
2006 mussten Einwanderer aus islamischen
Ländern, die sich um die Einbürgerung bewarben,

gegenüber den Behörden die Frage
beantworten, was sie täten, wenn ihr Sohn sich outen
und mit einem Mann zusammenleben wollen
würde. Unter dem Schlagwort der «Leitkultur»

wird so getan, als würde «unsere» gesamte
Gesellschaft queerfreundliche Politik bejubeln.
Hier gilt eine quasi natürliche Unschuldsvermutung.

Während der Islam heute für Queer-
feindlichkeit steht, war er historisch Sinnbild
der Homosexualität. Daran kann man die
instrumenteile Funktion der Debatte um Sexualität

ablesen. Bereits in der Zeit der Kreuzzüge

kam die Rede von der sexuellen Gefahr
im «Orient» auf, wo Mohamed die «Sodomie»
popularisiert hätte. Das rechtfertigte die militärische

Bekämpfung, die «Missionierung» und
«Zivilisierung» dieser Menschen und gleichzeitig

die Stigmatisierung von gleichgeschlechtlicher
Liebe in der eigenen, «abendländischen»

Gesellschaft.

Mw Sie zeigen auf, wie die orientalistische
Rede vom Islam im Westen instrumentell
verwendet wurde. Besteht nicht auch
eine Gefahr darin, dass Ihr Diskurs von
muslimischen Communitys ebenfalls
instrumenteil verwendet werden kann?
Entlastet der Hinweis auf die (post-)
kolonialen Herrschaftsmechanismen nicht
von der Aufgabe der Selbstkritik?

ozk Es geht mir um den grösseren Zusammenhang

des kolonialen Eingriffs. Selbst vielen
Muslim*innen ist das eigene historische Erbe
nicht wirklich bewusst. Der Lernprozess muss
auf allen Seiten geschehen : Wie ist es zur heutigen

Situation gekommen? Über welche Vergangenheit

wissen wir Bescheid, was wurde
verdeckt? Der Kolonialismus spielte eine zentrale
Rolle darin, dass ein offenerer Umgang mit
Sexualität, mit Intimität, mit gleichgeschlechtlicher

Liebe verschwunden ist. Heute heisst es

schnell, der Islam sei für die Homofeindlichkeit
verantwortlich und das Problem würde durch
Migration importiert werden. Dabei wurde die
Homofeindlichkeit im Zuge des Kolonialismus
aus Europa exportiert, sogar in Form kolonialer

Gesetzgebungen. Wenn also schon über Ex-
und Import geredet wird, müsste eigentlich von
einem Re-Import europäischer Queerfeind-
lichkeit gesprochen werden, die sich in anderen

Ländern mit lokalen Diskursen vermengte
und durch nationale Staatenbildung und
entsprechende Kontrolle der Bevölkerung
wirkmächtig wurde. Die eigene Geschichte wurde
umgeschrieben unter dem Druck, eindeutig zu
sein und europäischen Kategorien standzuhalten.

Binäre Genderkategorien oder Konzepte
von Homo- und HeteroSexualität existierten in
dieser Form in vielen Ländern gar nicht.

ww Wie kamen Sie dieser «eigenen Geschichte»
auf die Spur?

ozk In der Dichtkunst von Abu Nuwas (756-
814), Saadi Shirazi (1210-1292) oder Hafis
(1315-1390) tauchte in frühen islamischen
Gesellschaften das, was wir heute als
«homosexuell» bezeichnen würden, oft als Topos auf.
In vielen Gedichten erscheinen Liebe, Sexualität

und Intimität zwischen Männern als
kulturelle Gegebenheit. Das wird nicht tabuisiert,
sondern künstlerisch verarbeitet und auch
religiös artikuliert. Ich möchte an diese Geschichten

erinnern, denn diese Dichter wurden aus
dem Kanon entfernt beziehungsweise
umgedeutet, auch von arabisch-muslimischen Eliten.

Unter dem Einfluss der Debatten in Europa
ging es plötzlich um Sünde, Schande, Abnor-
malität und Krankheit. Diese islamisierten
Kopien europäischer Debatten überdeckten
die eigene islamische Geschichte der «Ambi-
guität», wie es der Islamwissenschaftler Thomas

Bauer nennt. Denn in frühislamischen
Gesellschaften konnten oft mehrere Meinungen,

auch Rechtsmeinungen, nebeneinander
existieren. Es geht mir um eine Rückkehr zu
einer gelebten Pluralität. Es liegt im Interesse
von uns allen, sich mit Queerfeindlichkeit zu
beschäftigen. Wir müssen uns alle im globalen

historischen Geschehen verorten können.
Sonst begreifen wir nicht, wie wir zu den
Menschen geworden sind, die wir heute sind, und
wie uns die Möglichkeiten geraubt werden, so
zu sein, wie wir sein wollen. Mir geht es darum,
die Dinge komplizierter zu machen.

Nw Wie kann ich mir den Prozess Ihrer
Wiederaneignung überdeckter religiöser
Überlieferungen oder vergessener

Neue Wege 5.22 9



literarischer Traditionen ganz konkret
vorstellen? Ist das eine individuelle
Geschichte? Durchstöbern Sie Bibliotheken?
Oder geschieht das in Kommunikation
mit anderen?

ozk Auf einem Flohmarkt sties s ich auf eine
französische Übersetzung der «homoerotischen»

Gedichte von Abu Nuwas (757-815), in
einem Museum auf eine Illustration des Künstlers

Mu'in Mussavir (ca. 1610/15-1893). Das
Bild zeigt eine Szene aus dem persischen
Literaturklassiker Haft Awrang von Jami (1414-1492)
unter dem Titel Das Schicksal des launischen
alten Mannes. Ein junger Mann empfiehlt auf
einem Hausdach seinem älteren Geliebten,
nach einem schöneren Geliebten Ausschau zu
halten. Als jener sich dafür umdreht, stösst er
ihn vom Dach. Die Botschaft: «Es gibt nur eine
wahre Liebe. Wenn ich sie bin, warum schaust
du dich nach anderen um?» Ich kannte dieses
Bild und die ihr zugrunde liegende Geschichte
nicht. Und ich frage mich, wie wir heute daran
anknüpfen können. In Australien gibt es Omar
Sakr und in den USA etwa Seema Yasmin,
die über queeres Begehren dichten. Dass in
Deutschland die AnthologieAraf- Un: "Sichtbar

mit Gedichten von queeren Muslim*innen
erscheint, wäre vor einigen Jahren noch nicht
möglich gewesen.

Nw Sie haben Ihre kulturelle und literarische
Spurensuche beschrieben. Sie gehen aber
auch auf eine religiöse Suche im engeren
Sinn. Ist das nochmals herausfordernder?

ozk Ich kann mich auf viele Menschen stützen,
die dieses Feld bereits bearbeiten. Beispielsweise

gibt es eine feministische Koranlektüre,
wie sie Amina Wadud in Qur'an and Woman
oder Lana Sirri in Einführung in islamische
Feminismen diskutieren. Die antipatriarchale
Lesart islamischer Quellen zeigt, dass die
göttliche Botschaft nicht per se sexistisch oder
homophob ist. Auch Ali Ghandour legt in
seinem Buch Liebe, Sex und Allah dar, wie in der
Tradition Ambiguität möglich war. Diese Stimmen

stellen die Frage, woher der Drang nach
Eindeutigkeit und religiöser Legitimierung für
sexuelle Unterdrückung kommt. Mir geht es

um Neugierde: Was gibt es noch an Möglichkeiten

und an Wissenssträngen, um Religion,
das Göttliche, das Spirituelle auch im
Zusammenhang mit Begehren, Geschlecht und Sexualität

besser zu verstehen?

un Wo sehen Sie Schwierigkeiten auf
diesem Weg?

ozk Es gibt einen Druck auf queere Muslim*in-
nen, sich zu outen. Wenn sie den herrschenden
Performanzregeln nicht folgen, gibt es keinen
Eingang in die Community. Ein Coming-out
funktioniert aber nicht für jeden Menschen.
Ich höre in letzter Zeit immer mehr von der
Einladung zu einem «Coming-in», wie es die
australisch-libanesische Psychologin Sekneh
Hammoud-Beckett formuliert hat: Wir wollen

und müssen uns nicht immer nach aussen
zeigen. Wir können innerlich stolz sein, ohne
diesen «Pride» gegen aussen aufführen zu
müssen. Wir können Menschen, die uns etwas
bedeuten, in unser Leben einlassen, sie einladen.

So gibt es unterschiedliche Möglichkeiten,
Queerness zu verstehen, aber im öffentlichen
Raum oft nur eine Lesart. Darin hat das Kopftuch

beispielsweise keinen Platz. Wer «queer»
sagt, kann sich eine queere Frau mit Kopftuch
eigentlich gar nicht vorstellen. Aber muslimische

Menschen mit Kopftuch, die sich als queer
verstehen, lesbisch oder nonhinär sind,
existieren. Es geht um eine Erweiterung des queeren

Spektrums, der Vielfalt der Lebenspraxen:
Wie ist es auch noch möglich zu leben? Warum
soll ich mein Religiössein wegen meiner sexuellen

Orientierung, wegen meines Begehrens
ablegen? Ich stelle auch innerhalb von Gruppen,

die sich selbst als progressiv, nicht religiös

und atheistisch verstehen, ein Unbehagen
im Umgang mit Muslim*innen fest. Hier haben
wir es mit einer grösseren Baustelle zu tun : Wie
viel Platz hat der Islam, wie viel Platz hat Religion

im Queersein? Es geht in diesen Prozessen

um Existenzielles, darum, dass Menschen
sein können.

NN Wie kam es in Ihrer Biografie als Politik¬
wissenschaftler dazu, dass Sie nicht mehr
nur in wissenschaftlicher Sprache öffentlich

reden, sondern auch andere Sprachen
nutzen, die religiöse, die lyrische?

ozk Ich habe mich wissenschaftlich mit
antimuslimischem Rassismus und mit Orientalismus

beschäftigt. Dabei habe ich Werkzeuge
und eine Sprache an die Hand bekommen, um
Phänomene historisch zu kontextualisieren
und zu erklären. Ich konnte eine Distanz
aufbauen, die schützt. Aber das kann dazu führen,
sich von sich selbst zu distanzieren. Mit dem
Objektivitäts- und Neutralitätsbegriff, wie er
im wissenschaftlichen Setting immer wieder
auftaucht, kann ich nicht viel anfangen. Wir
sind alle irgendwo positioniert. Ich wollte mir
in der Auseinandersetzung mit dem Rassismus
und der Frage der Gegenwehr jetzt selber Raum
geben, ich wollte das Persönliche zulassen. Es

10 Neue Wege 5.22



ist schwer, in der deutschen Wissenschaftstradition

«ich» zu sagen. Andere Menschen
haben dies in ihren Büchern gemacht, der
martiniquanische Vordenker der Postkolonialen

Theorie Frantz Fanon etwa, der
palästinensisch-US-amerikanische Literaturwissenschaftler

Edward Said oder die afrodeutsche
Wissenschaftlerin und Poetin May Ayim. Bei
ihnen überlappen sich biografische, literarische,

wissenschaftliche und politische
Erkundungen, sie schöpfen aus verschiedenen Töpfen.

Ich habe mich nach einem anderen Zugang
auch zu mir selbst gesehnt, einer Sprache, die
nicht künstlich und verhärtet ist. Der entscheidende

Schritt war, Verletzlichkeit zuzulassen
und die dicke Haut, die man sich im Laufe eines
Lebens zugelegt hat, wieder aufzuweichen.
Das Lyrische zieht sich durch mein ganzes
Buch bis zum Höhepunkt des Kapitels
«Poetischer Islam». Die Lyrik als Arbeitsfeld
verspricht sehr viel, sie kann auch in das
Wissenschaftliche intervenieren. Für mich persönlich
war es eine grosse Freude, Gedichte in
Literaturzeitschriften wie Glitter aus der Schweiz
publizieren zu können, in denen ich Themen
gleichzeitig spirituell-muslimisch und
künstlerisch-literarisch bearbeiten kann.

nw Wenn Sie von sich selbst sprechen, geht
es um alle Facetten des eigenen Seins, der
eigenen Identitäten, der eigenen
Erfahrungen. Ein Stück weit im Widerspruch
dazu steht die Tatsache, dass in Ihrem
Buch eine Dimension dominiert, vom Titel
Muslimaniac bis zum letzten Satz, in dem
Sie beschreiben, wer Sie sein möchten:
«Jemand, der ohne Scham und ohne Angst
muslimisch ist.» Was bedeutet es, dass Sie
Ihre muslimische Identität ins Zentrum
stellen?

ozk Das ist sozusagen mein Coming-out. «I am
Muslim and proud. » Muslim*innen entwickeln
aufgrund der gesellschaftlichen Verhältnisse in
ihrem eigenen Sein Angst und Scham. Trauen
wir uns zu sein, wer wir sind, auch religiös zu
praktizieren und uns damit sichtbar zu machen?
Das Wort «Muslimen» löst in der Gesellschaft
Allergien aus. Sogar bei denjenigen, die selbst
muslimisch sind. Versuchen wir, unser Leben
zu leben, unseren Leidenschaften nachzugehen
und gleichzeitig muslimisch zu sein! Aber
tatsächlich: Das Problem ist, dass man auf das
Muslimische reduziert wird. Die Menschen
sehen in dir in erster Linie einen Muslim. Alles,
was du tust und sagst, wird unter dieser
Markierung gelesen und verstanden. Wenn ich auf
eine Bühne gehe und als Politikwissenschaftler

und Autor vorgestellt werde, wird mein Handeln

nicht unbedingt unter dem wissenschaftlichen

Aspekt bewertet. In all den Jahren werde
ich als Repräsentant der muslimischen Minderheit

wahrgenommen, der den Islam erklären
sollte. Das ist ein Problem.

Nw Und gleichzeitig wollen Sie ja muslimisch
sein und sich nicht dafür nicht schämen
müssen.

ozk Ich will selbst bestimmen, wer ich bin und
mich nicht einem Fremdbild unterwerfen. Ich
bin links - wie kann es sein, dass mein
Muslimischsein auch in diesen progressiven
Kontexten immer wieder als Widerspruch
wahrgenommen wird? Man ist unter Druck, sich für
etwas entscheiden zu müssen. Es gibt
Verratsvorwürfe. In jedem Raum, in den man als Muslim

geht, steht man unter Verdacht und wird
misstrauisch beäugt: Passt du in diesen Raum?
Passt du in den queeren Raum? Passt du in den
linken Raum? Passt du in den feministischen
Raum? Passt du in den progressiv-ökologischen

Raum? Passt du in den demokratischen,
europäischen Raum? Wir passen nie - wie
ein Puzzlestück, das falsch liegt. An jeder
Ecke müsste noch rumgeschnippelt werden.
Es ist ein Prozess der Emanzipation. Aber
er steht immer wieder unter der Gefahr der
Vereinsamung.

Deshalb nehme ich diese Erfahrung zum
Ausgangspunkt. An diesem Punkt verknoten
sich bei mir verschiedene Fäden, verschiedene
Erfahrungen, verschiedene Feindbilder, mit
denen ich konfrontiert bin. Diesen Spuren will
ich folgen. Es geht um muslimische Zugänge
zum Leben, aber immer gleichzeitig auch um
feministische, queere, um literarische, künstlerische.

Aber am Anfang und am Ende ist immer
diese Erfahrung, dass dein Muslimischsein
eigentlich nicht sein darf. Das ist immer die
Kategorie, die stört und wegmuss. Das will ich
nicht zulassen. Wir können nicht im Namen
von Demokratie und Freiheit andere Menschen
diskriminieren. Deshalb beginne und ende ich
selbstbewusst mit dem Muslimischsein. Aber
gleichzeitig höre ich auch nicht damit auf. Ich
bin mehr als das. Ich lerne Saxofon zu spielen,
auch wenn mich niemand danach fragt. Und ich
will mehr Lyrik. •
O Ozan Zakariya Keskinkiliç, *1989, ist Politikwissen¬

schaftler, freier Autor und Lyriker. Er studierte in Wien
und Berlin und lehrt und forscht an Berliner
Hochschulen. Er ist Mitglied der Expert'innenkommission
gegen antimuslimischen Rassismus im Land Berlin.
Ozan Zakariya Keskinkiliç: Muslimaniac.
Die Karriere eines Feindbildes. Hamburg 2021.

Neue Wege 5.22 11




	"Wie ein Puzzlestück, das falsch liegt"

