
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 5

Artikel: Erziehung als Praxis der Freiheit

Autor: Umurungi, Marilyn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anstoss!

Erziehung als
Praxis

der Freiheit
Marilyn Umurungi

Vor drei Monaten, am 15. Dezember 2021,
verstarb mit bell hooks eine der für mich
wichtigsten Schwarzen Schriftstellerinnen

und Lehrerinnen des afroamerikanischen

antirassistischen Feminismus, bell
hooks zu lesen ist für mich immer wieder

eine Herausforderung. Ihre Texte
scheinen im ersten Augenblick einfach
zugänglich zu sein, sind aber eher komplex.

Wenn ich ihre Schriften lese, habe
ich oft das Gefühl, als Reaktion auf die
Ideen, die sie teilt, einen internen Dialog
mit ihr zu führen, und manchmal streiten

wir auch. Und das ist nur einer der
Aspekte, die mich an ihrer Arbeit faszinieren:

Sie teilt ihre Ideen auf eine persönliche

Art und Weise und fordert mich damit
als Leserin auf, dass ich mich ebenfalls
nicht nur auf intellektueller, sondern auf
einer ganz persönlichen Ebene mit ihren
Ideen auseinandersetze.

Wenn ich hooks lese, fühle ich mich an
einigen Stellen angenehm berührt und an
anderen äusserst unwohl. Letztlich aber
hinterlassen ihre Worte bei mir immer das

Gefühl, Verantwortung übernehmen zu
wollen: dafür, dass die Art und Weise, wie
ich die Welt wahrnehme, in Frage gestellt
werden darf. Für mich heisst das, erkennen

zu müssen, dass ich Teil eines sich
stets entwickelnden Systems bin und dass
ich deswegen zur kritischen Selbstreflexion

aufgefordert bin.
Gloria Jean Watkins, so bell hooks'

bürgerlicher Name, verbrachte ihre
Grundschulzeit in den segregierten Schulen

des US-amerikanischen Südens, wo sie
davon träumte, Schriftstellerin und
Lehrerin zu werden. Innerhalb dieser Räume,
wo Schwarze Menschen systematisch von
weissen getrennt wurden und in denen das
Recht auf Bildung sozial ungleich verteilt
war, erlebte sie das Lernen zunächst als

politisch und revolutionär. Später erzählt
sie, dass sie während ihrer Jugendzeit zu
begreifen begann, dass Unterschiede in
der Bildung eine der stärksten innerlich
wirkenden sozialen Schranken sind und
dass die Segregation diese Unterschiede
einerseits aufrechterhielt und anderseits
verschärfte. Bis an ihr Lebensende ver-
fasste sie antirassistische, kapitalismuskritische

und feministische Texte rund
um die Themen race, Geschlecht und
Klasse. Ihr Pseudonym, «bell hooks»,
war der Name ihrer indigenen
Grossmutter, den sie bei der Veröffentlichung
ihrer Texte konsequent in Kleinschreibung

gebrauchte, um ihren Widerstand
gegen die (akademischen) Konventionen
auch im Feld der Sprache zum Ausdruck
zu bringen.

Lange bevor ich hooks' Texte
kennenlernte, glaubte ich fest an Bildung als
eines der wirkungsvollsten Instrumente
für sozialen Wandel, die wir als Gesellschaft

haben. In ihrem Buch Teaching
to Transgress stellt hooks ihre Theorie
der «engagierten Pädagogik» vor. Diese
schlägt vor, unter Lehrenden und Lernenden

eine ermächtigende (empowernde)
Verbindung zwischen den im Klassenzimmer

und den durch Lebenserfahrungen

gelernten Ideen aufzubauen. Dabei
sollen die Selbstverwirklichung und die
Optimierung der einzelnen Person in
den Hintergrund treten. Diese Art der
Vermittlung führt zu Erziehung als einer
Praxis der Freiheit, die sich vom Status
quo löst, wo die Pädagogik Dominanz
und Hierarchien verstärkt. Beim Lehren
(und Lernen) durch engagierte Pädagogik
sollen wir gemäss hooks zu einer Revolution

der Werte bewegt werden, die unsere
Kultur weg von einer sac/iorientierten hin
zu einer persoworientierten Gesellschaft
verschieben würde. Mit dieser Verschiebung

würde ein Bewusstsein für die Nachteile

kultureller Praktiken einhergehen,
wie die Privilegierung einer Menschengruppe

gegenüber einer anderen, hooks
stellt fest:

«Das Klassenzimmer bleibt mit all
seinen Beschränkungen ein Ort der Möglichkeit.

In diesem Bereich der Möglichkeiten
haben wir die Option, uns Freiheit zu

erarbeiten und von uns selbst und unseren
Kameradinnen eine Offenheit des Geistes

und des Herzens zu verlangen, die es

uns ermöglicht, der Realität ins Auge zu
sehen, selbst dann, wenn wir gemeinsam

Neue Wege 5.22 3



Wege suchen, um Grenzen zu überwinden.

Das ist Erziehung als Praxis der
Freiheit.»1

In Teaching to Transgress bietet
hooks eine von vielen Möglichkeiten,
Empowerment durch engagierte Pädagogik

und kritisches Denken zu fördern.
Für hooks ist dabei allerdings klar, dass
intellektuelle Arbeit rund um den sozialen

Wandel niemals politisch neutral ist.
Sie muss sich vielmehr auf transformative

Visionen und Erkenntnisse konzentrieren,

die zu mehr Freiheit und Ermächtigung

führen können. Leitend soll dabei
folgende Frage sein: Was für eine Gesellschaft

wollen wir?
In Teaching to Transgress zeigt hooks

auf, dass eine Ausrichtung auf Individualismus

und Selbstverwirklichung, in der
das autonome Subjekt als erstrebenswertes

gesellschaftliches Ziel angesehen
wird, nicht zu mehr Ermächtigung und
Freiheit führt. Wenn wir aber Abhängigkeiten

zulassen, sie nicht primär als prekär

und schlecht ansehen, haben wir mehr
Raum zum Handeln.

Einerseits bewundere ich hooks für
ihren Glauben an eine empowernde
Pädagogik. Anderseits ist ihr Konzept in der
Praxis gar nicht so einfach umzusetzen.
Die Lehrstrukturen, so wie sie
Bildungsinstitutionen vorgeben, sind für eine
engagierte Pädagogik oft wenig förderlich.

Es wird nicht selten argumentiert,
dass unser Schul- und Bildungssystem
sich durch eine hohe Durchlässigkeit
auszeichne, doch wie durchlässig ist es
wirklich? Wir werden leider wenig dazu
ermuntert, dieses System an sich kritisch
zu hinterfragen. Um engagierte Pädagogik

zu betreiben, ist die Bereitschaft
erforderlich, sich auch Machtfragen innerhalb
des Bildungssystems zu stellen.

Wie hooks in Teaching to Transgress
klar formuliert, sind für sie die grossen
sozialen Veränderungen nur dann möglich,

wenn wir als Gesellschaft auch bereit
sind, die Art, wie wir erziehen, lehren und
lernen, in Frage zu stellen. Der Klassenraum

soll als Raum der Möglichkeiten
genutzt werden, Hierarchien aufzubrechen.

Mittels einer engagierten
Pädagogik sollen Lehrende Lernende dabei
unterstützen, sich kritisch mit eigener
wie auch fremder Macht auseinanderzusetzen,

eigene Macht zu erproben, ihre
Grenzen zu erkennen und in sozial
verträglichem Mass auszudehnen. Für die

Selbstermächtigung von Lernenden ist
es nötig, dass sie die Grenzen ihrer und
fremder Macht herausfinden. Dies
beinhaltet unter anderem das Hinterfragen
und Infragestellen gewohnter
Machtstrukturen. hooks legt grossen Wert auf
das Konzept der Gemeinschaft (community)

als Raum für Emanzipation und
Ermächtigung.

hooks schreibt, was sie unter dem
Konzept von Gemeinschaft versteht: Eine
Gemeinschaft, die darauf besteht,
Unterschiede nicht unsichtbar zu machen,
sondern die sich für Gerechtigkeit und (Für-)
Sorge einsetzt und die auf der Validation
eines jeden Menschen aufbaut, ist eine
Gemeinschaft, in der nicht gegeneinander,
sondern miteinander gelebt wird. Dafür,
meint hooks, sollten wir uns weniger auf
Selbstverwirklichung konzentrieren und
mehr darauf, gemeinsam zu wachsen und
uns in unseren Unterschieden gemeinsam
zu entwickeln.

Das bedingt, dass wirbisher Gelerntes
verlernen lernen. •
O Marilyn Umurungi, *1985, ist freischaffende

Poetin und Aktivistin. Zurzeit forscht sie
am Zentrum für Afrikastudien der Universität
Basel und kuratiert Ausstellungen.

1 Im Original lautet die Passage: «The classroom,
with all its limitations, remains a location of
possibility. In that field of possibility we have
the opportunity to labor for freedom, to demand
of ourselves and our comrades, an openness
of mind and heart that allows us to face reality
even as we collectively imagine ways to move
beyond boundaries to transgress. This is education

as the practice of freedom.»
bell hooks: Teaching to Transgress. London
1994, S.207.

Zu den Illustrationen:
Die Bilder in diesem Heft
stammen aus dem Buch
abfackeln von Nino Bulling.
Edition Moderne, Zürich
2022,160 Seiten.

Eigentlich ist alles okay. Ingken
ist mit Lily zusammen, die
mit sich und ihrem Leben im
Reinen zu sein scheint. Ingken
hingegen hat zu kämpfen,

vor allem mit sich selbst. Vor dem Hintergrund
globaler Klimaveränderungen ist Ingken auf der Suche
nach einer selbstbestimmten Identität, einem neuen
Namen, nach den Dingen, die bleiben dürfen,
und solchen, die verschwinden müssen. Was macht
uns als Menschen aus? Müssen wir alles
niederbrennen, um uns neu zu definieren? Oder können
wir auch an etwas festhalten?

4 Neue Wege 5.22






	Erziehung als Praxis der Freiheit

