
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 3

Artikel: "Mama, Papa, Kind"

Autor: Ott, Regula / Berger-Menz, Elisabeth / Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Mama, Papa,
Kind»

Neue Wege-Gespräch mit Regula Ott
und Elisabeth Berger-Menz

von Matthias Hui und Geneva Moser

Bieten reproduktionsmedizinische
Methoden ein Mehr an Gerechtigkeit?

Die Gynäkologin Elisabeth
Berger-Menz und die Bioethikerin
Regula Ott, frühere Mitarbeiterin
des Schweizerischen Katholischen
Frauenbundes, diskutieren über
Normvorstellungen, Grenzen und
Möglichkeiten.

nw Regula Ott, wer darf sich eigentlich
fortpflanzen?

Ro Eine schöne Einstiegsfrage. Das eine sind
die Gesetze - wer darf? Das andere ist das
Ethische - wer sollte dürfen? Als Bioethikerin
mache ich mir insbesondere zu den ethischen
Fragen Gedanken: Was haben wir für
Vorstellungen von Familie, und was möchten wir
nachbilden mit der Fortpflanzungsmedizin?

Nw Sie, Frau Berger-Menz, begegnen in
Ihrer gynäkologischen Praxis Menschen
mit Fragen und Wünschen - oft

unerfüllten - rund um Reproduktion.
Wie gehen Sie mit den belastenden
und frustrierenden Momenten um?
Wie begleiten Sie diese Menschen?

ebm Ich versuche, die Paare von A bis Z zu
begleiten. Bei der ersten Begegnung müssen
beide in die Praxis kommen, also Mann und
Frau, beziehungsweise nach der Einführung der
«Ehe für alle» im Juli 2022 auch Frau und Frau.
Nach dem meist langen Informationsgespräch
begleite ich oft «nur» die Frauen. Besonders im
Moment wegen Corona - wir können nicht zu
viele Leute in der Praxis haben - sind Männer
nur am Rande dabei. Je nachdem, was ein
Paar will oder nicht will, begleite ich die Frau
medizinisch mit Medikamenten, Gesprächen
und Untersuchungen. Wenn das Paar schnell
schwanger wird, ist das nicht sehr anspruchsvoll.

Wenn es hingegen lange dauert oder gar
nicht klappt, wird es anstrengend. Ich schlage
regelmässige Standortbestimmungen auch
mit der/dem Partnerin vor. Wenn ich merke,
dass die Frauen, manchmal auch die Männer,
verzweifeln, versuche ich sie zu einer
psychotherapeutischen Begleitung zu motivieren.
Manche Paare holen sich Hilfe, andere haben
Angst, dass sie dann erst recht als verrückt
gelten, weil ja schon alle sagen, es sei nicht
normal, reproduktionsmedizinische Therapien zu
machen oder keine Kinder zu haben.

nw Die Frage «Wer darf sich fortpflanzen?»
bildet gesellschaftliche Vorstellungen
ab, in welchem Rahmen Fortpflanzung
geschehen soll. Kann Reproduktionsmedizin

dazu beitragen, Formen von
Ungleichheiten und fixen Rollenvorstellungen

aufzubrechen?

ebm Die Diskussion um Fortpflanzung innerhalb

von homosexuellen Paaren war lange in
der Diskussion. Vor fünfzehn Jahren war das
in der Schweiz undenkbar. Ich bin überrascht,
dass es die «Ehe für alle», auch mit Zugang zur
Spermienspende, jetzt gibt.

ro Das ist ein sehr schönes Beispiel für
Normenveränderung. Ich kenne viele Kinder, die
älter als zehn Jahre und bei homosexuellen
Eltern aufgewachsen sind. Für die Mehrheit
war das sehr lange ein Tabu. Wie kommt es

zu solchen Veränderungen? Wer lebt welche
Realitäten? Bei der Reproduktionsmedizin
lässt sich an vielen Beispiele zeigen, welche
Normvorstellungen vorherrschen und wie eng
sie sind: «Mama, Papa, Kind» ist ein Wunsch,
den sehr viele Menschen von klein auf in sich

34 Neue Wege 3.22



tragen, ohne ihn stark hinterfragen zu können.
Das ist spannend, gerade weil wir wissen, dass
viele Menschen nicht die Möglichkeit haben,
ein Kind zu bekommen, das biologisch mit
ihnen verwandt ist. Was dann? Dass Sie, Frau
Berger-Menz, in Ihrer Praxis psychotherapeutische

Massnahmen mitdenken, finde ich toll.
Was für Fragen haben Ihre Patientinnen, wenn
es um die Vorstellung geht, keine Kinder zu
bekommen? Ein Leben ohne Kinder - ist das
denkbar?

ebm Viele stehen vor einer vermeintlich unüber-
windbaren Wand. Häufig kommt es zu einem
Zusammenbruch - und das nicht nur bei
Frauen oder Paaren, die schon sehr jung einen
Kinderwunsch hatten. Der Mensch meint, er sei
fruchtbar. Das wird nie hinterfragt.

ww Gibt es in Ihrer Praxis Situationen, wo Sie

einem Paar sagen: «So, hier hören wir auf.
Jetzt haben Sie lange genug probiert»?
Haben Sie manchmal eine bremsende
Funktion?

ebm Oft, ja. Von den Paaren, die wegen einer
Kinderwunschbehandlung kommen, werden
etwa siebzig Prozent mit einem Kind weggehen.
Das ist viel, aber die anderen dreissig Prozent
sind auch viel. Diese warten häufig darauf,
dass ich «Stopp» sage. Das Gesetz schützt uns,
beispielsweise muss nach drei Zyklen künstlicher

Befruchtung ein Gespräch geführt werden.
Ich erlebe es aber oft, dass Paare nach meinem
«Stopp» in eine andere Klinik gehen. Es gibt
einen riesigen «Tourismus», und der ist erlaubt.

ww Was würde den betroffenen Paaren
und Frauen helfen, diese unüberwindbare
Wand der Kinderlosigkeit abzubauen?
Was wäre gesellschaftlich notwendig, damit
verschiedene Formen der Existenz akzeptabel

sind?

ebm Es geht um das Enttabuisieren von
Kinderlosigkeit, insbesondere ungewollter. Wir
setzen enorme Energie ein - und das ist gut
und richtig -, dass die jungen Menschen
verhüten. Aber es spricht kaum jemand darüber,
dass es Menschen gibt, die nie Kinder haben,
oder dass wir alle älter werden. Es gibt Frauen,
die entsetzt sind, wenn ich ihnen sage, dass es
mit 39 nicht mehr selbstverständlich ist, ein
Kind zur Welt zu bringen. Es wäre gut, schon
in der Schule auch darüber zu sprechen. Die
Entwicklung läuft eher so, dass Frauen sich im
Beruf verwirklichen. Kinderhaben hat lange
keinen Platz, und plötzlich ist man zu alt.

Die Kinderbetreuung müsste beispielsweise
so organisiert sein, dass es normal ist, wenn
Frauen während des Studiums Kinder kriegen.

Ro Damit verschiedene Existenzweisen denkbar

werden, müssen wir über
Geschlechtervorstellungen, über Rollenverständnisse
sprechen. Und die Fragen stellen : Was ist ein gutes
Leben? Warum dürfen nur bestimmte Gruppen
Fortpflanzungsmedizin in Anspruch nehmen?
Warum nicht Einzelpersonen? Warum nicht
Familien mit vier Elternteilen? Was sind die
Vorstellungen dahinter, die Gründe dafür oder
dagegen? Darüber sollten wir sprechen können,

ohne gleich eine grosse Empörung im
Raum zu haben. Bis heute gibt es noch immer
die Vorstellung, dass eine Frau ihr Lebensziel

erst dann erreicht habe, wenn sie ein Kind
geboren hat. Gleichstellungspolitisch wirkt die
Zeit bis zu den 1990er Jahren noch nach, in der
Frauen in vielen Gebieten dem Mann unterstellt
war. Als alleinstehende Frau ein Kind über eine
Samenspende zu bekommen, ist heute in der
Schweiz rechtlich schwierig...

ebm Es ist nicht erlaubt.

ro Selbstständig kann das gemacht werden,
aber eine Ärztin macht sich strafbar, wenn sie
eine solche Insemination unterstützt. Warum
ist bei einer Spermienspende aus dem
Freundeskreis die ärztliche Beihilfe zur Insemination

verboten? Solche Konstellationen würden
eine persönliche Beziehung zwischen Spender

und Kind ermöglichen. Warum wird das
nicht gleich behandelt wie eine Spende einer
Spermienbank?

ebm Wahrscheinlich geht es um die Angst vor
dem Konfliktpotenzial in solchen Konstellationen.

Für die Spender ist das anspruchsvoll : Ich
bin zwar nicht der Vater, sondern nur der Spender,

aber plötzlich kommt doch der Wunsch
nach einer Vaterrolle...

ro Alternative Formen auszuprobieren ist
immer eine Herausforderung. Uns fehlen sogar
die Begriffe. Das zeigt sich an Ihrem Beispiel:
Wir kennen nur den Begriff «Vater» und «Spender».

Es bräuchte neue Begriffe für biologische
und soziale Vaterschaft.

ebm Dafür lässt das Schweizer Gesetz keine
anonymen Spermienspenden zu. In anderen

Ländern ist das häufig nicht so. Ich finde
unsere Regelung, nach der das Kind mit achtzehn

Jahren herausfinden kann, wer der Vater
ist, sinnvoll.

Neue Wege 3.22 35



Ro Die Nationale Ethikkommission hat
empfohlen, dass das Kind auch schon vor der
Volljährigkeit die Daten auf Wunsch erhalten
könnte. Ich finde das eine gute Idee. Das Wissen

über unsere Herkunft ist eine sehr wichtige
Sache, gerade in der Pubertät.

nw Wenn wir noch bei der «Ehe für alle» bleiben:
Die Spermienspende war in der Abstimmung

überraschend unumstritten. Was aber
immer wieder thematisiert wurde, war
die Leihmutterschaft. Das überrascht, weil
ihr Verbot in der Verfassung festgeschrieben
ist und sie nicht zur Debatte stand.
Wieso wurden diese Themen verquickt?

ro Diese Verquickung sagt viel über den
Diskurs aus. Es wurden interessanterweise Lesben
mit Schwulen verglichen und nicht Lesben und
Schwule mit Heterosexuellen. Warum werden
Minderheiten neben Minderheiten gestellt?
Für das Verbot von Leihmutterschaft für alle
gibt es gute Gründe : Es geht um den Schutz von
Leihmüttern vor Ausbeutung. Hingegen gibt es
bei der Spermienspende eine Ungleichbehandlung,

die wir meiner Meinung nach nicht
verteidigen können. Das ist eine Diskriminierung
von lesbischen Paaren.

Nw Gibt es ein Szenario, in welchem Leih¬
mutterschaft gesetzlich erlaubt und
so geregelt sein könnte, dass sie ethisch
vertretbar wäre und Leihmütter
ausreichend geschützt wären?

ebm So, wie es jetzt läuft, finde ich es eine
Katastrophe, und ich unterstütze niemanden bei
diesem Wunsch. Transnationale Leihmutterschaften

in Ländern wie Indien oder auch den
USA halte ich, etwas drastisch ausgedrückt,
für moderne Sklaverei. In der Pandemie gab
es schreckliche Schlagzeilen von Fällen von
Kindern, die in einem Hotel liegen und die
niemand abholen konnte. Wenn Leihmutterschaft,
dann in der Schweiz, geschützt und sehr gut
bezahlt. Aber emotional ist Leihmutterschaft
für mich undenkbar.

ro Ich finde eine gute Lösung auch schwierig
vorstellbar. Vielleicht wäre das Gegenteil Ihres
Vorschlags denkbar: altruistisch, ganz ohne
Bezahlung ausser den realen Kosten, im
Freundeskreis. Aber das führt zu weiteren Problemen.

nw Eine weitere Technologie ist das Social
Freezing. Sie wenden das in Ihrer Praxis an,
Frau Berger-Menz. Was beinhaltet diese
Methode?

ebm Eizellen durchlaufen, wie der Rest des
Körpers, einen Alterungsprozess. Je älter eine Frau
ist, desto mehr haben diese Zellen genetische
Schäden und desto weniger sind sie befruchtbar.

Die Wahrscheinlichkeit, ein Kind zu
bekommen, sinkt mit dem Alter, und Aborte
werden häufiger. Vom Gesetz her dürfen wir
Eizellen einfrieren und bis zu zehn Jahre
aufbewahren, auch ohne medizinische Indikation

wie beispielsweise Krebs. Die Nachfrage
nach diesem Social Freezing hat seit der Änderung

des Fortpflanzungsmedizingesetzes 2016
zugenommen. Insbesondere die Altersgruppe
zwischen dreissig und fünfunddreissig nutzt
dieses Angebot, häufig Akademikerinnen. Es
kommt zu anspruchsvollen Gesprächen, weil
sich viele Frauen Social Freezing zu einfach
vorstellen. Die Behandlung ist anstrengend
und kostet sehr viel, die Erfolgschancen sind
begrenzt.

nw Ist Ihre Perspektive repräsentativ für
Schweizer Reproduktionsmediziner*innen?

ebm Nein, gar nicht. Ich bewerbe SocialFreezing
nicht. Es gibt Kliniken, die wie wahnsinnig
einfrieren. Und es gibt Arbeitgeber, die das
ihren Angestellten bezahlen. - Grundsätzlich
verstehe ich die Gründe für Social Freezing
gut und denke manchmal, ich hätte das auch
machen sollen. Dann hätte ich jetzt vielleicht
nicht nur ein Kind, sondern mehrere. Ich hatte
als Akademikerin mit viel Arbeit lange gar keinen

Platz für Familienplanung.

ro Auch ich finde das Social Freezing ein gutes
Beispiel dafür, wie institutionelle Ungleichheiten

auf das Individuum heruntergebrochen
werden. Das Individuum, in diesem Fall die
Frau, hat ein kleines Zeitfenster, gleichzeitig
gehört es dazu, ein Kind zu bekommen, und
ist mit sozialem Druck verbunden, auch wenn
es dem persönlichen Wunsch entsprechen mag.
All das wird dann auf dieses Social Freezing
geladen, was als Technologie, wie Sie sagen,
vielleicht eine tolle Sache ist. Wenn wir die
Technologie einbetten in ungerechte Systeme,
wird es schwierig. Mit Ungerechtigkeit meine
ich zum einen, dass diese Kopplung zwischen
Elternschaft und Weiblichkeit besteht, zum
andern die ungelösten Betreuungsfragen, wo
es immer noch so ist, dass Frauen den Grossteil

an Arbeit übernehmen. All das wird auf
dem Rücken des Individuums ausgetragen und
Social Freezing als Lösung angeboten. Deshalb

Social Freezing verbieten zu wollen, löst
das Problem allerdings auch nicht.

36 Neue Wege 3.22



m« Diese Methode steht im Kontext unseres
Wirtschaftssystems: Stichwort Leistungsdruck

in Frauenbiografien und die
enormen Behandlungskosten. Die
kapitalistische Wirtschaftsweise trägt dazu
bei, den endlosen Machbarkeitswahn
aufrechtzuerhalten.

ro Die zentrale Frage ist für mich: Wie wollen

wir leben? Geht es uns um die Wirtschaft,
darum, wie viel wir verdienen, wie wir mehr
Wohlstand generieren, mehr produzieren und
mehr konsumieren? Solange wir eine Gesellschaft

haben, in der es ein Nachteil ist, ein Kind
zu kriegen, weil ich dann bei der Arbeit ausfalle
oder meine Karriere nicht verfolgen kann, liegt
der Schwerpunkt ganz klar bei der Arbeit. Dann
könnten wir beispielsweise mit einer Elternzeit,

in der beide Elternteile gleich lange
«ausfallen», Gegensteuer geben. Wir müssen über
Lohngleichheit sprechen und über unterschiedliche

Lebensformen - mit oder ohne Kind.

Nw In der Pränataldiagnostik hat sich die
Technik rasant weiterentwickelt. Es ist
inzwischen sehr viel leichter möglich,
Trisomien zu erkennen, auch ohne
Fruchtwasserpunktion. Das stellt die
grosse Frage: Wer darf eigentlich
zur Welt kommen?

ebm Ich weiss es nicht. Wahrscheinlich darf zur
Welt kommen, wer erwünscht ist. Und das ist
sehr individuell.

ro Neben der Frage, wer zur Welt kommen
darf, gibt es auch die Frage, wer muss. In der
katholischen Kirche galt früher ein ganz klares
Muss. Historisch lässt sich aber rekonstruieren:

In der griechischen Denkweise sprach man
von der Beseelung eines männlichen Fötus
nach vierzig und eines weiblichen nach neunzig

Tagen. Die Kirche sprach dann von achtzig.
Es war legal, innerhalb der ersten drei Monate
abzutreiben. Erst im 19. Jahrhundert, mit den
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen zur
Zeugung, entschied Papst Pius X. 1869, dass
Abtreibung ab der Zeugung verboten sei. Das
zeigt gut, dass sich Wertvorstellungen - auch
in der Kirche - entwickeln. Punkto Abtreibung
galt in der Ethik lange «Frau versus Kind» : Die
böse Frau will das arme Kind nicht, wir müssen

also als Gesellschaft das Kind schützen. In
empirischen Untersuchungen zeigte sich aber:
Die befragten Frauen denken nicht so,
sondern vielmehr: Ich habe Verantwortung für ein
Kind. Was für ein Leben kann ich diesem Kind
ermöglichen, was kann ich nicht? Vor diesem

Neue Wege 3.22



fradt.

Hintergrund sind Selbstbestimmung und
Verantwortung die zentralen Begriffe, weniger
«dürfen» oder «müssen».

Nw Menschen mit Behinderungen kritisieren
aber, wie ihr Leben eingeschränkt,
problematisiert und als nicht lebenswert
abgetan wird. Sind nicht bestimmte
technische Möglichkeiten mit der Vorstellung

verknüpft, es sei möglich und
wünschenswert, Leben mit Behinderung
zu verhindern?

ebm Wir werden nie alle Krankheiten oder
Behinderungen vorgeburtlich erkennen und
viele Paare wollen nicht wissen, ob ihr Kind
eine Behinderung hat, andere wollen das Kind
auch austragen mit Behinderung!

Ro Eine Frau, die sich für eine Abtreibung eines
behinderten Kindes entscheidet, spricht damit
nicht allen Menschen mit Behinderung das
Recht auf ein würdevolles und erfülltes Leben
ab. Sie entscheidet individuell: Ich kann ein
Kind mit Behinderung in dieser Gesellschaft
nicht begleiten. Die zentrale Frage nach einer
inklusiven Gesellschaft dürfen wir nicht zu
sehr mit Abtreibung verlinken. Nicht die
Technologien sind das Gefährliche, sondern unsere
Normen und Bewertungen in der Gesellschaft.
Wenn ich als Frau weiss, dass mein Kind mit
einer Behinderung in unserer Gesellschaft ein
schönes Leben haben kann, ich nicht als Familie

in Armut leben muss, die Betreuung meines

Kindes organisiert werden kann, dann sind
diese Sorgen nicht Teil der Abwägung, ob ich
das Kind haben kann oder nicht.

ebm Mir macht Sorge, dass dieses Thema von
Abtreibungsgegner*innen instrumentalis iert
wird und sie das Recht auf Abtreibung wieder
in Frage stellen.

Nw Sprechen wir über das Thema der reproduk¬
tiven Selbstbestimmung. Wer über das
Internet versucht herauszufinden, welche
Ärztinnen im Raum Bern Abtreibung
anbieten, findet kaum etwas. Gibt es
Hemmungen, das öffentlich auszuschreiben?
Ist es, weil dieses Thema so unglaublich
aufgeladen ist und rechtskonservativ massiv
bespielt wird?

ebm Ich habe Abtreibungen durchgeführt und
führe sie noch immer durch, aber ich kenne
Kolleginnen, die sie aus religiösen Gründen
verweigern. Auf der Homepage schreibt
niemand: Ich mache Abtreibungen. Aber jede

Neue Wege 3.22



Gynäkologin lernt dies in der Ausbildung. Es
ist ein Tabuthema. Die Gefahr besteht, dass
man Frauen dieses Recht wieder wegnimmt.

Ro Selbstbestimmung ist kein linearer Prozess.
Es wird nicht einfach immer besser. Gewisse
Rechte können ganz schnell wieder weg sein.
Auch in der Schweiz.

nw Es sind nicht zuletzt religiös-fundamenta¬
listische Kräfte, die die reproduktive
Selbstbestimmung von Frauen einschränken
wollen. Wie können progressive Bewegungen,

auch religiöse, darauf reagieren?

ro Das Abtreibungsverbot der Kirche steht ja
so nicht in der Bibel. Wir müssen uns bewusst
sein, dass die Kirche Regeln folgt, die nicht
unbedingt aus den Quellentexten des Christentums

ableitbar sind. Der Schweizerische Katholische

Frauenbund hat das Leid der Frauen ins
Zentrum gestellt. Es geht nicht um Frauen, die
ein «liederliches» Leben führen. Der Begriff
«liederlich» stand bis in die 1980er Jahre in
unseren Gesetzbüchern. Warum wird Frauen
nicht zugestanden, eine schwierige Entscheidung

verantwortlich zu treffen?

ebm Es gibt heute mit einer liberalen Gesetzgebung

nicht mehr Abtreibungen als früher.
Die Frauen wurden nicht «liederlicher»! -
Kürzlich war ein Paar bei mir in der Praxis. Die
Frau wollte abtreiben, der Mann nicht. Das war
heftig. Ich habe mir vorher nie überlegt, was
das für die Männer bedeutet. Für mich war klar,
dass die Frau das Recht hat zu entscheiden, ob
sie diese Schwangerschaft will oder nicht.

Nw Was für Männerrollen und Verantwortlich¬
keiten von Männern punkto Reproduktion
und Familie erleben Sie in der Praxis?

ebm Ich sehe die ganze Palette. Ich finde, die
Männer müssen sich neu definieren. Der «starke
Mann» hat ausgedient, und der, der auch gerne
für Kinder sorgen möchte, hat noch zu wenig
Platz.

ro Solange wir noch Dinge sagen wie «Der
Mann ist ein Lieber, er hilft im Haushalt», sind
wir noch nicht so weit... Männer müssen sich
eine neue Rolle erarbeiten, mit den ganzen
Kämpfen, die dazu notwendig sind. Wenn der
Mann ein Kind haben möchte, muss die Arbeit
auch entsprechend aufgeteilt werden. Es muss
entsprechend Lohngleichheit und Teilzeitstellen

für alle geben.

nw Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
prägen die Diskussionen um Reproduktionsmedizin

sehr stark. Geht es eigentlich
um gesellschaftliche Veränderungen und
gar nicht um die Frage, welche Probleme
Reproduktionsmedizin lösen kann?

ro Ja, mit einem Blick in die Zukunft: Wie
gehen wir mit schwangeren Männern um? Mit
Frauen, die ein Recht auf ihre Spermienzellen
haben? Wie gehen wir mit Elternschaft um, die
vier Personen involviert? Wer ist dort rechtlich
berechtigt, für das Kind zu sorgen? Wer kann
das Kind beerben? All diese Fragen finde ich
sehr wichtig. Und, die alte, ungelöste Thematik:

Jede sechste alleinerziehende Person ist
armutsbetroffen - wie können wir bei einer
solchen Zahl als Gesellschaft so wenig tun? •
O Elisabeth Berger-Menz, *1962, ist Gynäkologin und

Geburtshelferin mit Spezialisierung in
Reproduktionsmedizin. Sie ist seit 22 Jahren selbstständig
in ihrer Praxis tätig und Belegärztin am Linden-
hofspital Bern.

O Regula Ott, *1984, ist Bioethikerin und arbeitet
als Lehrbeauftragte an der Universität Zürich
und an der Zürcher Hochschule für angewandte
Wissenschaften ZHAW.

Neue Wege 3.22 39




	"Mama, Papa, Kind"

