Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 3

Artikel: "Mama, Papa, Kind"

Autor: Ott, Regula / Berger-Menz, Elisabeth / Hui, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002422

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Mama, Papa,
Kind»

Neue Wege-Gesprich mit Regula Ott
und Elisabeth Berger-Menz
von Matthias Hui und Geneva Moser

Bieten reproduktionsmedizinische
Methoden ein Mehr an Gerechtig-
keit? Die Gynidkologin Elisabeth
Berger-Menz und die Bioethikerin
Regula Ott, frithere Mitarbeiterin
des Schweizerischen Katholischen
Frauenbundes, diskutieren iiber
Normvorstellungen, Grenzen und
Moglichkeiten.

w Regula Ott, wer darf sich eigentlich
fortpflanzen?

ro Eine schone Einstiegsfrage. Das eine sind
die Gesetze — wer darf? Das andere ist das
Ethische — wer sollte diirfen? Als Bioethikerin
mache ich mir insbesondere zu den ethischen
Fragen Gedanken: Was haben wir fiir Vor-
stellungen von Familie, und was modchten wir
nachbilden mit der Fortpflanzungsmedizin?

w Sie, Frau Berger-Menz, begegnen in
lhrer gyndkologischen Praxis Menschen
mit Fragen und Wiinschen — oft

34

unerfiillten — rund um Reproduktion.
Wie gehen Sie mit den belastenden
und frustrierenden Momenten um?2
Wie begleiten Sie diese Menschen?

esm Ich versuche, die Paare von A bis Z zu
begleiten. Bei der ersten Begegnung miissen
beide in die Praxis kommen, also Mann und
Frau, beziehungsweise nach der Einfiihrung der
«Ehe fiir alle» im Juli 2022 auch Frau und Frau.
Nach dem meist langen Informationsgespriach
begleite ich oft «nur» die Frauen. Besonders im
Moment wegen Corona — wir kdnnen nicht zu
viele Leute in der Praxis haben — sind Ménner
nur am Rande dabei. Je nachdem, was ein
Paar will oder nicht will, begleite ich die Frau
medizinisch mit Medikamenten, Gesprichen
und Untersuchungen. Wenn das Paar schnell
schwanger wird, ist das nicht sehr anspruchs-
voll. Wenn es hingegen lange dauert oder gar
nicht klappt, wird es anstrengend. Ich schlage
regelmissige Standortbestimmungen auch
mit der/dem Partner*in vor. Wenn ich merke,
dass die Frauen, manchmal auch die Manner,
verzweifeln, versuche ich sie zu einer psycho-
therapeutischen Begleitung zu motivieren.
Manche Paare holen sich Hilfe, andere haben
Angst, dass sie dann erst recht als verriickt gel-
ten, weil ja schon alle sagen, es sei nicht nor-
mal, reproduktionsmedizinische Therapien zu
machen oder keine Kinder zu haben.

w Die Frage «Wer darf sich fortpflanzen2»
bildet gesellschaftliche Vorstellungen
ab, in welchem Rahmen Fortpflanzung
geschehen soll. Kann Reproduktions-
medizin dazu beitragen, Formen von
Ungleichheiten und fixen Rollenvorstel-
lungen aufzubrechen?

esm Die Diskussion um Fortpflanzung inner-
halb von homosexuellen Paaren war lange in
der Diskussion. Vor fiinfzehn Jahren war das
in der Schweiz undenkbar. Ich bin iiberrascht,
dass es die «Ehe fiir alle», auch mit Zugang zur
Spermienspende, jetzt gibt.

ro Das ist ein sehr schénes Beispiel fiir Nor-
menverdanderung. Ich kenne viele Kinder, die
dlter als zehn Jahre und bei homosexuellen
Eltern aufgewachsen sind. Fiir die Mehrheit
war das sehr lange ein Tabu. Wie kommt es
zu solchen Verdnderungen? Wer lebt welche
Realitdten? Bei der Reproduktionsmedizin
lasst sich an vielen Beispiele zeigen, welche
Normvorstellungen vorherrschen und wie eng
sie sind: «Mama, Papa, Kind» ist ein Wunsch,
den sehr viele Menschen von klein auf in sich

Neue Wege 3.22



tragen, ohne ihn stark hinterfragen zu kdnnen.
Das ist spannend, gerade weil wir wissen, dass
viele Menschen nicht die Moglichkeit haben,
ein Kind zu bekommen, das biologisch mit
ihnen verwandt ist. Was dann? Dass Sie, Frau
Berger-Menz, in Threr Praxis psychotherapeu-
tische Massnahmen mitdenken, finde ich toll.
Was fiir Fragen haben Ihre Patient*innen, wenn
es um die Vorstellung geht, keine Kinder zu
bekommen? Ein Leben ohne Kinder — ist das
denkbar?

esm Viele stehen vor einer vermeintlich uniiber-
windbaren Wand. Haufig kommt es zu einem
Zusammenbruch — und das nicht nur bei
Frauen oder Paaren, die schon sehr jung einen
Kinderwunsch hatten. Der Mensch meint, er sei
fruchtbar. Das wird nie hinterfragt.

mw Gibt es in lhrer Praxis Situationen, wo Sie
einem Paar sagen: «So, hier héren wir auf.
Jetzt haben Sie lange genug probiert»?
Haben Sie manchmal eine bremsende
Funktion?

esm Oft, ja. Von den Paaren, die wegen einer
Kinderwunschbehandlung kommen, werden
etwa siebzig Prozent mit einem Kind weggehen.
Das ist viel, aber die anderen dreissig Prozent
sind auch viel. Diese warten hiaufig darauf,
dass ich «Stopp» sage. Das Gesetz schiitzt uns,
beispielsweise muss nach drei Zyklen kiinstli-
cher Befruchtung ein Gesprich gefiihrt werden.
Ich erlebe es aber oft, dass Paare nach meinem
«Stopp» in eine andere Klinik gehen. Es gibt
einenriesigen « Tourismus», und der ist erlaubt.

mw Was wiirde den betroffenen Paaren
und Frauen helfen, diese uniberwindbare
Wand der Kinderlosigkeit abzubauen?
Was wire gesellschaftlich notwendig, damit
verschiedene Formen der Existenz akzep-
tabel sind?

esm Es geht um das Enttabuisieren von Kin-
derlosigkeit, insbesondere ungewollter. Wir
setzen enorme Energie ein — und das ist gut
und richtig —, dass die jungen Menschen ver-
hiiten. Aber es spricht kaum jemand dariiber,
dass es Menschen gibt, die nie Kinder haben,
oder dass wir alle dlter werden. Es gibt Frauen,
die entsetzt sind, wenn ich ihnen sage, dass es
mit 39 nicht mehr selbstverstindlich ist, ein
Kind zur Welt zu bringen. Es wére gut, schon
in der Schule auch dariiber zu sprechen. Die
Entwicklung lauft eher so, dass Frauen sich im
Beruf verwirklichen. Kinderhaben hat lange
keinen Platz, und plétzlich ist man zu alt.

Neue Wege 3.22

Die Kinderbetreuung miisste beispielsweise
so organisiert sein, dass es normal ist, wenn
Frauen wihrend des Studiums Kinder kriegen.

ro Damit verschiedene Existenzweisen denk-
bar werden, miissen wir iiber Geschlechter-
vorstellungen, iiber Rollenverstindnisse spre-
chen. Und die Fragen stellen: Was ist ein gutes
Leben? Warum diirfen nur bestimmte Gruppen
Fortpflanzungsmedizin in Anspruch nehmen?
Warum nicht Einzelpersonen? Warum nicht
Familien mit vier Elternteilen? Was sind die
Vorstellungen dahinter, die Griinde dafiir oder
dagegen? Dariiber sollten wir sprechen kdn-
nen, ohne gleich eine grosse Empo6rung im
Raum zu haben. Bis heute gibt es noch immer
die Vorstellung, dass eine Frau ihr Lebens-
ziel erst dann erreicht habe, wenn sie ein Kind
geboren hat. Gleichstellungspolitisch wirkt die
Zeit bis zu den 1990er Jahren noch nach, in der
Frauen in vielen Gebieten dem Mann unterstellt
war. Als alleinstehende Frau ein Kind iiber eine
Samenspende zu bekommen, ist heute in der
Schweiz rechtlich schwierig ...

esm ES ist nicht erlaubt.

ro Selbststindig kann das gemacht werden,
aber eine Arztin macht sich strafbar, wenn sie
eine solche Insemination unterstiitzt. Warum
ist bei einer Spermienspende aus dem Freun-
deskreis die drztliche Beihilfe zur Insemina-
tion verboten? Solche Konstellationen wiirden
eine persOnliche Beziehung zwischen Spen-
der und Kind erméglichen. Warum wird das
nicht gleich behandelt wie eine Spende einer
Spermienbank?

esv Wahrscheinlich geht es um die Angst vor
dem Konfliktpotenzial in solchen Konstellatio-
nen. Fiir die Spender ist das anspruchsvoll: Ich
bin zwar nicht der Vater, sondern nur der Spen-
der, aber plotzlich kommt doch der Wunsch
nach einer Vaterrolle ...

ro Alternative Formen auszuprobieren ist
immer eine Herausforderung. Uns fehlen sogar
die Begriffe. Das zeigt sich an Ihrem Beispiel:
Wir kennen nur den Begriff «Vater» und «Spen-
der». Es briauchte neue Begriffe fiir biologische
und soziale Vaterschaft.

esm Dafiir 1dsst das Schweizer Gesetz keine
anonymen Spermienspenden zu. In ande-
ren Landern ist das hdufig nicht so. Ich finde
unsere Regelung, nach der das Kind mit acht-
zehn Jahren herausfinden kann, wer der Vater
ist, sinnvoll.

35



ro Die Nationale Ethikkommission hat emp-
fohlen, dass das Kind auch schon vor der
Volljahrigkeit die Daten auf Wunsch erhalten
koénnte. Ich finde das eine gute Idee. Das Wis-
sen iiber unsere Herkunft ist eine sehr wichtige
Sache, gerade in der Pubertit.

w Wenn wir noch bei der «Ehe fiir alle» bleiben:
Die Spermienspende war in der Abstim-
mung Uberraschend unumstritten. Was aber
immer wieder thematisiert wurde, war
die Leihmutterschaft. Das liberrascht, weil
ihr Verbot in der Verfassung festgeschrieben
ist und sie nicht zur Debatte stand.

Wieso wurden diese Themen verquickt?

ro Diese Verquickung sagt viel iiber den Dis-
kurs aus. Es wurden interessanterweise Lesben

mit Schwulen verglichen und nicht Lesben und

Schwule mit Heterosexuellen. Warum werden

Minderheiten neben Minderheiten gestellt?
Fiir das Verbot von Leihmutterschaft fiir alle

gibt es gute Griinde: Es geht um den Schutz von

Leihmiittern vor Ausbeutung. Hingegen gibt es

bei der Spermienspende eine Ungleichbehand-
lung, die wir meiner Meinung nach nicht ver-
teidigen konnen. Das ist eine Diskriminierung

von lesbischen Paaren.

mw Gibt es ein Szenario, in welchem Leih-
mutterschaft gesetzlich erlaubt und
so geregelt sein kénnte, dass sie ethisch
vertretbar ware und Leihmiutter aus-
reichend geschitzt waren?

esm SO, wie es jetzt 1duft, finde ich es eine Kata-
strophe, und ich unterstiitze niemanden bei
diesem Wunsch. Transnationale Leihmutter-
schaften in Landern wie Indien oder auch den
USA halte ich, etwas drastisch ausgedriickt,
fiir moderne Sklaverei. In der Pandemie gab
es schreckliche Schlagzeilen von Féllen von
Kindern, die in einem Hotel liegen und die nie-
mand abholen konnte. Wenn Leihmutterschaft,
dann in der Schweiz, geschiitzt und sehr gut
bezahlt. Aber emotional ist Leihmutterschaft
fiir mich undenkbar.

ro Ich finde eine gute Losung auch schwierig
vorstellbar. Vielleicht wire das Gegenteil Ihres
Vorschlags denkbar: altruistisch, ganz ohne
Bezahlung ausser den realen Kosten, im Freun-
deskreis. Aber das fiihrt zu weiteren Problemen.

m Eine weitere Technologie ist das Social
Freezing. Sie wenden das in lhrer Praxis an,
Frau Berger-Menz. Was beinhaltet diese
Methode?

36

eem Eizellen durchlaufen, wie der Rest des Kor-
pers, einen Alterungsprozess. Je élter eine Frau
ist, desto mehr haben diese Zellen genetische
Schiden und desto weniger sind sie befrucht-
bar. Die Wahrscheinlichkeit, ein Kind zu
bekommen, sinkt mit dem Alter, und Aborte
werden hdufiger. Vom Gesetz her diirfen wir
Eizellen einfrieren und bis zu zehn Jahre auf-
bewahren, auch ohne medizinische Indika-
tion wie beispielsweise Krebs. Die Nachfrage
nach diesem Social Freezing hat seit der Ande-
rung des Fortpflanzungsmedizingesetzes 2016
zugenommen. Insbesondere die Altersgruppe
zwischen dreissig und fiinfunddreissig nutzt
dieses Angebot, hdufig Akademikerinnen. Es
kommt zu anspruchsvollen Gesprichen, weil
sich viele Frauen Social Freezing zu einfach
vorstellen. Die Behandlung ist anstrengend
und kostet sehr viel, die Erfolgschancen sind
begrenzt.

w Ist lhre Perspektive reprasentativ fiir
Schweizer Reproduktionsmediziner*innen?

esm Nein, gar nicht. Ich bewerbe Social Freezing
nicht. Es gibt Kliniken, die wie wahnsinnig
einfrieren. Und es gibt Arbeitgeber, die das
ihren Angestellten bezahlen. — Grundsétzlich
verstehe ich die Griinde fiir Social Freezing
gut und denke manchmal, ich hitte das auch
machen sollen. Dann hitte ich jetzt vielleicht
nicht nur ein Kind, sondern mehrere. Ich hatte
als Akademikerin mit viel Arbeit lange gar kei-
nen Platz fiir Familienplanung.

ro Auchich finde das Social Freezing ein gutes
Beispiel dafiir, wie institutionelle Ungleich-
heiten auf das Individuum heruntergebrochen
werden. Das Individuum, in diesem Fall die
Frau, hat ein kleines Zeitfenster, gleichzeitig
gehort es dazu, ein Kind zu bekommen, und
ist mit sozialem Druck verbunden, auch wenn
es dem personlichen Wunsch entsprechen mag.
All das wird dann auf dieses Social Freezing
geladen, was als Technologie, wie Sie sagen,
vielleicht eine tolle Sache ist. Wenn wir die
Technologie einbetten in ungerechte Systeme,
wird es schwierig. Mit Ungerechtigkeit meine
ich zum einen, dass diese Kopplung zwischen
Elternschaft und Weiblichkeit besteht, zum
andern die ungel6sten Betreuungsfragen, wo
es immer noch so ist, dass Frauen den Gross-
teil an Arbeit iibernehmen. All das wird auf
dem Riicken des Individuums ausgetragen und
Social Freezing als Losung angeboten. Des-
halb Social Freezing verbieten zu wollen, 16st
das Problem allerdings auch nicht.

Neue Wege 3.22



w Diese Methode steht im Kontext unseres
Wirtschaftssystems: Stichwort Leistungs-
druck in Frauenbiografien und die
enormen Behandlungskosten. Die kapita-
listische Wirtschaftsweise tragt dazu
bei, den endlosen Machbarkeitswahn
aufrechtzuerhalten.

ro Die zentrale Frage ist fiir mich: Wie wol-
len wir leben? Geht es uns um die Wirtschaft,
darum, wie viel wir verdienen, wie wir mehr
Wohlstand generieren, mehr produzieren und
mehr konsumieren? Solange wir eine Gesell-
schaft haben, in der es ein Nachteil ist, ein Kind
zukriegen, weil ich dann bei der Arbeit ausfalle
oder meine Karriere nicht verfolgen kann, liegt
der Schwerpunkt ganz klar bei der Arbeit. Dann
konnten wir beispielsweise mit einer Eltern-
zeit, in der beide Elternteile gleich lange «aus-
fallen», Gegensteuer geben. Wir miissen iiber
Lohngleichheit sprechen und iiber unterschied-
liche Lebensformen — mit oder ohne Kind.

w In der Pranataldiagnostik hat sich die
Technik rasant weiterentwickelt. Es ist
inzwischen sehr viel leichter méglich,
Trisomien zu erkennen, auch ohne
Fruchtwasserpunktion. Das stellt die
grosse Frage: Wer darf eigentlich
zur Welt kommen?

eem Ich weiss es nicht. Wahrscheinlich darf zur
Welt kommen, wer erwiinscht ist. Und das ist
sehr individuell.

ro Neben der Frage, wer zur Welt kommen
darf, gibt es auch die Frage, wer muss. In der
katholischen Kirche galt friiher ein ganz klares
Muss. Historisch ldsst sich aber rekonstruie-
ren: In der griechischen Denkweise sprach man
von der Beseelung eines ménnlichen Fotus
nach vierzig und eines weiblichen nach neun-
zig Tagen. Die Kirche sprach dann von achtzig.
Es war legal, innerhalb der ersten drei Monate
abzutreiben. Erst im 19.Jahrhundert, mit den
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen zur
Zeugung, entschied Papst Pius X. 1869, dass
Abtreibung ab der Zeugung verboten sei. Das
zeigt gut, dass sich Wertvorstellungen — auch
in der Kirche — entwickeln. Punkto Abtreibung
galtin der Ethik lange «Frau versus Kind»: Die
bose Frau will das arme Kind nicht, wir miis-
sen also als Gesellschaft das Kind schiitzen. In
empirischen Untersuchungen zeigte sich aber:
Die befragten Frauen denken nicht so, son-
dern vielmehr: Ich habe Verantwortung fiir ein
Kind. Was fiir ein Leben kann ich diesem Kind
ermoglichen, was kann ich nicht? Vor diesem

Neue Wege 3.22




Hintergrund sind Selbstbestimmung und Ver-
antwortung die zentralen Begriffe, weniger
«diirfen» oder «miissen».

w Menschen mit Behinderungen kritisieren
aber, wie ihr Leben eingeschrankt,
problematisiert und als nicht lebenswert
abgetan wird. Sind nicht bestimmte
technische Méglichkeiten mit der Vorstel-
lung verkniipft, es sei moglich und
wiinschenswert, Leben mit Behinderung
zu verhindern?

esv Wir werden nie alle Krankheiten oder
Behinderungen vorgeburtlich erkennen und
viele Paare wollen nicht wissen, ob ihr Kind
eine Behinderung hat, andere wollen das Kind
auch austragen mit Behinderung!

ro Eine Frau, die sich fiir eine Abtreibung eines

behinderten Kindes entscheidet, spricht damit

nicht allen Menschen mit Behinderung das

Recht auf ein wiirdevolles und erfiilltes Leben

ab. Sie entscheidet individuell: Ich kann ein

Kind mit Behinderung in dieser Gesellschaft
nicht begleiten. Die zentrale Frage nach einer
inklusiven Gesellschaft diirfen wir nicht zu

sehr mit Abtreibung verlinken. Nicht die Tech-
nologien sind das Geféhrliche, sondern unsere

Normen und Bewertungen in der Gesellschaft.
Wenn ich als Frau weiss, dass mein Kind mit
einer Behinderung in unserer Gesellschaft ein

schones Leben haben kann, ich nicht als Fami-
lie in Armut leben muss, die Betreuung mei-
nes Kindes organisiert werden kann, dann sind

diese Sorgen nicht Teil der Abwagung, ob ich

das Kind haben kann oder nicht.

esm Mir macht Sorge, dass dieses Thema von
Abtreibungsgegner*innen instrumentalisiert
wird und sie das Recht auf Abtreibung wieder
in Frage stellen.

w Sprechen wir liber das Thema der reproduk-
tiven Selbstbestimmung. Wer liber das
Internet versucht herauszufinden, welche
Arzt*innen im Raum Bern Abtreibung
anbieten, findet kaum etwas. Gibt es
Hemmungen, das 6ffentlich auszuschreiben?
Ist es, weil dieses Thema so unglaublich
aufgeladen ist und rechtskonservativ massiv
bespielt wird?

esm Ich habe Abtreibungen durchgefiihrt und
fithre sie noch immer durch, aber ich kenne
Kolleg*innen, die sie aus religiosen Griinden
verweigern. Auf der Homepage schreibt nie-
mand: Ich mache Abtreibungen. Aber jede

Neue Wege 3.22



Gynikologin lernt dies in der Ausbildung. Es
ist ein Tabuthema. Die Gefahr besteht, dass
man Frauen dieses Recht wieder wegnimmt.

ro Selbstbestimmung ist kein linearer Prozess.
Es wird nicht einfach immer besser. Gewisse
Rechte kénnen ganz schnell wieder weg sein.
Auch in der Schweiz.

w  Es sind nicht zuletzt religiés-fundamenta-
listische Krafte, die die reproduktive Selbst-
bestimmung von Frauen einschranken
wollen. Wie kénnen progressive Bewegun-
gen, auch religiése, darauf reagieren?

ro Das Abtreibungsverbot der Kirche steht ja
so nicht in der Bibel. Wir miissen uns bewusst
sein, dass die Kirche Regeln folgt, die nicht
unbedingt aus den Quellentexten des Christen-
tums ableitbar sind. Der Schweizerische Katho-
lische Frauenbund hat das Leid der Frauen ins
Zentrum gestellt. Es geht nicht um Frauen, die
ein «liederliches» Leben fithren. Der Begriff
«liederlich» stand bis in die 1980er Jahre in
unseren Gesetzbiichern. Warum wird Frauen
nicht zugestanden, eine schwierige Entschei-
dung verantwortlich zu treffen?

esm Es gibt heute mit einer liberalen Gesetz-
gebung nicht mehr Abtreibungen als friiher.
Die Frauen wurden nicht «liederlicher»! —
Kiirzlich war ein Paar bei mir in der Praxis. Die
Frau wollte abtreiben, der Mann nicht. Das war
heftig. Ich habe mir vorher nie iiberlegt, was
das fiir die Manner bedeutet. Fiir mich war klar,
dass die Frau das Recht hat zu entscheiden, ob
sie diese Schwangerschaft will oder nicht.

nw Was fir M@nnerrollen und Verantwortlich-
keiten von Mdnnern punkto Reproduktion
und Familie erleben Sie in der Praxis?

esm Ich sehe die ganze Palette. Ich finde, die
Minner miissen sich neu definieren. Der «starke
Mann» hat ausgedient, und der, der auch gerne
fiir Kinder sorgen mochte, hat noch zu wenig
Platz.

ro Solange wir noch Dinge sagen wie «Der
Mann ist ein Lieber, er hilft im Haushalt», sind

wir noch nicht so weit ... Manner miissen sich

eine neue Rolle erarbeiten, mit den ganzen

Kémpfen, die dazu notwendig sind. Wenn der
Mann ein Kind haben mochte, muss die Arbeit

auch entsprechend aufgeteilt werden. Es muss

entsprechend Lohngleichheit und Teilzeit-
stellen fiir alle geben.

Neue Wege 3.22

mw Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
pragen die Diskussionen um Reproduktions-
medizin sehr stark. Geht es eigentlich
um gesellschaftliche Veranderungen und
gar nicht um die Frage, welche Probleme
Reproduktionsmedizin I6sen kann?

ro Ja, mit einem Blick in die Zukunft: Wie
gehen wir mit schwangeren Mdnnern um? Mit
Frauen, die ein Recht auf ihre Spermienzellen
haben? Wie gehen wir mit Elternschaft um, die
vier Personen involviert? Wer ist dort rechtlich
berechtigt, fiir das Kind zu sorgen? Wer kann
das Kind beerben? All diese Fragen finde ich
sehr wichtig. Und, die alte, ungeloste Thema-
tik: Jede sechste alleinerziehende Person ist
armutsbetroffen — wie kénnen wir bei einer
solchen Zahl als Gesellschaft so wenig tun? @

QO Elisabeth Berger-Menz, *1962, ist Gynikologin und
Geburtshelferin mit Spezialisierung in Repro-
duktionsmedizin. Sie ist seit 22 Jahren selbststdndig
in ihrer Praxis tdtig und Belegérztin am Linden-
hofspital Bern.

O Regula Ott, *1984, ist Bioethikerin und arbeitet
als Lehrbeauftragte an der Universitit Ziirich
und an der Ziircher Hochschule fiir angewandte
Wissenschaften ZHAW.

39






	"Mama, Papa, Kind"

