
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 3

Artikel: Reproduktionstechnologien und Ethik

Autor: Schrupp, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reproduktions-
technologien

und Ethik
Antje Schrupp

Mithilfe moderner
Reproduktionstechnologien wird es immer
einfacher, einen eigenen Kinderwunsch

zu erfüllen. Damit
verbunden sind viele ethische Fragen.
Sie kreisen oft um den
Fortbestand der «natürlichen» Familie
oder betreffen die Bedingungen,
unter denen Kinder «produziert»
werden. Als ethische Richtschnur
sollte dabei nicht Ideologie,
sondern die Freiheit und Würde
aller Beteiligten gelten.

Seit 1978 das erste «in vitro» gezeugte Baby
zur Welt kam, haben Reproduktionstechnologien

eine rasante Entwicklung genommen.
Damit sind auch die ethischen Herausforderungen

der Fortpflanzung auf ein völlig neues
Niveau angestiegen. Bei einer IVF (In-vi-
tro-Fertilisation) muss die schwangere Person
beispielsweise nicht mehr mit der Spenderin
der Eizelle identisch sein. Das bringt einiges

durcheinander. Nicht nur können Babys jetzt
drei «biologische» Eltern haben - die beiden

Spenderinnen der Keimzellen sowie die
Schwangere. Mittels moderner Reproduktionstechnologie

ist es inzwischen auch möglich,
Gebärmütter und Eierstöcke zu transplantie-
ren, Spermafäden gezielt in einzelne Eizellen
zu injizieren oder menschliche Keimzellen
einzufrieren. Ausserdem können Embryonen
nun selektiert werden, zum Beispiel auf mögliche

Behinderungen, gewünschte reproduktive
Varianten des Körpers - mit Vulva oder Penis,
XX- oder XY-Chromosomen - und weitere
genetische Merkmale. Was davon soll erlaubt
sein und was verboten?

Bisher wird die gesellschaftliche Akzeptanz
bei der Anwendung von Reproduktionstechnologien

fast ausschliesslich an die Ähnlichkeit
zur traditionellen Familie geknüpft. Zum
Beispiel schliessen viele nationale Gesetzgebungen

homosexuelle Paare oder Alleinstehende
davon aus. Oder: Kinderwunschbehandlungen
werden vorwiegend für heterosexuelle Paare
in einer bestimmten Altersspanne finanziell
unterstützt. Zwar gibt es inzwischen auch
einen Trend dahin, homosexuelle Paare als
Kundinnen zu akzeptieren, etwa in Skandinavien,

Kanada, einigen US-Bundesstaaten und
seit Januar 2022 auch in Israel. Aber auch hier
wird betont, dass diese doch «ganz normale»
Familien seien.

Bei diesem «Framing» spielt in vielen
Kontexten die christliche Weltanschauung eine
grosse Rolle. Die Kirchen haben über
Jahrhunderte die lebenslange, monogame,
heterosexuelle Ehe als einzig legitimen Ort der
Fortpflanzung behauptet, als Ausdruck sowohl des
Willens Gottes als auch der Ordnung der Natur.
Zudem war christliche Dogmatik gegenüber
der Medizintechnologie traditionell skeptisch
eingestellt : Wer sich mithilfe von Wissenschaft
und Technologie am menschlichen Körper zu
schaffen macht, wolle «Gott spielen», lautete
der Vorwurf.

«Ganz normale»
Familien

Dieser ideengeschichtliche Hintergrund prägt
die Auseinandersetzung mit Reproduktions-
technologien bis heute. Zum Beispiel wird der
Einsatz von IVF und anderen Verfahren legitimiert,

indem so getan wird, als würden sie gar
nichts Neues bringen, sondern lediglich dabei
helfen, «ganz normale» Familien zu ermöglichen.

Sie stünden sozusagen gar nicht «gegen
die Natur», sondern ganz im Gegenteil «im
Dienst der Natur». Zum Beispiel rechtfertigen

6 Neue Wege 3.22



heterosexuelle Paare die Beauftragung einer
Leihmutter häufig damit, dass es doch ein
«natürlicher» Wunsch von Paaren sei, Kinder
zu haben. Die konkrete Umsetzung gilt hingegen

als etwas Privates, in das andere sich nicht
einzumischen haben. Das geht so weit, dass
Reproduktionsagenturen den Auftraggeberinnen

künstliche Bäuche zur Verfügung stellen,
mit deren Hilfe sie eine eigene Schwangerschaft

vortäuschen können. Auch bei der
Zeugung von Embryonen mit gekauften Ei- oder
Keimzellen wird darauf geachtet, eine genetische

Verwandtschaft nahezulegen: Die verwendeten

Keimzellen müssen von Spenderinnen
stammen, die den Auftragseltern äusserlich
(zum Beispiel bezüglich Hautfarbe oder
Augenform) ähnlich sind - einen sachlichen
Grund dafür gibt es eigentlich nicht. Sogar
der Begriff «Reproduktionsmedizin» selbst
untermauert diese Vorstellung von familiärer
Normalität, denn er hebt einen vermeintlichen
Heilungsaspekt hervor, so als sei Unfruchtbarkeit

oder die nicht vorhandene Fähigkeit zum
Schwangerwerden eine Krankheit, während sie
doch zum Menschsein dazugehört.

Diese Art und Weise der Debatte ist meines
Erachtens höchst problematisch. Zum einen
vergrössert sie die Normativität des traditionellen

Familienmodells. Während es zum
Beispiel früher recht häufig vorkam, dass Paare
kinderlos blieben, müssen sie sich heute dafür
rechtfertigen. Zum andern finden inhaltliche
Debatten über eine Ethik der Reproduktion -
gesellschaftlich gesehen - hingegen kaum
statt. Die Imitation traditioneller «Normalität»

verhindert, dass gemeinsam sinnvolle
Kriterien für den Umgang mit diesen Technologien

entwickelt werden können. Stattdessen
stülpen viele den neuen Verwandtschafts- und
Familienformen einfach alte Modelle über.
So folgt die Zeugung qua IVF weiterhin dem
alten Narrativ der Geschlechterhierarchie des

Aristoteles, der in seiner Schrift Die Zeugung
der Geschöpfe die Ansicht vertreten hat, der
männliche «Same» sei das aktive, formende
Prinzip, während die Frau mit ihrem
Gebärmutterblut lediglich das passive Material für
dessen Gedeihen bereitstelle. Aus diesem
Grund ist der Begriff «Sperma», Samen im
Plural, für Ejakulat inhaltlich falsch. Es
enthält keinen Samen, sondern lediglich
Keimzellen, die sich erst noch mit einer anderen,
gegengeschlechtlichen Keimzelle vereinigen
müssen, damit etwas wachsen kann. Erst der
Embryo ist «Samen». Der biologisch zutreffende

Begriff für Ejakulat wäre «Pollen», die
laut Wikipedia dazu «dienen, die männlichen

Gameten geschützt zu den weiblichen

Empfangsorganen zu bringen und so [...] die
Befruchtung zu ermöglichen».

In demselben falschen Rahmen wird heute
über Leihmutterschaft gesprochen, nur dass
die als aktiv und massgeblich geltenden
Personen nun nicht mehr «die Männer» sind,
sondern die zahlungskräftigen Auftraggeberinnen.

Der scheinbar passive, rechtlose,
irrelevante Part wird dabei nicht mehr Frauen
per se zugeschrieben, sondern den Tragemüttern.

Ganz nach dem Motto «Der Kunde ist
König» haben etwa die US-amerikanischen
Promis Kim Kardashian und Kanye West 2016
der Presse mitgeteilt, der Frau, die gegen
Bezahlung mit «ihrem» dritten Kind schwanger

gewesen sei, sei «nicht nur untersagt worden,

zu rauchen und Drogen zu konsumieren,
sondern auch heisse Bäder zu nehmen, sich die
Haare zu färben oder rohen Fisch zu essen».
Diese neue Hierarchisierung zwischen
zahlenden und damit entscheidungsbefugten
Kundinnen und den weisungsempfangenden
Anbieterinnen reproduktiver Dienstleistungen
passt auch perfekt zur kapitalistischen
Organisationsform, die an die Stelle der traditionell
patriarchalen getreten ist.

Globaler Markt

Unter dem Radar eines emotionsgeladenen
und mit moralischem Pathos ausgetragenen
Schlagabtauschs zwischen denen, die «für»
und «gegen» moderne Reproduktionstechnologien

sind, hat sich eine globale Industrie
etabliert - und längst Fakten geschaffen: Dass
Leihmütter und Eizellenverkäuferinnen auf
einem kapitalistischen Markt auf häufig
menschenverachtende Weise ausgebeutet werden,
ist kaum zu leugnen. Dieser Aspekt müsste viel
stärker ins politische und öffentliche Bewusst-
sein gebracht werden, gerade wenn über neue
Möglichkeiten und Optionen von
Reproduktionstechnologien verhandelt oder berichtet
wird. Hier geht es nicht bloss um Ideologie.
Vielmehr müsste den mit dem Thema verbundenen

Prozessen konkrete Aufmerksamkeit
im Detail gewidmet und müssten nachvollziehbare

Kriterien entwickelt werden, anhand
derer sich ethische Urteile über die einzelnen
Verfahren und Praktiken fällen Hessen.

Was ist mit jenem Japaner, der sechzehn
Babys von verschiedenen thailändischen
Frauen hat austragen lassen mit der Begründung,

er wolle eben eine grosse Familie, und
als mehrfacher Millionär könne er sich das
leisten? Was ist mit der 60-Jährigen, die einen
aus den Gameten ihres Sohnes und der Schwester

seines Ehemannes gezeugten Embryo

Neue Wege 3.22 7



austrug und zur Welt brachte? Mit jenem Paar,
das die Leihmutter zur Abtreibung zwingen
wollte, nachdem sich herausstellte, dass der
Fötus das Downsyndrom hatte? Sind die beiden

spanischen Männer im Recht, die die von
ihnen beauftragte thailändische Tragemutter

mithilfe der Gerichte gezwungen haben,
ihnen das Kind nach der Geburt auszuhändigen?

Was ist mit jenen israelischen Eltern, die
ihrem Sohn nach einem tödlichen Autounfall

Ejakulat entnehmen Hessen, es einfroren
und dann auf die Suche nach einer geeigneten
Schwiegertochter gingen, die vier Jahre später
ihr Enkelkind austrug? Oder mit jener Witwe,
der das Oberlandesgericht München 2017 die
Befruchtung mit dem Sperma ihres verstorbenen

Ehemannes untersagte?

Rechte für
die betroffenen Frauen

Entscheidungen über solche Grenzfälle und
Konflikte treffen heute in der Regel
Richterinnen aufgrund von Gesetzgebungen, die
ursprünglich gar nicht für diese Situationen
geschaffen wurden. Im Ergebnis erscheint all
das eher willkürlich. Eine breite gesellschaftliche

Debatte gibt es genauso wenig wie eine
kohärente ethische Orientierung. Häufig
beanspruchen vor allem Gegnerinnen der
Reproduktionstechnologien pauschal, im Namen
der ausgebeuteten Frauen zu sprechen.
Materialistische Feministinnen wie das Kollektiv
«Kitchen Politics» verweisen aber darauf, dass
die Möglichkeit, die eigenen reproduktiven
Fähigkeiten zu «vermarkten», ein angesichts
ungerechter Wirtschaftsverhältnisse oftmals
verlockendes Angebot für Frauen in materiell
schwierigen Lebensumständen darstellt. Eine
Eizellenspenderin bekommt zwischen 500
und 1000 Euro (in den USA teilweise mehrere
tausend Euro, je nach angenommener
«Qualität»), eine Leihmutter zwischen 25'000 und
lOO'OOO Euro.

Liesse sich die Position dieser Frauen stärken,

indem der Reproduktionsmarkt aus der
heutigen, halblegalen Grauzone geholt und
gewerkschaftliche Organisierung und
Interessenvertretung von Leihmüttern und
Eizellenverkäuferinnen ermöglicht wird, wie einige
Aktivistinnen vorschlagen? Das ist sicher eine
zwiespältige Idee, sie muss aber zumindest
diskutiert werden können. Vor allem aber
müssen die betroffenen Frauen selbst zu Wort
kommen und gehört werden, denn sie wissen
selbst am besten, worunter sie besonders
leiden und welche konkreten Massnahmen nötig
wären, um ihre Situation zu verbessern. Zum

8



Beispiel müssten endlich alle Verträge als
sittenwidrig und damit als ungültig erklärt
werden, die Schwangeren einen bestimmten

Lebenswandel bezüglich medizinischen
Untersuchungen, Essen, Reisen oder Sport
vorschreiben. Es wäre auch darüber nachzudenken,

ob Leihmutterschaftsverträge nicht - analog

etwa zu Adoptionen - erst einige Wochen
nach der Geburt rechtskräftig werden, sodass
die Gebärende die Möglichkeit hat, sich selbst
für eine Mutterschaft zu entscheiden.

Um zu verhindern, dass Frauen durch die
Reproduktionsindustrie ausgebeutet werden,
braucht es sicher ein aktives Eintreten für
globale ökonomische Gerechtigkeit sowie für die
Sicherstellung individueller Freiheitsrechte.
Nur wenn Frauen in materiell abgesicherten
Verhältnissen leben, ist gewährleistet, dass sie
nicht aus purer Armut in Arrangements einwilligen,

die ihre Menschenwürde beschädigen. Je

mehr Rechte und gesellschaftliche Freiheiten
sie geniessen, desto eher können sie sozialem
Druck widerstehen und sich gegen etwaige
Ungerechtigkeiten zur Wehr setzen.

Alternative
Familienbeziehungen

Nebst den problematischen Aspekten von
moderner Reproduktionsmedizin gibt es
durchaus auch Chancen: In queerfeministi-
schen Kontexten wird etwa auf die Möglichkeiten

für nicht heteronormative Familien
verwiesen, da Reproduktionstechnologien
genetische Fortpflanzung unabhängig von bio -

logischen Körpervarianten möglich machen.
Aus diesem Grund fordert die Aktivistin Sophie
Lewis in ihrem gleichnamigen Buch Full
Surrogacy Now die vollständige Auflösung des
traditionellen Familienverständnisses hin zu
einer Akzeptanz vielfältiger Lebensformen
zwischen Geschlechtern und Generationen
durch eine offensive Nutzung und Akzeptanz
der technischen Möglichkeiten.

Tatsächlich hat sich der Familienbegriff in
der Queer Community seit den 1980er Jahren
gewandelt. Ging es früher darum, soziale
Verbindungen zu stärken, die die Enge des
biologischen Familienbegriffs relativieren,
hat sich der Kampf heute dahin verschoben,
dass auch queere Menschen biologisch
verwandte Familien gründen wollen. Die
kapitalistisch organisierte Reproduktionsindustrie
hat daran natürlich ein Interesse. Hier könnte
stärker ins Bewusstsein gerufen werden, dass
alternative Familienbeziehungen nicht per
se auf Reproduktionstechnologie angewiesen

sind. Schwangerschaften ausserhalb der

traditionellen Ordnung hat es immer gegeben,
ebenso Formen von Insemination ohne
körperlichen Geschlechtsverkehr. Die Möglichkeit,

Ejakulat auf mechanische Weise, etwa
mithilfe eines Becherchens oder Schlauches,
in die Nähe eines Gebärmuttermundes zu
bringen, ist naheliegend und wird sowohl im
Privaten als auch im medizinischen Bereich
mindestens seit dem 19. Jahrhundert angewendet.

Bis heute ist dies eine unbürokratische
Möglichkeit für lesbische Paare, alleinstehende

Frauen oder verschiedene Formen von
gemeinsamer Elternschaft ausserhalb
traditioneller Familienformen, Schwangerschaften
herbeizuführen.

Auch dass Kinder bei anderen Eltern als
ihren biologischen Zeuger*innen aufwachsen,
ist keine Folge der Technologie. Dass Kinder

aus kinderreichen Familien in die Obhut
anderer übergeben wurden und zum Beispiel
von kinderlosen Nachbarinnen oder Verwandten

aufgezogen wurden, kam früher vor allem
in ländlichen Bereichen immer wieder vor. In
der Aufbruchstimmung der 1960er Jahre haben
Studenten in den USA Ejakulat an Frauen
verkauft, die ohne Beziehung zu einem Mann
schwanger werden wollten, bis das verboten
beziehungsweise gesetzlich reguliert und
spezialisierten Samenbanken vorbehalten wurde.
Heute haben die sozialen Medien den unregulierten

Austausch von Gameten erneut aufleben
lassen: Über soziale Netzwerke wie Facebook
kann man als Person, die schwanger werden
möchte, in Kontakt mit potenziellen Ejakulats-
spendern treten und jeweils eigene, individuelle

Abmachungen über die Modalitäten der
entsprechenden Kooperation treffen. Dabei
zeigt sich, dass Geld längst nicht die einzige
Motivation ist, warum viele Männer bereitwillig

an der Zeugung von Kindern mitwirken.
Mehr politische und symbolische

Aufmerksamkeit ist vor allem für die Bedeutung
des Schwangerseins und den Prozess des

Übergangs der Geburt notwendig. Derzeit wird
häufig die gebärende Person aktiv aus dem
Bewusstsein verdrängt - auch dies eine Folge
der angestrebten «Normalitätssimulation».
So postete der US-Politiker Pete Buttigieg -
bekannt geworden durch seine Bewerbung
für die demokratische Präsidentschaftskandidatur

- im September 2020 auf seinem
Instagram-Kanal ein Schwarz-Weiss-Selfie
von sich und seinem Ehemann Chasten mit
der Nachricht, sie seien Eltern geworden. Die
frischgebackenen Väter posierten im Krankenhausbett,

mit Bändchen ums Handgelenk und
jeder ein gewickeltes Baby im Arm. Woher
kommen die Kinder? Wer hat sie geboren? Das,

Neue Wege 3.22 9



so die Aussage des geposteten Fotos, soll keine
Rolle spielen. Die Gebärerin bleibt unerwähnt
und unsichtbar, und zwar aus einem offensichtlichen

Grund: Die beiden Männer wollen sich
als «normale Familie» präsentieren. Und eine
«normale» Familie hat eben nur zwei Elternteile.

Ein dritter Elternteil im Bild würde stören.
Wie kommt der Übergang zwischen

Schwangerschaft und Familiengründung zustande, der
in der Instagram-Inszenierung von Buttigieg
nicht gezeigt wird? Welche ethischen Kriterien
legen wir an für den Fall, dass Kinder nach der
Geburt nicht bei der Gebärerin bleiben,
sondern in die Obhut anderer Erwachsener
überwechseln? Wie kann der Übergang zwischen
einer Schwangerschaft und der Familiengründung

auf eine freiheitliche Weise gestaltet
werden? Das anmassende «Gott will das so», mit
dem christliche Moraltheologie solche Debatten

in der Vergangenheit abwürgen konnte,
beeindruckt heute immer weniger Menschen.
Das Problem ist eben nicht, dass zwei Männer

gemeinsam Eltern sein möchten, sondern
dass sie dabei ein überkommenes Eheideal zu
imitieren versuchen, anstatt eine neue symbolische

Ordnung für ihre Lebensform zu finden.
Das zeigt gleichzeitig, wie sehr traditionelle
christliche Vorstellungen vom Zusammenleben

der Generationen in einer säkularen Variante

weiterhin kulturprägend sind. Und sogar
mehr noch: Da die Konzepte gewissermassen
ihres religiösen Ursprungs entkleidet wurden,
erscheinen sie noch universaler, noch
selbstverständlicher, werden noch weniger hinterfragt.

Genau das aber wäre nötig.

Die Würde
aller Beteiligten

Wegweisend sind dabei häufig diejenigen,
denen eine Simulation von traditioneller
Heteronormativität nicht möglich ist. Denn
ihnen bleibt gar nichts anderes übrig, als neue
Formen des Umgangs zu entwickeln. Zwar
machen schwule Paare unter den Kundinnen
von bezahlten Schwangerschaften nur einen
kleinen Anteil aus - die allermeisten
Auftragseltern sind nach wie vor heterosexuelle
Paare -, aber viele von ihnen gehen bereits
offen mit ihrer Familiengeschichte um. Häufig
hat die Tragemutter in ihrer Familienerzählung
einen eigenen Platz, es werden Weihnachtsund

Geburtstagsgrüsse ausgetauscht, und den
Kindern wird ihre biologische Herkunft von
klein auf transparent gemacht. Auch
alleinstehende Frauen bringen das Thema zunehmend

in die Debatte, wie die in der Schweiz
lebende Filmemacherin Marina Belobrovaja.

In ihrem 2021 erschienenen Dokumentarfilm
Menschenskind setzt sie sich reflektierend
und auch selbstkritisch mit ihrer Entscheidung
auseinander, ohne zugehörigen Vater ein Kind
zu bekommen. Um differenziertere Debatten
bemühen sich auch Familien, die Co-Eltern-
schaft praktizieren, also gemeinsame Elternschaft

ohne romantische Beziehung, wie der
Berliner Autor Jochen König, der über seine
Erfahrungen einige Bücher geschrieben hat.

Was von dem, was heute möglich ist, ist auch
gut und richtig? Was soll generell erlaubt und
was verboten werden? Wer darf unter welchen
Bedingungen das, was erlaubt ist, in Anspruch
nehmen? Und bei denen, die das dürfen: Was
davon wird über Sozialsysteme, etwa Krankenkassen,

solidarisch finanziert und was nicht?
Solche Fragen müssen anhand von inhaltlichen

Wertmassstäben beantwortet werden und
nicht entlang des Kriteriums, ob die betreffenden

Personen einem klassischen heteronormativen

Ideal entsprechen oder nicht. Es kann
bei ethischen Debatten über Reproduktions-
technologien weder darum gehen, sie pauschal
zu verdammen und stattdessen das Loblied der
«natürlichen» heterosexuellen Fortpflanzung
zu singen, noch darum, Eizellenverkauf und
bezahlte Schwangerschaften zu einer blossen
Dienstleistung zu erklären und den kapitalistischen

Marktgesetzen zu überlassen. Vielmehr
sollten wir überlegen, wie Freiheit und Würde
aller Beteiligten angesichts dieser neuen
Technologien sichergestellt werden können.
Ehrlicherweise muss man sagen, dass sich der
christliche Beitrag zu dieser Debatte bisher
als nicht besonders hilfreich erwiesen hat. •
O Antje Schrupp, *1964, ist promovierte Politik-

wissenschafterin, Theologin und Journalistin.
antjeschrupp.com

O Soeben ist erschienen:
Antje Schrupp: Reproduktive Freiheit
Eine feministische Ethik der Fortpflanzung.
unrast transparent Verlag, Münster 2022.

10 Neue Wege 3.22


	Reproduktionstechnologien und Ethik

