
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: Mit Karl Marx die Bibel lesen

Autor: Segbers, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit Karl Marx
die Bibel lesen1

Franz Segbers

Karl Marx wusste mit seiner umfassenden

Kenntnis der Bibel politisch zu
argumentieren. Als der frömmelnde preussi-
sche König Friedrich Wilhelm IV. daran
ging, die Rücknahme der Ehescheidungsgesetze

theologisch zu begründen, hielt
ihm Marx entgegen: «Dem Staat, der das
Christentum als seine höchste Norm, der
die Bibel als seine Charte bekennt, muss
man die Worte der heiligen Schrift
entgegenstellen, denn die Schrift ist heilig
bis auf das Wort» (MEW 1, 359)2. Marx
kritisiert die Religion der Herrschenden
und verteidigt die Bibel gegen ihren
Missbrauch durch die Herrschenden. Er hält
ihnen die Bibel als allgemeine höchste
Norm entgegen, die auch für die
Herrschenden gilt.

Als am 9. November 1989 der Spuk mit
dem Sozialismus vorbei zu sein schien,
wurden auch die grossen Erzählungen
vom Marxismus entsorgt. Heute scheinen

sie aus der Zeit gefallen - wie die
grosse Erzählung der Bibel schon vorher.

Was könnte dramatischer sein? Denn
mit dem Niedergang des Sozialismus ist
sein Widerpart, der Kapitalismus, keineswegs

ins Recht gesetzt. Die Bereicherung
der wenigen auf Kosten der vielen und
die Ausplünderung des Planeten gehen
nur umso schamloser ans Werk. Marx
hatte noch eine Hoffnung für die
«Lazarusschicht der Arbeiterklasse»; dass ein
System überwunden wird, dessen Maxime
lautet: «Akkumuliert, akkumuliert! Das
ist Moses und die Propheten!» (MEW 23,
621). Da die Krise des Kapitalismus sich
weiter verschärft, ist es aktueller denn je,
die grossen Erzählungen der marxschen
Theorie und der Bibel mit ihrem eingreifenden

Denken zu hüten und vor dem
Vergessen zu bewahren.

Diese beiden grossen Erzählungen
stehen in einer Wahlverwandtschaft.
Das sollte der Titel eines Sammelbandes

anzeigen, den Michael Ramminger

und ich zum 200. Geburtstag von
Karl Marx herausgegeben haben: Alle

Verhältnisse umzuwerfen und die Mächtigen

vom Thron zu stürzen3. Wer Marx
kennt, erkennt die Herkunft der ersten
Satzhälfte des Buchtitels. Sie bezieht
sich auf den kategorischen Imperativ
von Karl Marx, «alle Verhältnisse
umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes,

ein geknechtetes, ein verlassenes,
ein verächtliches Wesen ist» (MEW 1,

385). Bibelkundige erkennen im zweiten

Teil des Buchtitels das Magnifikat
aus dem Lukasevangelium, in dem
angekündigt wird: «Er stürzt die Mächtigen
vom Thron und erhöht die Niedrigen»
(Lk 1,52). Dieses Magnifikat ist zutiefst
biblisch-materialistisch: Es besingt die
Umkehrung von Verhältnissen, die
Menschen unten halten, sie arm und schwach
machen. So berühren sich die biblische
Tradition und der kategorische Imperativ
von Marx. Gemeinsam drängen sie, die
Verhältnisse zu transzendieren - wie im
Himmel also auch auf Erden.

Der zwangsgetaufte Jude
Karl Marx

Viel ist darüber spekuliert worden, wie
gross der Einfluss jüdischen Denkens auf
Karl Marx war, entstammte er doch einer
jüdischen Familie, die über Jahrhunderte
die Rabbiner der Gemeinde in Trier
gestellt hatte. Sein Vater musste zum
protestantischen Glauben übertreten, um
seine Zulassung als Rechtsanwalt in Trier
nicht zu riskieren. 1824 wurde dann auch
der Sohn Karl protestantisch getauft. Es
war ein Zwangstaufe. Auch wenn bei Karl
Marx eine bewusste jüdische Erziehung
kaum nachweisbar zu sein scheint, so hat
ihn der jüdische Hintergrund der Familie
sicherlich geformt.

Seine Kenntnisse der Bibel verdankt
Marx wohl dem evangelischen
Religionsunterricht: Über seinen Religionslehrer

ist er mit dem Protestantismus in
der Gestalt des reformierten Pietismus
in Kontakt gekommen, der sich deutlich
vom preussischen Luthertum unterschied.
Dieses hatte Marx als eine repressive
Staatsreligion der preussischen
Besatzungsmacht im Rheinland erlebt. Der
schwäbische Pietismus hingegen betonte
die Glaubenspraxis und hatte immer auch
etwas Aufmüpfiges in sich, wenn er etwa
die Autorität der Berufstheologen hinterfragte

und die Subjektivität der Glaubenden

herausstellte.

Neue Wege 1/2.22 51



Mit Marx
die Bibel lesen

Marx verfügte über eine umfassende
Kenntnis der theologischen und
biblischen Tradition. Dass er in seinen
zentralen und wichtigen Aussagen immer
wieder aus biblischen Metaphern und
Bibelzitaten schöpfte, ist jedoch weithin

unbeachtet geblieben: Marxistinnen
haben dies kaum bemerkt, und die
theologischen Gegnerinnen von Marx haben
ihm eine so gründliche Bibelkenntnis erst
gar nicht zugetraut.4 Es ist das Verdienst
von Reinhard Buchbinder in seiner
Dissertation Bibelzitate, Bibelanspielungen,
Bibelparodien und theologische Vergleiche

und Analogien bei Marx und Engels
(Berlin 1976), über vierhundert Bibelzitate

im gesamten Œuvre von Marx gefunden

und verifiziert zu haben.
Wie ein erratischer Block erscheint ein

lateinisches Zitat aus der Johannesapokalypse

bei Marx in seinem Werk Das Kapital

(MEW 23, 101), wo er den Kapitalismus

ökonomisch analysiert: Marx zitiert
nach der lateinischen Vulgata die Bestie
aus dem Abgrund (Offb 13,17 und 17,13),

um seine Konzeption des Waren- und
Geldfetischismus zu verdeutlichen. Mit
der unvermittelten und unkommentierten

Einfügung des Bibelzitats innerhalb
eines nüchternen ökonomischen
Gedankenganges gelingt es Marx, den
vorausgehenden Ausführungen eine besondere
Gewichtung zu verleihen: Mit wenigen
Worten kann er das Geld, das er zuvor
rational analysiert hat, als etwas
Dämonisches bewerten. Die Bestien, von der
die Apokalypse spricht, meinen Rom. Bei
Marx ist das Kapital die Bestie, die heute
aufErden ihr Unwesen treibt. Es geht meiner

Einschätzung nach hier nicht um eine
apokalyptische Zuspitzung seitens Marx,
sondern darum, die Macht des Kapitals
aufzudecken, und um die Hoffnung, die
er gegen die erfahrene Realität stiften
will. Marx lehrt uns, die apokalyptischen
Schriften als enorm starke Widerstandsschriften

zu lesen. Sie decken auf, dass
das herrschende System am Ende ist.

Diese Metaphorik wurde immer
unterschätzt oder gar missverstanden. Das ist
etwaauchbei ArnoldKünzli der Fall, wenn
er sagt, Marx sei «von einer wissenschaftlichen

Analyse denkbar weit entfernt. Das
ist nicht mehr Ökonomie, sondern
Dämonologie»5. Doch eben gerade darum geht

es Marx : Der Kapitalismus ist dämonisch.
Die Metapher hat eine eigene Sprache. Sie

spricht eine Ähnlichkeit zwischen der
Bibel und dem bezeichneten Sachverhalt
an und entfaltet einen eigenen
Erkenntnisgehalt und Erkenntnismehrwert, der
über die rein ökonomische Sprache
hinausgeht. Kurz gesagt: Die ökonomische
Begriffssprache bezeichnet, die metaphorische

überträgt die Bedeutung des Wortes

auf eine andere Welt.6 Dies passiert
besonders dann, wenn es um schwierige
Sachverhalte geht. Dann greift Marx oft
zu biblischen Vergleichen: Er nutzt den
ungeheuren Schatz an erhellenden
Metaphern und Bildern, aber auch den
analytischen Scharfsinn und die politische
Wegweisung der biblischen Texte. Da
Marx die Bibelsprache bewusst verwendet,

erfüllt sie eine analytische Funktion,
die auch theologisch ernst zu nehmen ist.
Daher ist für ein tieferes Verständnis von
Marx' Argumentation unabdingbar, diese
biblische Metaphorik zu enthüllen. Aber
auch für Christinnen und Christen ist es
wichtig, die Metaphorik der Bibelsprache
bei Marx zu verstehen, weil sich dann die
Bibel neu erschliesst und sie lernen, den
Kapitalismus theologisch zu entlarven,
und so zu einer befreienden Praxis gelangen

können.

Der Sündenfall
der Akkumulation

Marx erklärt anhand der biblischen Sün-
denfallerzählung, wie Reichtum entsteht.
Für ihn ist klar, dass wie der Sündenfall

aus längst vergangenen Zeiten sich
auch die sogenannte Akkumulation in
der Gegenwart noch auswirkt. Für viele
Ökonominnen ist die Ungerechtigkeit
naturgegeben. Gegen diese ökonomische

Erzählung argumentiert Marx
biblisch: «In einer längst verflossnen Zeit
gab es auf der einen Seite eine fleissige,
intelligente und vor allem sparsame Elite
und auf der andren faulenzende, ihr alles
und mehr verjubelnde Lumpen. [...] Und
von diesem Sündenfall datiert die Armut
der grossen Masse, die immer noch, aller
Arbeit zum Trotz, nichts zu verkaufen hat
als sich selbst, und der Reichtum der wenigen,

der fortwährend wächst, obgleich
sie längst aufgehört haben zu arbeiten»
(MEW 23,741-742). Der Sündenfall ist die
Akkumulation. Die Ökonominnen
verschleiern sie aber mit der Rede vom Fleiss

52 Neue Wege 1/2.22



der einen und der Faulheit der anderen.
Tatsächlich aber ist sie die Konzentration
des Reichtums durch Aneignung fremder
Arbeit. Ökonomen wie Adam Smith nennen

die damit verbundene soziale Spaltung

einen Naturzustand und machen so
die historischen und gesellschaftlichen
Herrschaftsverhältnis unsichtbar.

In den Grundrissen sagt Marx über die
ausbeuterische Arbeit: «<Du sollst arbeiten

im Schweiss deines Angesichts!) war
Jehovas Fluch, den er Adam mitgab. Und
so als Fluch nimmt A. Smith die Arbeit.
Die <Ruhe> erscheint als der adäquate
Zustand, als identisch mit <Freiheit> und
<Glück>. Dass das Individuum <in seinem
normalen Zustand von Gesundheit, Kraft,
Tätigkeit, Geschicklichkeit, Gewandtheit)

auch das Bedürfnis einer normalen
Portion von Arbeit hat und von

Aufhebung der Ruhe, scheint A. Smith ganz
fernzuliegen» (MEW 42,512). Marx
argumentiert gut biblisch und in Übereinstimmung

mit exegetischen Erkenntnissen.
Über die Bewertung der menschlichen
Arbeit in der Bibel ist als Erstes nicht zu
sagen, dass sie die menschliche Arbeit mit
der Sünde zusammenbringt, sondern dass
menschliche Arbeit nicht als Ausbeutung
und abhängige Arbeit gedacht war,
sondern Teilhabe an Gottes Schöpferwerk
ist. Der durch den Sündenfall verursachte
Fluch liegt also nicht auf der Arbeit als
solcher, sondern auf den Bedingungen,
unter denen sie ausgeübt werden muss.
Arbeit ist nicht Zwang, nicht Fluch; sie
steht unter Gottes Segen (Gen 1,28, auch
Gen 8,22). Marx entwirft schliesslich das
Bild einer Arbeit, die nicht Ausbeutung
ist, sondern Ausdruck von
«Selbstverwirklichung, Vergegenständlichung des
Subjekts, daher reale Freiheit» (MEW 42,
512). Hier scheint das biblische Freiheitsethos

für Sklavinnen der Arbeit durch,
wie wir es etwa aus dem Exodus, aus dem
Auszug aus Ägypten, kennen.

Exodus und Befreiung

Wie die ausgebeuteten Hebräerinnen ist
bei Marx auch die Arbeiterklasse das Subjekt

der Befreiung. So steht die Befreiung
der Arbeiterklasse in der Traditionslinie
eines Befreiungsprozesses, der mit dem
Exodus beginnt. Der jeweilige Kampf
um mehr Humanität und Gerechtigkeit
ist nur eine Variation: «Wie dem
auserwählten Volk auf der Stirn geschrieben

stand, dass es das Eigentum Jehovas, so
drückt die Teilung der Arbeit dem
Manufakturarbeiter einen Stempel auf, der ihn
zum Eigentum des Kapitals brandmarkt»
(MEW 23,382). Die biblischen Analogien
sind kein Sprachspiel, das bloss illustrieren

soll. Marx sieht die Ausbeutung des
Manufakturarbeiters in direkter Analogie

zur Ausbeutung der Hebräerinnen in
Ägypten. Der Gott des Exodus hat Israel
sein Volk genannt, das er aus der
Unterdrückung herausführen wird (Ex 19,5). Bei
Marx sind die Manufakturarbeiterinnen
das auserwählte Volk. Im Kapitalismus
aber sind sie Eigentum des Kapitals. Es
eignet sich die Manufakturarbeiterinnen
an - obwohl sie doch nicht sein Eigentum

sind. Das Kapital gibt sich wie ein
Gott, der aber nicht wie der biblische Gott
befreit, sondern unterdrückt.

In Zeiten
des Götzen Mammon

Die Analyse des Kapitals ist für Marx voll
«theologischer Mucken» (MEW 23, 85).
So greift Marx in seiner Geld- und
Kapitalismuskritik, wie erwähnt, immer wieder

aufbiblische und theologische Motive
zurück, beispielsweise auf Mammon7.
Der Begriff meint ursprünglich Besitz
oder Vermögen und ist in Verbindung mit
Fetischismus und damit Götzendienst ein
zentrales Motiv in der marxschen
Kapitalismuskritik. Die Begriffe Fetischismus

und Götzendienst beschreiben hierbei

den Sachverhalt, dass ein Gegenstand
von Menschen hergestellt und verehrt
wird, dieser sich aber verselbständigt
und Macht über den Menschen gewinnt.
Marx verdankt das Verständnis des Kapitals

als Götzen weitgehend dem orthodox

geprägten Juden Moses Hess.8 Er war
wohl der Erste, der die biblische Götzenkritik

zu einer Kritik vergötzter Verhältnisse

im Kapitalismus umformte. Diesen
Grundgedanken nahm Marx auf und
entwickelte ihn weiter.

Marx kritisiert, dass im Kapitalismus
ein vom Menschen erschaffenes Produkt
ihm «als ein fremdes Wesen» (MEW EBI,
511) gegenübertritt und der Mensch sich
ihm unterwirft. Schon in der Bibel heisst
es, Menschen verehren die «Machwerke
ihrer Hände» (Jes 17,8) und beugen vor
ihnen die Knie, wie Jesaja kritisiert. Er
beschreibt weiter, wie Menschen ihre
Götterbilder schaffen und sich dann vor

Neue Wege 1/2.22 53



ihnen beugen, um sie zu verehren. Von
dem «Machwerk seiner eigenen Hände»
spricht denn auch Marx : «Wie der Mensch
in der Religion vom Machwerk seines
eignen Kopfes, so wird er in der kapitalistischen

Produktion vom Machwerk seiner
eigenen Hände beherrscht» (MEW 23,
649). Und in beinahe biblischer Diktion
sagt er: «Vor ihren Geschöpfen haben sie,
die Schöpfer, sich gebeugt» (MEW 3,13).

Marx schildert auch mit biblischen
Metaphern, was es bedeutet, wenn die
Börsenkurse steigen und durch Spekulationen

Millionengewinne gemacht
werden: «Die Apostel der Börsenspekulation

beglückwünschten sich [...] und man
war davon überzeugt, dass das Goldene
Kalb endlich doch zum allmächtigen Gott
erhoben war und dass sein Aaron der neue
französische Autokrat [ist]» (MEW 13,

285). So sind für Marx die Börsenspekulanten

Verkünder der neuen Heilsbotschaft

des Kapitalfetischs. Und in Louis
Napoléon, dem Autokraten und späteren
Kaiser Napoleon III. von Frankreich, sah
Marx den neuen Aaron, der das Volk in
der Verehrung des Goldenen Kalbes zur
Kapitalvermehrung verführt und ihm
beibringt: «Das sind deine Götter, Israel, die
dich aus dem Land Ägypten heraufgeführt
haben» (Ex 32,4).

Der Moloch
herrscht noch immer

Vom jungen Marx bis in seine Spätschriften
zeichnet sich eine verbindende Linie

ab. In seiner Schrift ZurJudenfrage (1843)
heisst es : «Das Geld ist der eifrige Gott
Israels, vor welchem kein anderer Gott
bestehen darf. Das Geld erniedrigt alle
Götter des Menschen - und verwandelt
sie in eine Ware» (MEW 1, 374). In den
Grundrissen (1858) bezeichnet Marx
den Kapitalismus als systemgewordene
Verehrung eines «Gott[es[ der Waren»
(MEW 42, 148). In seiner Inaugural-
adresse an die Internationale Arbeiterassoziation

spricht Marx 1864 vom Kapitalismus,

der «vampirmässig Menschenblut
saugen müsse, vor allem Kinderblut. In
alten Zeiten war der Kindermord ein
mysteriöser Ritus der Religion des Molochs,
aber er ward nur bei besonders
feierlichen Gelegenheiten praktiziert,
vielleicht einmal im Jahr, und zudem hatte
Moloch keine besondere Liebhaberei für
die Kinder der Armen» (MEW 16, 11).

Die Propheten kritisieren den Moloch-
Kult, bei dem Menschen geopfert wurden
(Jer 32,35 u. ö.) Diese Kritik der Propheten

greift Marx auf, wenn er den Kapitalismus

als einen Kult begreift, der auch
Menschen opfert. Während im Moloch-
Kult nur sporadisch Menschen geopfert
wurden, geschieht dies im Kapitalismus
systemisch, und zwar Tag für Tag. Dies
aber bedeutet: Die moderne kapitalistische

Gesellschaft mag sich selbst säkular

und religionslos begreifen. Doch unter
der Fetischismusperspektive wird die
vermeintliche Säkularität der Moderne
entlarvt, denn sie verehrt den Gott des
Geldes.

Marxistinnen, die Religion als eine
nur jenseitige Veranstaltung begreifen,
verstehen die Dimensionen nicht, die
Marx analysiert. Marx hat ein Interesse
an den irdischen Göttern und deren
verheerender Rolle auf Erden. Auch der
Germanist Hans Hiebel, der sich vornimmt,
anhand der Metaphern von Karl Marx
eine etwas andere Kapitallektüre vorzulegen,

unterschätzt die Bedeutung des
religionswissenschaftlichen Begriffs
«Fetischismus», wenn er dessen Verwendung
bei Marx lediglich als «kritisch-satirisch»
begreift.9 Der Fetischismus ist meines
Erachtens bei Marx viel eher eine
Analysekategorie für die tatsächliche Verehrung

von irdischen Göttern, die eine reale
Macht über Menschen ausüben. Über sie

sagt er: «In diesem Sinn haben alle Götter,
sowohl die heidnischen als christlichen,
eine reelle Existenz besessen. Hat nicht
der alte Moloch geherrscht?» (MEW 40,
370). Die Pointe der analytischen Kategorie

des Fetischismus ist, dass im Kapitalismus

«Moloch herrscht» : Die Verehrung
destruktiver Götter gehört also keineswegs

einer bereits überwunden geglaubten,

vormodernen oder unaufgeklärten
Epoche der Menschheitsgeschichte an,
sondern ist «in diesen Zeiten der Anbetung

des Mammon» (MEW 13, 203) real
und höchst wirksam.

Kirchen auf den Schultern
von Karl Marx

Spätestens mit dem Fall der Berliner
Mauer schien der Marxismus vollends
erledigt zu sein. Doch gerade dann
kündigte sich eine neue Weise an, über den
Kapitalismus als Götzenkult zu sprechen

- und zwar dort, wo man es nicht

54 Neue Wege 1/2.22



erwartet hätte : Die Kirchen der Ökumene 1

und Papst Franziskus greifen in ökumenischer

Einmütigkeit das zentrale Element
der Kapitalismuskritik von Marx, den 2

Fetischcharakter des Kapitalismus, wieder

auf. So kritisieren der Lutherische
Weltbund auf seiner Weltversammlung in 3

Winnipeg im Jahr 2003, der Reformierte
Weltbund auf seiner Generalversammlung

in Accra im Jahr 2004 wie auch Papst
Franziskus den Kapitalismus als Götzen- 4

dienst. Letzterer sagt über den Kapitalismus

: «Wir haben neue Götzen geschaffen.

Die Anbetung des antiken Goldenen
Kalbs (vgl. Ex 32,1-35) hat eine neue und
erbarmungslose Form gefunden im
Fetischismus des Geldes» (Evangelii Gau- 5

dium Ziff. 55). Die Kirchen verdanken
Karl Marx die Entdeckung der Aktualität 6

der biblischen Götzenkritik. Er war es,
der den Kapitalismus als moderne Gestalt 7

eines Götzendienstes ausmachte, den die
Propheten der Bibel als Dienst an Baal,
am Molochen oder am Mammon kriti- 8
sierten. Die Kirchen beerben die
Kategorien, mit denen Marx den Kapitalismus

kritisiert hatte, und lehnen in aller
Entschiedenheit das gegenwärtige Wirt- 9

schaftssystem als den mörderischen Kult
eines Götzendienstes ab, bei dem wie in
Zeiten des Molochs Menschen geopfert
werden. •
O Franz Segbers, *1949, Dr.theol., war zuletzt im

Diakonischen Werk tätig und ist emeritierter
Professor für Sozialethik an der Universität
Marburg.

Ausgearbeitetes Referat, das auf der Konferenz
der Religiös-Sozialistischen Vereinigung
der Deutschschweiz in Rorschach am 26. Juni
2021 gehalten wurde.
Karl Marx wird im Artikel zitiert nach der
Ausgabe: Karl Marx, Friedrich Engels:
Die Werke. Hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim ZK der SED, Berlin 1968.

Michael Ramminger, Franz Segbers (Hrsg.):
«Alle Verhältnisse umzuwerfen... und die
Mächtigen vom Thron zu stürzen». Das gemeinsame

Erbe von Christen und Marx. Hamburg
2018.

Kuno Füssel: Marx und die Bibel. Eine längst
anstehende Bestandsaufnahme. In: Urs
Eigenmann, Kuno Füssel, Franz J. Hinkelammert
(Hrsg.) : Der himmlische Kern des Irdischen.
Das Christentum als pauperozentrischer
Humanismus der Praxis. Luzern2019, S.47-65.
Diesen Ausführungen verdanke ich entscheidende

Impulse.
Arnold Künzli: Karl Marx. Eine Psychografie.
Wien 1966, S.587.

Hans H.Hiebel: Die Metaphern des Karl Marx.
Eine etwas andere «Kapital»-Lektüre. Hamburg
2019, S.10.

MEW 8, S.527; MEW13, S. 107,133,203;
Baal in: MEW 11, S. 132; Goldenes Kalb in:
MEW 9, S.325; MEW 13, S.384; Moloch in:
MEW 16, S. 11; MEW 40, S. 370.

Vgl. dazu Franz Segbers: Karl Marx im Lehrhaus

des Mose. In: Urs Eigenmann, Odilo Noti,
Simon Spengler, Bernhard Walpen: «Suchet
zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit».
Kuno Füssel zu Ehren. Luzern2001, S. 95-197.

Hans Hiebel: Die Metaphern des Karl Marx.
Hamburg 2019, S.202.

Neue Wege 1/2.22 55


	Mit Karl Marx die Bibel lesen

