
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: "Ich wett hei laufe" : Margarete Susmans Emigration in die Heimat

Autor: Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich wett
hei laufe» -
Margarete
Susmans

Emigration in
die Heimat

Matthias Hui

Die jüdische Religionsphiloso-
phin Margarete Susman flüchtete
nach Hitlers Machtergreifung
in die Schweiz. Bereits in Zürich
aufgewachsen, lebte sie erneut
dort bis zu ihrem Tod 1966. In
fremden- und judenfeindlicher
Atmosphäre fand sie eine Heimat
bei den Religiösen Sozialist*in-
nen. Die Neuen Wege wurden zum
Ort ihres Schreibens. Wirkliche
Beheimatung aber verhiess ihr
nur das kommende Reich Gottes.

Als Margarete Susman am 16. Januar 1966
starb, hatte sie «viele Leben gelebt». So ist
ihre Autobiografie1 überschrieben. Ihr
Zürcher Leben war bei weitem das längste und
konstanteste. Über mehr als drei Jahrzehnte
bis zu ihrem Tod wohnte sie an der Krönlein-
strasse 2 in Zürich-Fluntern am Zürichberg.
Der mit ihr befreundete Theologe Walter Nigg
bezeichnete ihre kleine Mansardenwohnung

als «chassidisches Stübchen»2, er meinte
damit wohl einen Ort jüdisch-gelehrten
Nachdenkens und Ratsuchens wie auch heiterer
Freundschaftspflege.

Margarete Susman traf in der Silvesternacht
1933/34 als einzige Passagierin eines Zuges in
Zürich ein. Ihre Flucht vor dem Nationalsozialismus

in Deutschland hatte jene Stadt zum Ziel,
die früher bereits mehrmals ihre eigene gewesen

war. In Zürich hatte sie ihr ganzes Jugendleben

zwischen elfund zwanzig verbracht. Die
Zürcher Volksschule sah sie im Nachhinein als
augenöffnende soziale Erfahrung, das Schwimmen

im Zürichsee liebte sie über alles. Zürich
war der Ort, wo sie ihr jugendliches
philosophisches und künstlerisches Feuer entdeckte.
Allerdings wollten es ihr Lieblingslehrer und
ihr Vater aber in patriarchaler Manier ersticken
und verwehrten ihr ein Studium. Zürich war
1894 der Ort, an dem ihr Vater plötzlich starb
und die schwerkranke Mutter mit den beiden
Töchtern allein zurückliess, was zum Wegzug
nach Deutschland führte.

Vor und während des Ersten Weltkriegs
wohnte Susman über mehrere Jahre zusammen

mit ihrem Mann, dem Maler Eduard
von Bendemann, und ihrem Sohn Erwin in
Rüschlikon. Doch die Schönheit des Lebens
in einem Atelierhaus mit Rosengarten über
dem See war gefährdet. Der nahende Erste
Weltkrieg sollte im Denken und Leben
Susmans zu gewaltigen Umbrüchen führen. 1917
erkrankte sie ein erstes Mal schwer und suchte
Erholung im Berner Oberland. Der Philosoph
Ernst Bloch - eine enge Beziehung verband ihn
mit Susman - zog ihr in die Region nach. In
sein jüngstes, von ihrem Denken beeinflusstes
Buch Geist der Utopie schrieb er ihr als
Widmung einen Vers von ihr selbst, der Dichterin:
«Kehr heim mit mir, die Götter überflügelnd, In
unserer Heimat namenloses Licht. »3 Das Motiv
der ersehnten, erst kommenden Beheimatung
sollte zum Lebenswegweiser beider werden.

Eine kurze dritte Schweizer Zeit verbrachte
sie nach der Scheidung von ihrem Mann 1928
bei der in Basel lebenden Philosophin und
Freundin Edith Landmann.

1934 war sie wieder zurück. War die Schweiz
noch so etwas wie Heimat? Die allermeisten

Menschen in Zürich kannten die früheren
Lebensstationen von Margarete Susman nicht.
Kaum jemand wusste, dass nun mit ihr in dieser

Stadt nicht nur eine Lyrikerin zu Hause war,
die auch im Nachdenken über Dichtung neue
Akzente setzte, sondern ebenso eine bekannte
Essayistin etwa der Frankfurter Zeitung, eine
jüdische Religionsphilosophin, die mit Georg
Simmel oder Martin Buber eng verbunden war,

40 Neue Wege 1/2.22



und eine revolutionäre Denkerin, die sich mit
Anarchismus und Sozialismus wie mit der
Frauenbewegung identifizierte. Margarete Susman
erfuhr sofort, wie abgeschottet das Land war:
«[...] wie ich bereits im Zug von Basel die erste
Schweizer Zeitung las, auf die ich grosse Hoffnung

gesetzt hatte und die nun von dem ganzen
Geschehen in Deutschland nichts wusste oder
wissen wollte. Kein Mensch, weder Juden noch
Christen, wusste von dem, was in Deutschland
geschah.»4 Susman sollte die Fremdenfeind-
lichkeit in der Schweiz hautnah erleiden müssen:

«Das Emigrantenschicksal der dreissiger
Jahre war am Anfang schwer zu überwinden.
Obwohl die deutschen Emigranten so viel
Wertvolles in die Schweiz brachten, liess man
sie noch lange ihre Sonderstellung fühlen. [...]
Menschen machten, vielleicht ohne sich selbst
klar darüber zu sein, einen bedeutsamen
Unterschied zwischen den Schweizer Freunden
und den Emigranten, die ihnen nahestanden.»5
Sie bilanzierte diese persönlichen Erfahrungen
von Ab- und Ausgrenzung mit dem schweren
Wort erlittener «Entpersönlichung».

Heimat bei den Religiösen
Sozialistinnen

Margarete Susman hatte bereits in der Zeit
des Ersten Weltkriegs durch Gustav Landauer,
den revolutionären Anarchisten aus Berlin, mit
dem sie eng befreundet war,6 von Leonhard
Ragaz, den Religiösen Sozialist*innen um ihn
und Clara Ragaz-Nadig sowie der Zeitschrift
Neue Wege erfahren. Der religiös-sozialistische

Pfarrer und Mitarbeiter der Neuen Wege
Robert Lejeune7, den sie bereits kannte, führte
sie kurz nach ihrer Ankunft aus dem
nationalsozialistischen Deutschland in den «sehr
lebhaft wirkenden» Kreis im Zürcher Gartenhof
ein. An der ersten Veranstaltung der Religiös-
Sozialen Vereinigung war sie tief beeindruckt
vom Referat Wenn Hitler käme des
religiössozialistischen Pfarrers Max Gerber, weil er
«ohne Beschönigung» vom Nationalsozialismus

sprach. Susman erfasste sofort das Verbindende:

«[A]ls ich den ersten Abend in diesem
Kreis verbrachte, da geschah mir etwas, was
mir in all diesen langen Jahren nie geschehen
war: Ich erfuhr, dass es ein Wissen um dieses
Chaos gibt, das nicht notwendig der unmittelbaren

persönlichen Erfahrung, dem Erleiden
dieses vollen Chaos entstammt, sondern das
auch an seinem Rande - und gerade an ihm -
möglich ist: im steten Messen und Vergleichen
[...] des gegenwärtigen geschichtlichen Chaos
an den Massen der göttlichen Schöpfung. In
solchem lebendigen Messen und tätigen

41



Wissen trat mir hier zuerst der Reich-Gottes-
Gedanke entgegen.»8

Dieser Kreis, so Susmans Biografin Elisa
Klapheck, habe sie «mit offenen Armen»
empfangen und «ihrer bisherigen Auseinandersetzung

mit dem Judentum ein aufgeschlosseneres
Resonanzfeld, als sie es je in Deutschland

erlebt hatte», geboten.9 In dieser wenig elitären

religiös-politischen Gemeinschaft fühlte
sie sich blitzartig zu Hause: «Durch diesen
Vortrag ist mir die Schweiz zu einer zweiten
Heimat geworden.»10

Ihr Vater hatte ihr einst in Zürich anvertraut:
«Dies Land musst du immer besonders achten;

denn es hat von je alle politischen Flüchtlinge

aufgenommen.»11 Mit ihrer Flucht in die
Schweiz griff der Sinn dieser Worte plötzlich
«lebendig», wie sie sagte, aber sehr ambivalent
in ihr Leben ein. Sie war zwar in ihre zweite
Heimat zurückgelangt, musste aber Monat
für Monat ihre «Toleranzbewilligung» erneuern

lassen, auf der gleich das nächste
Ausreisedatum sowie die Markierung «heimatlos,
geschieden» vermerkt wurden.12 Ragaz
kommentierte diesen offiziellen Aufenthaltsstatus
lapidar: «Das hat man von den Heiligen auch
gesagt.»

Als sie in den Neuen Wegen in expliziter
Sprache gegen den Faschismus anschrieb,

verbot ihr die Fremdenpolizei alle «irgendwie
politischen Äusserungen» und überwachte
ihre Tätigkeit scharf. Für gewisse Publikationen

wählte sie nun das männliche Pseudonym
«Otto Reiner». Um eine Niederlassungsbewilligung

zu erhalten, musste sie ihr Vermögen
aufblähen, was zu horrenden Steuerausgaben

führte.13 Eine Ehrengabe der Stadt Zürich
erhielt sie 1942 nur unter der Bedingung der
Verschwiegenheit: In Deutschland sollte
niemand erfahren, dass Zürich eine jüdische
Intellektuelle unterstützte.14 Sie war, mit
weiteren Geflüchteten zusammen, eingebunden in
das Unterstützungs- und Solidaritätsnetzwerk
für jüdische Geflüchtete, das vor allem Clara
Ragaz am Gartenhof koordinierte.15

Gemeinsame Überzeugung
aus unterschiedlicher Wurzel

Margarete Susman und Leonhard Ragaz wurden

sich bald einer tragenden
Seelenverwandtschaft und inspirierenden Freundschaft
gewahr; sie waren einander «aufs Tiefste und
Wärmste verbunden»16, wie Ragaz im Gruss
eines Briefes schrieb. Ihrer Freundin Cécile
Gaugier schrieb Margarete Susman, dass es
keinen anderen Menschen gebe, dem sie sich
geistig so nahe fühle; besonders beeindruckt

war sie, «dass man von ganz verschiedener
Wurzel aus zu einer gemeinsamen Überzeugung

und Gesinnung gelangen kann»17.
Margarete Susman besuchte regelmässig die
Samstagabende im Gartenhof unter seiner Leitung,
«in denen er mit fast prophetischer Kraft die
politisch-religiösen Probleme der damaligen
Gegenwart besprach - nicht eigentlich als
Theologe, sondern als gläubiger leidenschaftlicher

Christ und als Verkünder seiner Botschaft
vom religiösen Sozialismus, vom Frieden und
von der Gerechtigkeit, die zu einer einzigen
Kritik am Bestehenden, vor allem auch an seiner

eigenen Heimat führte». Durch den «seltenen

Menschen» Ragaz nahm sie «den religiösen
Sozialismus als meine eigene Haltung an».

An einem Ferienkurs der Religiösen Sozia-
list*innen - Susman beteiligte sich regelmässig
an solchen Aktivitäten - kurz vor dem Tod von
Leonhard Ragaz 1945 ehrte sie ihn: «Wenn ich
den Versuch wage, den Grundsinn Ihres grossen

und reichen Lebens in ein einziges Wort
zusammenzufassen, so würde ich es einen
Kampf gegen den Tod und alle Todesmächte
nennen - einen einzigen grossen Kampf gegen
alles Leblose und Erstarrte auf allen Gebieten
des Lebens, vom einfach Menschlichen durch
die ganze geschichtliche Welt, auf der einen
Seite bis ins Geistigste, auf der andern bis ins
Kosmische hinein. [...] es ist die grosse
Revolution von Gott her, die Umkehrung alles in
den Tod hineintreibenden Lebens von dem her,
der immer und überall gegen den Tod steht. »18

Ragaz - und davon war Susman besonders
bewegt, weil sie in einem verwandten religiösen

Bezugssystem zuhause war - «ging [...]
das Wort <Gott> so leicht und selbstverständlich

von den Lippen, als ob nie eine Welt daran
gezweifelt hätte. Und auch er versuchte von
ihm aus eine Welt im Sinne dieses Namens neu
zu ordnen.»19

Leonhard Ragaz sprach Margarete Susman

- im Geist der Zeit per Sie - als «liebste
und teuerste, grosse Freundin»20 an. Auch er
sah sie zwar vorerst nicht als Einheimische,
schätzte aber gerade ihre Impulse von aussen:
«Mit dieser Frau, mit diesem <Fremdling>, die
doch sehr <Eigene> geworden, ist etwas zu uns
gekommen, was wir so ganz besonders nötig
hatten, weil es unter uns so selten geworden
ist: menschliche Grösse, Grösse der Seele, und
diese namentlich als Grösse der Güte.»21

Das authentische, kontinuierliche
jüdisch-christliche Glaubensgespräch
zwischen Margarete Susman und Leonhard
Ragaz und weiterer Beteiligter auf dem Boden
des Religiösen Sozialismus mit seinem
überkonfessionellen, interreligiösen Konzept des

42 Neue Wege 1/2.22



Reiches Gottes weist bahnbrechenden Charakter

auf. Die Historikerin und Holocaust-Forscherin

Susanne Hillman bezeichnet den
pionierhaften Weg der beiden in Zürich «im
Schatten Hitlers» als «wichtigen Vorläufer des
Phänomens der interreligiösen Begegnung»22,
des jüdisch-christlichen Dialogs, wie er in breiter

Form erst viel zu spät, nach dem Holocaust,
entstand. Susman sah sich dabei oft in einer
schwierigen Position gegenüber der lokalen
jüdischen Gemeinschaft, zu der Ragaz zwar
seit langem vielfältige Beziehungen pflegte,
aus der heraus aber manche seiner theologischen

Bemühungen mit Skepsis verfolgt wurden:

«Meine Mittlerrolle ist furchtbar schwer,
und es ist mir dabei auch voll zum Bewusst-
sein gekommen, wie sehr ich selbst den
hiesigen Juden fremd und wohl eine
Grenzerscheinung bin.»23 Dasselbe galt für Ragaz auf
seiner Seite. Indem er gegen sein Lebensende
die Reich-Gottes-Vorstellung exklusiver im
christlichen Glauben verwurzelte, wofür ihn
auch Susman kritisierte, vereinfachte er den
Dialog allerdings nicht. Unmittelbar vor dem
Tod von Leonhard Ragaz - für Susman brach
damit die «tragende Arbeitsgrundlage» ihres
Schaffens weg -, aber nicht mehr in seinem
Beisein fanden sich Christ*innen und Jüdin-
nen*Juden, darunter Margarete Susman, in
Walzenhausen zu einer Studienwoche ein.24
Die dort verabschiedete Erklärung war gewis-
sermassen das Gründungsdokument der späteren

Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft.

Neue Wege als
publizistische Beheimatung

Leonhard Ragaz lud Margarete Susman von
Anfang an zur Mitarbeit in den Neuen Wegen
ein. Das ermöglichte ihr über die Jahre nicht
zuletzt eine «bescheidene materielle
Existenz»25, bot aber vor allem die Chance einer
kontinuierlichen Plattform, einer verlässlichen
publizistischen Heimat. Bereits ein Jahr nach
ihrer Ankunft erschien der erste von insgesamt
etwa siebzig Beiträgen26 in dieser Zeitschrift:
In Vom Chaos unserer Zeit und seiner
Überwindung gibt sie Einblick in ihr
religionsphilosophisch-politisches Denken, indem sie das
System des Nationalsozialismus sowie seine
ideologischen und sozialökonomischen
Hintergründe beleuchtet und mit dem Reich-Got-
tes-Gedanken eine Haltung zur Überwindung
des Chaos skizziert.

Es folgten in den nächsten dreissig Jahren
längere Artikel über den Anarchismus oder
über Rosa Luxemburg, über Moses Mendelssohn,

den Chassidismus und Martin Buber,

«Die t
ganze
acnt
an al
Çffî r

"f Alien®
7ûn^ lU I

trug
zen j

mein
Verhältnis
^ur Eirde,
giuf
derich
nie ganz
beheimatet

war.»
Neue Wege 1/2.22



über Friedrich Nietzsche, Leo Tolstoi oder
Henri Bergson. Susman schrieb über die
Friedensbotschaft des Alten Testaments oder über
Ezechiel als Propheten der Umkehr, über die
grossen Leitthemen Gerechtigkeit oder Gesetz.

Die jüdische Philosophin Margarete
Susman übernahm auch die Aufgabe, jeweils die
neu erschienenen Publikationen des christlichen

Theologen Leonhard Ragaz zu
rezensieren. Dazu zählten Die Botschaft vom Reich
Gottes, mit der sie sich identifizierte, Die
Gleichnisse Jesu, das sie in Ragaz' Satz «Es
darf keine Verlorenen geben» auf den Punkt
brachte, und insbesondere sein siebenbändi-
ges Bibelwerk, bei dem sie Die Propheten im
Zentrum sah und das sie als «einzigartige
Leistung»27 bezeichnete. Eigene autobiografische
Aufzeichnungen, die später in das Buch Ich
habe viele Leben gelebt Eingang fanden,
veröffentlichte Susman ebenfalls in den Neuen
Wegen. Die Grundzüge ihrer Auseinandersetzung

mit Hiob in der Bibel, die 1946 als
bahnbrechendes HauptwerkDas Buch Hiob und das
Schicksal des jüdischen Volkes veröffentlicht
worden ist, finden sich zuvor in Beiträgen in
den Neuen Wegen.

Margarete Susman begann oft am frühen
Morgen, wenn die Stadt unter ihr noch in
tiefem Schlaf ruhte, mit der Arbeit am Schreibtisch.

Spätabends sass sie bisweilen noch an
einer Überarbeitung. Es wird in manchen
historischen Dokumenten sichtbar, dass nicht
wenige Menschen insbesondere wegen der
Beiträge von Margarete Susman den Neuen
Wegen als Abonnent*innen treu blieben. Die
Zeitschrift wurde Autorin und Leserinnen zu
einem Stück gemeinsamer Beheimatung.

Einander in
Freundschaft Heimat sein

In den Neuen Wegen veröffentlichte Margarete

Susman weiterhin auch Gedichte, so 1957

Heimatlosigkeit28. Darin klingt - neben dem
Blick auf Wohnungen ihrer Nachbarinnen am
Zürichberg, die sich in teppichbelegten
Zimmern und weichen Sesseln Heimat vorgaukeln

- das konkrete Schicksal Vertriebener
und Verlorener an, mit dem sie selber
konfrontiert war. Heimat lässt sich aber, so
Susman am Anfang des Gedichts, in dieser
zerrissenen, globalisierten Welt kaum finden,
allerhöchstens in Begegnung und Beziehung,
wo «in einem seltnen Augenblick [...] einer für
den andern Heimat wird».

Eine Künstlerin der Freundschaft war
Margarete Susman ein Leben lang, gerade auch
in ihrem Zürcher Leben. Ein enger Vertrauter,

der jüdische Philosoph Hermann Levin
Goldschmidt, charakterisierte sie so : «Eine höchst
zuverlässige Freundin, unermüdliche und
durchaus selbstlose Helferin, stets anteilnehmende

Zuhörerin und dabei herrliche
Trösterin.»29 So sei sie in Beziehungen «auch der
Alltagswirklichkeit gewachsen» gewesen,
«die von ihr, solange es um sie selbst ging, nur
zögernd und kaum jemals nachdrücklich genug,
gemeistert wurde». Zum Freundeskreis zählten
etwa die jüdischen Philosophen Jacob Taubes
und Michael Landmann, ihr Arzt Manes Kartagener,

ihre «Arbeitshilfe ganz besonderer Art»
und «unersetzliche Freundin» Henriette (Rietli)
Hardmeier, die Literaturwissenschaftlerin Bertha

Huber-Bindschedler aus Glarus, der
reformierte Theologe Walter Nigg und viele mehr.
1934, am Anfang der Zeit in ihrer Zürcher
Dachwohnung, war die Beziehung zum Schriftsteller

und «leidenschaftlichen Juden» Karl Wolfs-
kehl sehr intensiv, Susman bezeichnete sie «als
die glücklichste meines Lebens, und doch ist
sie sicher auch die schwerste gewesen». Gegen
Ende ihres Lebens pflegte sie einen verbindlichen

Austausch mit dem Dichter Paul Celan.
Stark verbunden war sie auch mit dem
Komponisten und Musikkritiker Robert Oboussier.
Er wurde 1957 ermordet, durch die Umstände
des Mordes wurde seine Homosexualität an
die Öffentlichkeit gezerrt. Im Gerichtsprozess
wurde das Opfer zum Angeklagten gemacht.
Freundinnen von Oboussier wehrten sich
gegen diese Stigmatisierung eines schwulen
Mannes, sehr beherzt auch Margarete Susman.
Sie verfasste drei sehr persönliche Gedichte
für den toten Freund, deren Publikation in der
NZZ aber abgelehnt wurde (siehe Seite 46).30

Margarete Susman erlebte auch fragile
Beziehungen, die nicht vollständig tragfähig
waren. Das Beziehungsnetz zur lokalen
jüdischen Gemeinde erfuhr sie oft als ambivalent;

auf viele jüdische Zürcherlnnen wirkte
ihre auch geistige Nähe zu den christlichen
religiös-sozialistischen Theologinnen eher
befremdlich.31 Allerdings war die Gedenkfeier,
welche nach ihrem Tod von der Israelitischen
Cultusgemeinde Zürich, der Jüdischen
Vereinigung Zürich und Omanut organisiert wurde,
ein versöhnliches Zeichen, zumindest für die
Nachwelt.

Bei den Religiösen Sozialistinnen kam es
nach dem Tod von Leonhard Ragaz zu grossen
Konflikten. Susman unternahm in Gesprächen,
Ansprachen an Versammlungen und Beiträgen
in den Neuen Wegen viel, um die drohende
Spaltung der Religiös-Sozialen Vereinigung
zu verhindern.32 Ein entscheidender Konfliktpunkt

im Zeichen des Kalten Kriegs war die

44 Neue Wege 1/2.22



klûimCl'Hocinl/'ûii" Wohl dem' der jetzt noch Heimat hat!
Fl" 11 I Id LIUbl y l\t< I L Langsam, furchtbar steigt der Tag herauf, an dem das

Ganze der Erde verwaltet werden muss.
Friedrich Nietzsche

Wer hat noch Heimat? Hat ein Sterblicher sie je gehabt?
Es waren Bilder nur der Heimat, wie der Sabbath
Abbild des uns verheissnen Reiches ist.

Doch auch die Bilder sind uns heut zerstört.
Vielleicht noch hie und da ein Bild ist heil —

Traum eines Ganzen:
Einer Freundschaft, Liebe, Ehe

Eingesprengtes Sein.
Vielleicht noch ab und zu zwei Menschen,
Die einander schweigend in die Augen schauen,
Einander zu verstehen glauben,
Und vielleicht, vielleicht in einem seltnen Augenblick verstehn,
Wo einer für den andern Heimat wird.

Und es gibt Solche, die in schöne, teppichbelegte Zimmer,
In weiche Sessel flüchten,
Die ihnen einer Heimat Täuschung geben,
Und doch nur Flucht sind vor dem Tod,
Den Schrecken auch des Lebens.
Es ist nur Bergung vor der letzten Angst:
Das Leben und der Tod gehn draussen weiter.
Und wenn sie lauschen würden, würden sie von nah,
Ganz nah ein dumpfes Brausen hören —

Schritte Vertriebner, Verlorner, die im Dunkel
In Scharen, unausdenkbar grossen Scharen
Bang über unsre armgewordne Erde hasten.
Nicht arm nur, nein — durch uns verarmt.
Wir alle irren auf unterhöhltem Grund,
Geborstner Scholle.

Denn wie, wie haben wir die Welt verwaltet,
Den schönen Stern, der uns gegeben ward,
Nach der Verstossung aus der ersten Heimat.
Die erste Tat war Brudermord
Und Brudermord ist unser Tun geblieben.
In seinem Zeichen stehen alle Zeichen,
Und keiner Engelstimme, die den Frieden sang,
Sind wir gefolgt.
Wenn nur das Fünklein der Hoffnung in dieser Nacht
Nicht auslischt,

Wenn nur der Glaube die Versehrten Herzen
Noch entzündet
Und sie, die die grösste, die Liebe noch lebt,
Und die Barmherzigkeit,
Ihre jüngere Schwester!

Margarete Su s man
In: Neue Wege 10/1957, S.,299.



I
So lagst Du im Sarg —

Still wie die Blumen
Mit denen liebende Hände

Bis an das Kinn Dich geschmückt.
Nicht lächelnd, nicht traurig,
Nicht mehr berührt
Von Verehrung noch Schmähung.
In das edle Antlitz
Nur das eingezeichnet
Was nicht sterblich war an Dir.
Fern, sehr fern,
Fremd, ganz fremd,
Losgelöst von allem unsern —

Angelangt.

Für Robert
Oboussier

Du warst uns noch eben so nah —

Und doch uns im Leben kaum weniger fremd.
Dich hat unter den Menschen
Keiner gekannt.
Auch die nicht, denen Du den dunklen Stein
Deines Vertrauens geschenkt.
Wer warst Du?
Du warst uns im Leben
Ein Freund, ein Bruder,
Ein Helfer — ein treuer
Unter den Menschen.
Du hast aus den Quellen
Deines begnadeten Seins
Uns Wasser lebendigen Lebens geschöpft.
Du hast der Nachtigall
Von den Mächten bedrängtes
Herzzersprengendes Schluchzen
Sehnlicher noch in Menschenstimme eingefangen.
Du zogst uns den klingenden Kreis
Von Liebe und Tod.
Du hast vom Menschlichen stets
Das dem Göttlichen Nächste gestaltet,
Der Psalmen Jubel und Tränen
In neuen, in Deinen Tönen erweckt.
Du hast das göttliche Gesetz
Allversöhnender Liebe
Innig auf Frauenlippen gelegt.
Wir nahmen von Dir das Licht
Und Messen Dir das Dunkel
Ungeahnter Qualen.
Vergib uns! Es sind ja Gottes Gedanken,
Nicht unsre Gedanken.
Und die Dämonen
Blieben unter Deiner Güte zu tief verborgen.

Und nun ist auch das letzte
Schweigsame Antlitz nicht mehr.
Uns bleibt nur das Hoffen, das Beten,
Dass über dem Häuflein Asche
Das uns geblieben,
Du endlich erkannt sein mögest
Von Angesicht zu Angesicht.

M
Eine silberne Wolke
Im reinsten Blau —

Nicht zerfliessend,
Still, gebannt
Hing Deine Liebe über uns
Und über dem tieferen
Schwarzen Reich
Der Dämonen.
Dort oben waren sie machtlos.
Doch hast Du ihrer zu wenig geachtet.
Sie fordern — sie fordern
Unerbittlich.
Und unerbittlich
Ist ihre Rache,
Wo nicht die Liebe
Sich niederneigt,
Sie zu erlösen

Margarete Susman
Gedichte für Roberl Oboussier, Komponist und
Freund von Susman. Nach seiner Ermordung
wurden der schwule Oboussier posthum und auch
Organisationen wie die Zeitschrift Der Kreis
für die Gewalt mitverantwortlich gemacht
stall in Schutz genommen. Susman wehrte sich
vehement gegen die homophobe Stimmung.
Aus: Lars Fischer: «Die wolü letzten Gedichte
meines Lehens» - drei unveröffentlichte Gedichte
für Robert Oboussier von Margarete Susman.
I n : MEDAON - Magazin fiir indisches Leben in
Forschung und Bildung, Nr. 13, 2013, S, 1-7,
auch online abrufbar.



Haltung zur Sowjetunion und zur Friedensfrage,

wobei Susman durchaus von
«Schreckensherrschaft» sprach, aber zur «gemeinsamen

Verantwortung für das Ganze», zum
unermüdlichen Einsatz gegen den Atomkrieg
mahnte. Sie litt unter der «Sprachverwirrung»,
die auch in die eigene kleine Bewegung
eingedrungen sei und sie «unter dem Druck des
Weltgeschehens» spalte.33 Als diese Spaltung
aber Tatsache war, blieb sie jener Gruppe treu,
die ihrer Wahrnehmung nach «am treuesten
das Erbe von Ragaz zu verwalten schien»34.
Sie arbeitete in den Vorständen der Religiös-
Sozialen Vereinigung und der «Freunde der
Neuen Wege», der Trägerschaft der Zeitschrift,
zeitweilig aktiv mit. 1951 war sie, 78-jährig,
sogar selber kurz Redaktorin der Neuen Wege.

Ein schweres und
vollendetes Leben

Margarete Susman lebte auf dem Zeitstrahl
ihrer Biografie «viele Leben» nacheinander.
Aber in den drei Zürcher Jahrzehnten im letzten

Drittel ihres Lebens waren unterschiedliche
Lebensdimensionen auch synchron ineinander

verflochten - von tragenden Freundschaften
und grundlegenden Gewissheiten wie von

geschichtlichen Katastrophen und persönlichen

Schmerzen gezeichnete. Ihr Freund
Hermann Levin Goldschmidt beschrieb die
belastenden Lebensanteile so : «Zu der geistigen Not
gesellten sich die nicht weniger schwerwiegenden

Nöte des Alltags wie Bemühungen um
Nahrung, Heizung, Kleidung und Licht, sehr
wirkliche, bittere Armut, vielfache schwere
Krankheit, anderer Menschen Hilfsanspruch,
eine niemals abreissende Flut dringender
Anforderungen, mitten unter zwar manchmal
falschen, meistens jedoch nur allzu wahren
Schreckensnachrichten, Angst, Verwirrung,
Leid, Verzweiflung im Gefolge. Und dazu kam
die Wehrlosigkeit des geduldeten Flüchtlings,
und kam nicht zuletzt die Last des jüdischen
Schicksals : aller auch bestärkenden Sinnge-
wissheit zum Trotz eine kaum auszuhaltende
letzte, äusserste Verlassenheit.»35

Immer wieder warfen schwere Krankheiten

Margarete Susman aus der Bahn. Gleich
1935/36, kurz nach der Ankunft als Emigrantin

in der Schweiz, erlebte sie deswegen tiefe
«Finsternis». Gegen Ende des Zweiten
Weltkriegs erlitt sie tragische Unfälle mit langen
Rehabilitationsphasen, sie erlebte das Kriegsende

deshalb als «Doppelgenesung». Als sie,
die eigentlich nie mehr in ihre erste Heimat
Deutschland zurückkehren wollte, dann einmal

doch die Reise zu einem Vortrag antreten

wollte, stürzte sie auf der Gartentreppe vor
ihrem Haus kopfüber; lange Spitalaufenthalte
folgten, sie wurde beinahe nicht mehr gesund.
Susman interpretierte ihre Stürze im Blick auf
ihr Lebensthema Beheimatung mit der «Tatsache,

dass ich mit meinen Gedanken so oft nicht
an demselben Ort gewesen bin, an dem ich mit
meinem Körper war, und darum auf die Gefahr
dieser Orte nicht achtete. Die ganze Schuld an
allen Stürzen trug also mein Verhältnis zur
Erde, auf der ich nie ganz beheimatet war. Bei
jedem Fall hat sie sich gewaltsam wieder an
sich gerissen und mich schmerzhaft fühlen
lassen, wie sehr ich trotz allem zu ihr gehöre und
dass sie meine lange Zeit verkannte Heimat ist.
Aber der Mensch ist ja überhaupt ein Fremdling
auf Erden, und dafür erscheint mir mein Fallen
als eine Art Symbol.»36

Zu einem versöhnlichen Abschied aus den
vielen Leben, die sie lebte, trug ein spät
verliehenes Ehrendoktorat der Freien Universität
Berlin bei, oder auch ein schöner neunzigster

Geburtstag mit der grossen Festschrift Auf
gespaltenem Pfad, in dessen Titel erneut die
Frage nach dem Weg zum Erreichen von Heimat

anklingt. Ihre Autobiografie vermochte sie
noch zu diktieren. Das Kapitel zu den Jahren ab
1934 trägt den bezeichnenden TitelEmigration
in die Heimat.

An derTrauerfeiernach ihremTod imJanuar
1966 brachte Walter Nigg ihr existenzielles
Ringen auf den Punkt: «Es war ein schweres
Leben. Sie hatte den Verlust ihrer Heimat zu
tragen, die Hungerjahre in der Schweiz, das
beschämende Arbeitsverbot im Lande der Freiheit,

die zunehmende Erblindung, einen Unfall,
der sie am Gehen behinderte. [...] Sie rang
diesem Leben ein erstaunliches Werk ab. In ihr
wirkte ein grosser, scharfblickender Geist. Sie
steht würdig neben den grossen jüdischen Denkern

der Neuzeit. [...] Existenzerhellung und
Existenzbewährung war ihr innerstes Anliegen.
Sie war eine zur Freundschaft prädestinierte
Frau. Die Gespräche mit ihr über die grossen,
wesentlichen Aufgaben bleiben unvergesslich.
Über ihnen lag der Abglanz des Ewigen. Ihr
Wesen war Verstehen. »37 Hermann Levin
Goldschmidt zeigte sich an der Abschiedsfeier
überzeugt: «Das Leben Margarete Susmans ist
vollendet in jedem Sinne dieses Wortes: an Zahl
der Jahre, im Werk und auch im Ruhm, der spät
zu ihr gekommen ist und den sie noch genossen

hat.»38

Alles Licht fällt auf die Zukunft

Margarete Susman behielt immer ihre
Ausrichtung auf eine Heimat, die erst kommt. In

Neue Wege 1/2.22 47



einem Artikel in der Zürcher Weltwoche über
Ernst Bloch, den sie im Alter von 93 Jahren
wenige Tage vor ihrem Tod fertigstellte, und
der erneut wie ein Wegweiser darüber hinaus
zeigt, schrieb sie: «Vergangenheit und Gegenwart

liegen hier in tiefem Dunkel, alles Licht
fällt auf die Zukunft. Dieses strahlende <Noch
nicht> ist ein äusserstes Wort von Bloch.»39 Am
Schluss dieses Beitrags An die Hoffnungglauben

zitierte sie ihren Wegbegleiter: «Die
Philosophie ist nie das Letzte, aber sie macht
sensibel für das, was auf Erden nicht zu erreichen
ist.» In diesem Geist trägt Margarete Susmans
Grabstein auf dem jüdischen Friedhof Oberer
Friesenberg in Zürich die Inschrift «Margarete
Susman 14.10.1872-16.1.1966 Dichterin,
Denkerin, Deuterin».

Die letzten Worte von Margarete Susman
einen Tag, bevor sie am 16. Januar 1966 starb,
sind von Rieth Hardmeier aufgezeichnet worden.

Unter anderem sagte Susman: «Jetzt bini
uf em rächte Wäg Mues Schluss mache
Wie-n-er heisst weiss ich nüd s'isch irgend
en verborgene Name [...] ich wett hei laufe»40.

Margarete Susman bewegte sich ihre vielen
Leben lang, die sie lebte, auf dem Weg von
Wahrheit und innerer Freiheit, dem verborgenen

Namen und seinem Reich auf der Spur.
Im Extremfall sprach sie Zürichdeutsch, ein
Ausdruck tiefster Zugehörigkeit zu einer Welt,
einer Stadt, von der sie nie ganz als eigene
aufgenommen wurde.41#

0 Matthias Hui, *1962, ist Theologe und
Co-Redaktionsleiter der Neuen Wege.

1 Margarete Susman : Ich habe viele Leben gelebt.
Erinnerungen. Stuttgart 1964.

2 Leonhard Ragaz bezeichnete die Mansardenwohnung
leicht humorvoll als «Geistesheiligtum», Brief
vom 29.November 1942, In: Neue Wege 12/1965, S.361.

3 Margarete Susman: Lehe« (Fussnote 1), S.88.

4 Ebd., S. 141.

5 Ebd, S.133.

6 Vgl. Neue Wege-Gespräch mit Elisa Klapheck in
dieser Nummer, S. 9.

7 Robert Lejeune (1891-1970) kannte sie eventuell
aufgrund des geteilten Interesses am französischen
Philosophen Henri Bergson. Er brachte sie in den
1920er Jahren erstmals an den Gartenhof (vgl. Ina
Boesch, Ruedi Brassel, Ruedi Epple, Peter Weishaupt:
Haus Gartenhof in Zürich. Raum für vernetzte
Friedensarbeit. Zürich 2019, S. 112).

8 Margarete Susman: Vom Chaos unserer Zeit und seiner
Überwindung. In: Neue Wege 1/1935, S. 19.

9 Elisa Klapheck: Margarete Susman und ihr jüdischer
Beitrag zurpolitischen Philosophie. Berlin 2014, S.314.

10 Alle Zitate: Susman: Leben, S. 141.

11 Margarete Susman : Einige Erinnerungen aus meinem
Leben. In: Neue Wege 10/1954, S.429.

12 Margarete Susman: Leben, S. 143.

13 Susanne Hillman: «A Few Human Beings Walking
Hand in Hand»: Margarete Susman, Leonhard Ragaz,
and the Origins of theJewish-Christian Dialogue in
Zurich. In: The Leo Baeck Institute Yearbook 59, 2014:
S. 141-162, hier S. 144.

14 Charles Linsmayer: Margarete Susman 1872-1966.
http://www.linsmayer.ch/autoren/S/
SusmanMargarete.html

15 Ina Boesch u. a. : Haus Gartenhof (Fussnote 7), S. 78.

16 Leonhard Ragaz : Leonhard Ragaz in seinen Briefen.
Hg. von Hans Ulrich Jäger Werth, Markus Mattmüller,
Arthur Rieh. Band 3, Zürich 1992. Brief Nr. 458, S.289.

17 Brief vom 3. Juni 1943, zit. in Susanne Hillman:
«A Few Human Beings...» (Fussnote 13), S.l.

18 Margarete Susman : Ansprache an den Ferienkurs
in Weesen. In: Neue Wege 7-8/1945, S. 409-413.

19 Margarete Susman: Leben, S. 141 f.
20 Brief Nr. 458 (Fussnote 16).

21 Leonhard Ragaz: in Neue Wege 10/1944, S. 528.

22 Susanne Hillman: «A Few Human Beings...»
(Fussnote 13), S. 143.

23 Ebd., S. 154.

24 Ebd., S. 159.

25 Elisa Klapheck: Margarete Susman (Fussnote 9), S.316.

26 Alle Beiträge sind abrufbar im Archiv e-periodica.ch.
27 Margarete Susman: Leben, S. 141.

28 Margarete Susman: Heimatlosigkeit.
In: Neue Wege 10/1957, S.299.

29 Hermann Levin Goldschmidt : Erinnerung an Margarete
Susman. Zum 100. Geburtstag der Denkerin.
In: NZZ, 22. Oktober 1972 (Fernausgabe), S.53.

30 Lars Fischer: «Die wohl letzten Gedichte meines
Lebens» - drei unveröffentlichte Gedichte von
Margarete Susman. In: Medaon. Magazin für jüdisches
Leben in Forschung und Bildung, 13/2013, S.l-7.

31 Elisa Klapheck: Susman, S. 317f.

32 Zu den Konflikten vgl. Willy Spieler, Stefan Howald,
Ruedi Brassel-Moser (Hrsg.): Für die Freiheit des
Wortes. Neue Wege durch ein Jahrhundert im Spiegel
derZeitschrift des religiösen Sozialismus. Zürich 2009 ;
Elisa Klapheck : Margarete Susman, S.364, FN 240.

33 Margarete Susman: Ansprache an der Tagung der
religiös-sozialen Vereinigung. In: Neue Wege 2/1951,
S.45-52. Vgl. auch Dies.: Entscheidung?. In:
Neue Wege 11/49, S. 487-489.

34 Margarete Susman: Wo stehen wir?
In: Neue Wege 11-12/1958, S.309.

35 Hermann Levin Goldschmidt: Erinnerung an
Margarete Susman (Fussnote 29), S. 53.

36 Margarete Susman: Leben, S. 166.

37 Ein vollendetes Leben. Abschied von Margarete Susman.
In: Die Tat, 21. Januar 1966 (Abendausgabe), S.3.

38 Ebd.

39 Margarete Susman: An die Hoffnungglauben.
In: Weltwoche, 28. Januar 1966, S.26.

40 Margarete Susman Collection. Other Material,
1965-1971, Box: 1, Folder: 10. Leo Baeck Institute.
archives.cjh.org/repositories/

41 Zur Kommunikation nach ihrer Flucht nach Zürich
1934 schrieb sie später: «Man kann sich dies Entsetzen
kaum denken: die Sprache, die ich selber sprach,
war mir zu einem Schrecknis geworden. Das Schweizerdeutsch,

in das ich mich flüchten konnte, war mir
gewiss ein Stück alter Heimat, aber ich sehnte mich
noch im Widerstreben nach dem wahren Deutsch,
in dem ich alle Werte des Lebens empfangen hatte.»
Margarete Susman: Leben, S. 140.

48 Neue Wege 1/2.22



/fïwiE
fié» !!» ewj Ton welchen Inhalt» Iraner mein äusseres undAber

Inneres Leben erfüllt war, gelangwellt habe loh mioh nie, well
alles, auch das^A^lerbesoheidenate für mioh In lrgend^elnemUnn
Erschliessung ftr, Gewlee, loh glaubte und liebte zuviel, Mer let
das nloht, war das nloht wenigstens damals das Wesen der Jugend,
wenn auch der wahre Glaube, die wirkliche Liebe erst wie ein
silberner Streifen an meinem Horizont erschien?^

MaHM waren doch auch schon ernBte Probleme damit verbunden. So

hat'sich mir früh schon die Strophe dee Mignonlledee eingeprägt^

die mioh von da an sohloksalhaft durch mein ganses Leben

begleitet hati
\\M
H/A

"Und Jene himmllsohen Gestalten
Sie fragen nloht nach Hann und Weib,
Und keine Kleider, keine Falten
Umgeben den verklärten Leib.r

Denn Immer 1st es mi'r' zu^vlel an Sohloksal und Verwirrung
erschienen, dass der eine gottgesohaffene Mensoh, dessen Stellung

im Kosmos schwer und rätselhaft genug ist, auch noch in zwei Hälften

gespalten ist, die einander suchen und nur in den allerseits^-
sten Fällen erreichen.

fGet

/ £
Gewiss war dCbs damals nur eine Ahnung und ich ahnte auch die
ungeheure Fülle des Glücks, die aus einer echten Vereinigung beider
Hälften stammen konnte. Aber meine Soele wich soheu und angstvoll
vor ihr zurüok, und das Wort Mignonga war mir ein Zeiohen dafür,
dass eine letzte Erlösung nur Jenseits dieses Glüokes möglich let.

<b
v ei.«

noch tiefer auf dem Grunde meines Lebens lag Immer der
Sinn der lndleohen Legendel Einet wurde auf die Sohale der
grossen Waage dee Seins die Welt gelegt, auf die andere Sohale
ein Lotosblatt, auf dem der Harne Gottes geschrieben stand, und
die Sohale mit dem Lotosblatt sank.
In einer Zelt, lnper die Welt so überschwer geworden war, das«

Ihr gegenüber der Harne auf dem Lotosblatt In seiner ganz anderen

Sohwere kaum mehr aufzufinden war, erwuoha mein Lebern.^)

(^Daelet Ja die ganse beatttrzende Frage unserer Zelt, die
Frage naoh dem Allerletzten, die sahon in dem Aufaohrel >

HietzsohÇa "Gott let tot" qualvoll vorempfunden war.
Ein Gefühl dleees ungeheuren Problems habe loh schon von früh
auf gehabt. Aber loh war von so lieben und gellebten Mensohan

umgeben, dass mir auoh wieder zu einem vollkommenen Leben
zuweilen fast nlohts zu fehlen sohlen. Sennooh versuchte lohJ'" L UAt.cC £m~ Mrv(cl^wt

«i

Manuskript von Margarete Susmans diktierter Autobiografie/c/i/iaiie viele Leben gelebt


	"Ich wett hei laufe" : Margarete Susmans Emigration in die Heimat

