Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: Sich entscheiden, Judin und Jude zu bleiben
Autor: Brumlik, Micha / Hui, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sich entscheiden,
Jiidin und Jude
zu bleiben

Gesprach mit Micha Brumlik
von Matthias Hui

Der bekannte Publizist und
Wissenschaftler Micha Brumlik
hat Margarete Susman — wie
viele andere — erst spat als
Religionsphilosophin wahr-
genommen. Er sieht sie als
Zeugin fiir jiidische Existenz,
die aus den eigenen geistig-
religiosen Traditionen heraus
fiir universelle Werte eintritt.

mw Wenn Sie, Micha Brumlik, an Margarete
Susman denken — was flr eine Person
haben Sie vor Augen?

ms Eine hoch engagierte Frau, die wesentli-
che Beitrdge zur jiidischen Philosophie des
20.Jahrhunderts geleistet hat, allerdings skan-
daléserweise im Unterschied zu ménnlichen
jidischen Zeitgenossen wie Franz Rosen-
zweig, Martin Buber oder Leo Baeck in der
allgemeinen Rezeption striflich vernachlis-
sigt worden ist.

28

w Wie sind Sie auf Margarete Susman
gestossen?

me Das geschah erst recht spit durch die Frank-
furter Rabbinerin Elisa Klapheck, die ich
damals bei ihrer Habilitationsschrift iiber Mar-
garete Susman begleiten und beraten durfte.

mw Dann gilt also, was Sie eingangs gesagt
haben, auch fiir Sie: Margarete Susman
stand im Schatten mannlicher jlidischer
Philosophen?

me Das ist vollig richtig. Ich habe mich ver-
gleichsweise intensiv mit jiidischer Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts beschiftigt, ange-
fangen von Hermann Cohen bis zu, wie bereits
erwihnt, Franz Rosenzweig, Martin Buber
und Leo Baeck. Mit Margarete Susman war
ich weniger vertraut, ich hatte sie als Feuille-
tonistin und Dichterin kennengelernt. Sie lag
mir insofern ein bisschen nahe, weil sie in der
Schweiz lebte und ich natiirlich nicht vergessen
kann, dass ich selbst in der Schweiz geboren
wurde und die ersten fiinf Jahre meines Lebens
dort verbrachte.

mw  lhre Eltern, Micha Brumlik, sind ja wie
Margarete Susman vor dem National-
sozialismus in die Schweiz gefliichtet. Sie
zahlen zu jenen jldischen Menschen
aus Deutschland, die es in die Schweiz
geschafft haben, was ldngst nicht fir
alle der Fall war. Susmans Freundin Gertrud
Kantorowicz zum Beispiel oder die
Schwester von Margarete Susman sind an
der Grenze zwischen dem Deutschen
Reich und der Schweiz am Grenziibertritt
gehindert worden, was sie spater mit
dem Leben bezahlten. Kann man lhre
biografischen Verbindungen als eine Art
Wahlverwandtschaft zu Margarete
Susman bezeichnen?

ms Wahlverwandtschaft ist zu viel gesagt. Aber
ich habe natiirlich schon die Frage, ob und wie
die Schweiz auch ein Hintergrund fiir Susmans
Auseinandersetzung mit der Shoa ist. Aller-
dings muss ich einrdumen, dass ich darauf
keine iiberzeugende Antwort gefunden habe,
jedenfalls nicht im mir gut bekannten Hiob-
Buch Das Buch Hiob und das Schicksal des
jiidischen Volkes.

w Jedenfalls ist es ja auch in der Schweiz so,
dass Margarete Susman bis heute nicht
wirklich als hiesige jlidische Religionsphi-
losophin wahrgenommen wird. Margarete

Neue Wege 1/2.22



Susman hat immer wieder Fremdgemacht-
werden, Fremdbleiben erlebt. Was ist

es nun besonders, das Sie an Margarete
Susman selber, an ihrem Lebensweg und
ihrem Werk fasziniert?

v In meinen Augen, soweit ich das iiberbli-
cke, ist das Besondere, dass Margarete Sus-
man die Einzige ihrer Generation gewesen ist,
die eine iiberzeugende theologisch-religions-
philosophische Antwort auf die Shoa gefun-
den hat. Das habe ich in dieser Art und Weise
weder bei Martin Buber noch bei Leo Baeck
gefunden. Und was mich im Unterschied zu
US-amerikanischen Post-Holocaust-Theo-
log*innen iiberzeugt hat, ist, dass Susman es
sich versagt, gewissermassen irgendeine posi-
tive Konsequenz aus der Erfahrung zu ziehen,
sondern ganz im Geist des biblischen Buches
Hiob die Ritselhaftigkeit dieses Geschehens
und damit auch des von Jiidinnen und Juden
verehrten Gottes herausgestellt hat. Es ist eines
der wichtigsten Biicher zum Problem der soge-
nannten Theodizee: Wie kann das Handeln
oder eben Nichthandeln Gottes angesichts des
Bosen oder des menschlichen Leidens gerecht-
fertigt werden? Und wie kann Gottvertrauen
miithsam wieder errungen werden?

mw Versucht Margarete Susman aber in Das
Buch Hiob und das Schicksal des jiidischen
Volkes nicht trotz allem auch, der Shoa
einen Sinn in der Geschichte abzuringen,
einen Sinn jidischer Geschichte, jlidischer
Existenz im Vorangehen auf dem Weg
der Umkehr, der Teschuwa?

me Ich verstehe ihre Publikation als Reaktua-
lisierung und Uberbietung dessen, was im bib-
lischen Buch Hiob steht. Die Botschaft, die
ich Susmans Werk entnommen habe, ist — und
das ist wichtig —, dass Jiidinnen und Juden sich
gleichwohl dafiir entscheiden sollen, Jiidinnen
und Juden zu bleiben. Damit anerkennen sie
die Geschichtsmichtigkeit Gottes. Sie besteht
eben wohl nicht in seinem direkten Tun oder
Unterlassen, sondern darin, dass die Mensch-
heit, zumal das jiidische Volk, seiner Wei-
sung folgt. Zur Geschichtsmachtigkeit Gottes
gehort seine Unerforschlichkeit.

w  Margarete Susman formuliert durch ihre
Auseinandersetzung mit dem Judentum eine
Perspektive eben nicht nur fur Jiidinnen und
Juden, sondern fiir die ganze Menschheit.
Sie sieht eine Aufgabe des Judentums fiir die
Welt. Kénnen Sie diesen Gedankengidngen
von Margarete Susman folgen?

Neue Wege 1/2.22




ms Ja, sie tut dies genauso wie die Hebrdische
Bibel, das Alte Testament, einschliesslich des
Buches Hiob, die nicht nur das jiidische Volk
ansprechen soll, sondern alle Menschen.

mw Sehen Sie Margarete Susman als Teil einer
grosseren Gruppe deutsch-jlidischer
Intellektueller in den ersten Jahrzehnten
des 20.Jahrhunderts? Ist sie charakteris-
tisch flr diese Gruppe, die in sich ja, was
die Auseinandersetzung mit der religidosen
Zugehdrigkeit betrifft, keineswegs
homogen war und politisch von der Befiir-
wortung eines sakularen, antinatio-
nalistischen Sozialismus bis zu einer
zionistischen Ausrichtung reichte?

me Man kann sie dieser geistigen Stromung
zuordnen. Es ging darin um jiidische Erneu-
erung, um den Versuch, angesichts der schei-
ternden Assimilation — so wurde damals die
Unmoglichkeit benannt, in der christlichen
Mehrheitsgesellschaft aufzugehen — ein neues,
nicht nur deutsch-jiidisches Selbstbewusstsein
auch in religios-theologischer Art zu finden.
Margarete Susman war aber wohl nie Mitglied
einer ganz bestimmten Gruppe, wie es etwa
Menschen um Martin Buber gewesen sind.

mw Machen wir einen Sprung in die Gegen-
wart: Inwiefern ist das Denken von
Margarete Susman heute fiir jiidische
Existenz relevant?

me Thr Appell, Jiidin oder Jude zu bleiben, sich

der Geschichte zum Trotz fiir eine jlidische

Existenz zu entscheiden, und zwar vor allem

in geistiger Hinsicht, ist gerade heute fiir mich

wichtig. In den Schriften von Margarete Sus-
man ldsst sich kein Plddoyer fiir den politi-
schen Zionismus finden, ich vernehme daraus

den Ruf, sich der — nennen wir es mal so — jiidi-
schen Geistigkeit zuzuwenden. Das finde ich
ausserordentlich aktuell.

w Was verstehen Sie unter jldischer
Geistigkeit?

me Es geht um die Auseinandersetzung mit
diesen Problemen, die bereits in der Hebrii-
schen Bibel aufgeworfen werden: Was heisst
es, die Tora, das Gesetz zu empfangen? Was
heisst es, Gott auch dann treu zu bleiben, wenn,
wie im Buch Hiob, schreckliche Katastrophen
iiber den Einzelnen und iiber das Volk herein-
brechen? Es geht darum, diese Fragen leben-
dig zu halten und je nach Umstinden neu zu
beantworten.

30

mw Nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich der
Staat Israel gebildet. Margarete Susman
setzte sich auch damit auseinander. Insbe-
sondere in Deutschland ist die Debatte
rund um den Staat Israel weiterhin sehr
aufgeladen: Was bedeutet Verantwortung
angesichts der Shoa, angesichts von
fortgesetztem Antisemitismus? Was ist
judische Existenz in der Diaspora ange-
sichts des Staates Israel, der auch als
Besatzungsmacht auftritt? Inwiefern ist
das Denken von Margarete Susman fiir
Sie persdnlich in dieser Thematik hilfreich?

me Fiir mich ist das, was ich «jiidische Ent-
scheidung» genannt habe, wesentlich. Sus-
man sah im Judentum vor allem etwas Geisti-
ges, etwas Religioses. Susman hat nie erwogen,
selbst in den Nahen Osten auszuwandern. Sus-
mans Denken kdnnte heute auch im Staat Israel
eine Riickbesinnung auf das, was Judentum
urspriinglich und eigentiimlich ist, unterstiit-
zen. Ich lese Margarete Susman moralphilo-
sophisch als Universalistin. Sie tritt fiir glei-
che Rechte und gleiche Anspriiche fiir alle
Menschen ein. Auch das ist eine Lehre aus der
Erfahrung Hiobs, dass Jiidinnen und Juden
allen Realitdten zum Trotz an den morali-
schen Geboten der Tora festhalten sollen und
nicht — und hier kann ich Martin Buber zitie-
ren — einem «sacro egoismo», einem heiligen
Egoismus und Nationalismus, anheimfallen
sollen. Aber leider ist Margarete Susman auch
in Israel eine Autorin, eine Philosophin, die
vergleichsweise wenig gelehrt wird.

w  Greifen heute in deutschen, auch deutsch-
judischen Debatten jiingere Generatio-
nen auf diese Denker*innen aus der ersten
Halfte des 20.Jahrhunderts zuriick?

me Das kann ich leider nicht beobachten. Ich

bin beim Ernst-Ludwig-Ehrlich-Studienwerk
(ELES) tdtig, dem Begabtenforderungswerk
der jlidischen Gemeinschaft in Deutschland.
Da wird viel iiber diese deutsch-jiidischen

Intellektuellen diskutiert, aber die bekannteren

sind immer noch vor allem Martin Buber, etwas

weniger Franz Rosenzweig, und gelegentlich

wird an Leo Baeck erinnert. Eine Jahrhundert-
figur wie Hermann Cohen ist beinahe ganz und

gar vergessen. Ich konnte mir vorstellen, dass

Margarete Susman in Kreisen einer neuen jiidi-
schen Frauenbewegung zu neuer Aktualitit

kommen wird.

Neue Wege 1/2.22



mw  Und wie steht es um Margarete Susman
im Dialog mit Ernst Bloch? Sie hat ja wohl
gerade fiir ihn sehr viel inspirierende
Vorarbeit geleistet, was aber spater nicht
mehr stark wahrgenommen wurde.

me Der Hinweis auf Ernst Bloch ist in diesem
Zusammenhang ausgesprochen wichtig. Aller-
dings ist hinzuzufiigen, dass meiner Kenntnis
nach in der deutschen Diskussion zwar bekannt
ist, dass Bloch einer, wenn man so will, assimi-
lierten jlidischen Familie entstammte, er aber
nicht als spezifisch jiidischer Philosoph zur
Kenntnis genommen wird.

w Gerade dazu kdnnte die Beschaftigung mit
Margarete Susman verhelfen, mit ihrem
Beitrag zur Entstehung und Rezeption von
Blochs Der Geist der Utopie von 1918.

Sein Buch liber Thomas Miintzer von 1921
widmete er ihr. Bloch schrieb ihr schon
1911: «Ich danke lhnen fiir lhre wunderbaren
Worte liber das Judentum, Sie liebe giitige,
grosse Frau [...].» Er sieht mit ihr, «wie

das Judentum die wartende Religion ist,
mit dem unerldsten Gefiihl gegen jeden
bisher gekommenen Messias und der
grossartigen Unzufriedenheit und Sehn-
sucht, dass es noch ganz anders und dass
eigentlich noch Alles kommen mi{isse».
Uber Margarete Susman kénnte die jiidisch-
religiose Grundierung der Philosophie

von Bloch und anderen wieder starker ins
Bewusstsein gebracht werden.

me Das ist vOllig richtig, wobei Margarete Sus-
man nun wirklich nicht wie Ernst Bloch als eine
Philosophin der Hoffnung bezeichnet werden
kann. Fiir mich ist sie eher die Philosophin
eines Dennoch. Auch wenn augenscheinlich
auf den ersten Blick Hoffnung nicht besteht,
sind Jiidinnen und Juden ebenso wie Hiob
gehalten, dem Gott Israels, dem Gott der gan-
zen Welt die Treue zu halten — Hoffnung hin
oder her. Insofern ist sie gewissermassen eine
jildische Existenzphilosophin.

w  Margarete Susman lebte in der Revolutions-
zeit 1918/19 auf. Spdter in der Schweiz
war sie in der Bewegung des Religidsen
Sozialismus zu Hause. Inwiefern ist
Margarete Susman und auch der weitere
Kreis, aus dem sie stammt, als Teil einer
sozialistischen Tradition zu verstehen?

me Da wiirde ich sie auf jeden Fall dazurech-
nen, so wie auch Martin Buber.

31



mw  Flir uns im Umfeld der Neuen Wege ist
es faszinierend zu sehen, dass sowohl
Margarete Susman als auch Martin Buber
sehr friih sehr enge Verbindungen mit
christlichen Menschen aus dem Kreis des
Religiésen Sozialismus pflegten und schon
in den 1920er und 1930er Jahren einen
christlich-judischen Dialog gestalteten,
wie er sich erst nach der grossen Katastro-
phe der Shoa breiter entwickelte. Wird
Margarete Susman in Deutschland als
Pionierin dieses Dialogs wahrgenommen?

mse Wahrend meiner mehr als dreissig Jahre
wihrenden Erfahrung in diesem Bereich war
sie nie eine wesentliche Referenz. Es wire
wichtig, genauer zu untersuchen, was fiir Per-
spektiven Margarete Susman auf den christli-
chen Glauben und auf die historische Figur von
Jesus hatte.

mw Zum Schluss méchte ich Sie noch ganz
grundsétzlich fragen: Wo in Bezug auf die
politische Situation, in der wir leben, im
Blick auf die gesellschaftspolitischen Krisen,
in denen wir stecken, kann jiidische Philo-
sophie, kann judisches Denken heute einen
Beitrag zur Debatte liefern?

me Fiir mich massgeblicher Autor zu diesen

Fragen ist der deutsch-jiidische Philosoph Her-
mann Cohen mit seinem kurz vor seinem Tod

1918 erschienen Buch Religion der Vernunft aus

den Quellen des Judentums. Das interessiert
mich zunéchst nicht in politischer, sondern in

philosophischer Hinsicht. Nicht zuletzt deswe-
gen, weil ja der Philosoph Jiirgen Habermas in

seinem letzten Buch Auch eine Geschichte der

Philosophie sich wieder und wieder mit dem

theologischen Erbe vor allem der europdischen

Kultur auseinandersetzt. Er fragt, was von die-
sem Erbe, wenn auch verwandelt, in eine uni-
versalistische Moral der Gegenwart einfliessen

kann. Vor diesem Hintergrund kénnte Marga-
rete Susman an Relevanz und Aktualitit gewin-
nen, da sie dazu aufruft, auch und gerade dann,
wenn es nicht gelingt, alle religiosen Motive in

sidkulare Motive zu verwandeln, es gleichwohl

wichtig ist, diesen Traditionen die Treue zu

halten. Das ist eine Lehre aus Das Buch Hiob

und das Schicksal des jiidischen Volkes.

w In welchen gesellschaftspolitischen
Feldern kdnnte das Konsequenzen haben?

me Nicht zuletzt vor dem Hintergrund des
Schicksals meiner Familie, die Fliichtlinge
gewesen sind, gewinnt die Lehre aus der

32

Hebriischen Bibel an Kraft: «Ein Fremder bist
du gewesen. Deswegen sollst du Fremde ach-
ten.» Insofern ist fiir mich eine auch von Mar-
garete Susman und aus der jiidischen Tradition
gespeiste Utopie fiir Europa, dass dies ein Land
der Ankunft und der Offenheit sein soll und
kein Land, das sich abschottet. Margarete Sus-
man wie auch meine Eltern hatten das Gliick, in
der Schweiz Zuflucht zu finden. Viele blieben
aber aussen vor. Was damals fiir die Schweiz
galt, gilt heute fiir Europa insgesamt, wenn
man sich das Schicksal der Fliichtlinge nicht
nur in Belarus, sondern auch anderswo an den
Aussengrenzen ansicht. Meine Konsequenz ist
die Achtung des Fremden — Europa als eine
Region der Gastfreundschaft, der Anerken-
nung und Ehre des Fremden, vor allem des
Fliichtlings. ®

O Micha Brumlik, *1947 in Davos, ist ein deutscher
Erziehungswissenschaftler und Publizist. 20002005
war er Direktor des Fritz-Bauer-Instituts in Frankfurt.
Seine jiingste Verdffentlichung ist Postkolonialer
Antisemitismus? Achille Mbembe, die paldstinensische
BDS-Bewegung und andere Aufreger. Bestandsauf-
nahme einer Diskussion. Hamburg 2021.

Neue Wege 1/2.22



Vom Chaos
unserer Zeit
und seiner
Uberwindung

Woher soll aber — das ist unsere letzte
und unsere bangste Frage — in dem
Chaos, das doch auch gerade inihnen lebt,
die Liebe in den Herzen der heutigen Men-
schen kommen?

Ich sprach vorhin davon, dass dort, wo
Leid und Stinde im Menschen berhrt wer-
den, auch sein tiefster Lebensquell auf-
springt. Es gilt also im wahrsten Sinn des
Wortes, den Finger auf die Wunde zu
legen. Aus der Wunde stromt das leben-
dige Blut. Darum ist dies: den Finger auf
die Wunden der Menschen zu legen die
heutige Form der Liebe. Zu solcher Liebe
aber gehort Mut. Nicht mitleidige, wehlei-
dige, schwache Liebe ist von uns gefordert,
sondern mutige Liebe: Mut zum Offenbar-
machen dessen, was ist. Solche Liebe ist
das genaue Gegenteil der Angst, die zum
Chaos gehort und vor ihm zurilickweicht:
Sie ist die Kraft, die das Chaos bannt.

Und gewiss zu keiner Weltzeit ist die Sehnsucht nach

Arbeit der Seele: das ist die Kraft, die uns vom Chaos erlost.
Denn Gott erschafft seine Schopfung nicht neu. Nach jeder
Stindflut muss eine Seele lbrig bleiben, die ihm hilft, sie
neu zu erbauen. Dazu hat er das schwache, schlimme
gebrechliche Ding in sie eingesetzt, das dennoch I|hm
gleich sei, damit es helfe, sie zu vollenden. Liebe bedeutet
Arbeit, harteste Arbeit. Dass etwas geschehe, dass ein
Stlick Leben anders werde, neu werde, tiberhaupt werde,
dass es aus dem Chaos, dem Nichts zum Sein gelange —
und sei es auch nur ein kleines Stiickchen Leben — das ist
der Sinn der Liebe, die Arbeit am Reiche Gottes ist. Arbeit,
die nur geleistet werden kann wie Schmiedearbeit: in Glut
und Flamme, im Aufgliihen des ganzen lebendigen Her-
zens, als Gebet und Arbeit in einem.

Solche Arbeit aber passt in unsere Zeit. Die Seele, die
arbeitet, kann nicht in Nichts versinken, kann — gleichviel,
woher sie komme und was sie sei — nicht wieder zum
Ding werden. Denn indem sie Lebendiges schafft, indem
sie ein Stlick Leben vom Tod erlést, erlost sie sich selbst
zum Leben. [...] , ;

. Denn das tiberschwangliche Wort der Arbeit am Rei-
che Gottes ist ganz schlicht gemeint: nicht als Schépfung,
die, wie einst Gott mit einem Schlage dem Chaos die Welt,
so heute mit einem Schlage dem neuen Chaos das Reich,
das Gott dem Menschen zur Verwirklichung tbergeben
hat, entrisse; nicht einmal im Sinne der menschlichen
Schopfung, die dies nicht in der Tat, sondern nur in Bild
und Gebild vermag. Sondern flir uns Menschen, die beten:
Dein Reich komme! geht es um das Allerschlichteste, das
zugleich das Schwerste ist: die helfende Hand Gottes,
gleichviel aus welcher Tiefe, zu ergreifen,
um Schritt fur Schritt in bescheidener

wahrhaftiger sehender heilender Liebe in den Herzen der
Menschen, auch da, wo Sie selbst inrer nicht fahig sind,
so stark, so heimatlos suchend, so grenzenloses Heimweh
gewesen wie heute. Uber alle gebieterischen dusseren
Forderungen der Stunde hinweg, und selbst in ihnen,
flammt die Sehnsucht auf, den Menschen zu finden, der
wahrhaft liebt.

Gewiss: ungeheuer sind gerade darum heute die
menschlichen Enttauschungen. Aber das sagt uns nichts
anderes als dies: unsere Forderung an den Menschen darf
nichts, unser Einsatz in die Beziehung zu ihm muss alles
sein. Das ist gewiss das Schwerste, was vom Menschen
gefordert werden kann; aber es ist auch das Grosste, was
er erreichen kann. In seiner schmerzlichsten Tiefe und
gottlichen Erhabenheit ist uns das Bild dieser Liebe
gezeigt im Kapitel Jesaja 53: als stellvertretende Kraft des
gewaltigen Leides, das gelitten werden muss, wenn die
Menschheit erlost werden soll. «kDarum, dass seine Seele
gearbeitet hat, wird sie ihre Lust sehen», steht dort
geschrieben. [...]

demitiger Arbeit ein Stlick des irdischen
Grundes und Abgrundes dem Chaos abzu-
ringen fur das Reich Gottes. Und das Wun-
derbare ist: einjedes dem Chaos abgerun-
gene, noch so bescheidene Stiickchen
Boden ist inmitten des Chaos, indem es fiir
das Reich Gottes gewonnen wird, wirklich
und wahrhaftig, jetzt, in diesem Augen-
blick schon, ein Stiick des Reiches Gottes.

Margarete Susman

Auszug aus: Vom Chaos unserer Zeit und seiner
Uberwindung. Ein Vortrag.

In: Newe Wege 1/1935, S.5-22.




Ein eigentiimliches Leben hebt heute in unserem Lande
an. In dem Augenblick, wo alle Sterne tiber ihm erloschen
scheinen, wo seine Wirklichkeit grauer und verwdsteter

Der Exodus aus
als je uns entgegenstarrt, beginnt es tiber ihm, am Him- d e r Ph i | OSO p h ie
mel seines Geistes seltsam zu blitzen und zu zucken wie

von neuen unbekannten Gestirnen. Fremde Wolkenbilder und Lichtge-
stalten ballen sich tiber seinem Haupt: Gestalten reiner Innerlichkeit ent-
stiegen, fremde Erscheinungen allem, was ins Leben des Tages eingreift,
und doch letzthin bestimmt und beflligelt, wiederum zu ihm niederzu-
steigen. Man fragt sich angesichts dieser vielfaltigen und doch im
wesentlichen tief verwandten Gebilde, ob es nicht dennoch zu allen Zei-
ten Deutschlands Verhangnis und Bestimmung sein wird, immer wieder
in seine Innerlichkeit zurlickgeworfen zu werden, ob nicht sein allerletz-
tes Schicksal trotz aller Bedrohungen und Vernichtungsgefahren, ja
wegen ihrer sich allein in seiner Innerlichkeit entscheiden kann. Gewiss
aber ist, dass es eine andere Innerlichkeit wird sein mussen, als die bisher
einem ihr so vollig wesensfremden, wesenslosen Aussen neben sich Platz
liess; keine abstrakte weltfremde, wie die aus dem deutschen Idealismus
geborene, die sich den kargen, inhaltlich abgegrenzten Einzelaufgaben
des Tages entzog, ihren eigenen Lebenskreis nicht zu durchdringen
begehrte, um auf ein lGiberinhaltliches, im Unendlichen liegendes Ziel
hinzuleben — es wird eine Innerlichkeit sein miissen, die sich ihrer selbst
wie des Aussen im gleichen Masse bewusst ist, die das Innen nur als
Antrieb und Massstab, das'Aussen als ihre Aufgabe begreift. Und schon
scheint in den farbig glihenden Gebilden, die sich aus unserer tief ver-
diisterten Atmosphare loszuwinden beginnen, die Stunde einer erschtit-
ternden Einkehr angebrochen.

Das Gemeinsame in ihnen allen ist das
Sichaufbdumen gegen jede Art von Philo-
sophie im Sinne des reinen Denkens: die
Uberzeugung, dass keine noch so klar ent-
wickelte Logik oder aus logischen Voraus-
setzungen entwickelte Ethik uns mehr die
endgultige Erschliessung vermitteln kann,
nach der wir uns heute sehnen, dass auf
die Note, Verzweiflungen, Zusammenbrii-
che und Wandlungen, die wir durchlebt
haben, keine philosophische Erkenntnis
mehr antworten kann. In allen diesen wie
immer geformten Ausserungen eines sich
wandelnden Geistes lebt und brennt die
Uberzeugung, dass heute andere, leben-
digere Gewissheiten nottun. An Stelle der
Philosophie tritt die an den ganzen Men-
schen gerichtete Lehre, an Stelle des abs-
trakten Typus Mensch tritt mit seinen For-
derungen und Verpflichtungen der ganze
konkrete, einmalige Mensch. [...]

Hier hat der Weltkrieg den Abgrund aufgerissen, an dem
sich die Lebensfragen scheiden. Unsere letzte Frage ist
nicht mehr die nach dem Wesen der metaphysischen Fak-
toren, die unsere Ideen und Uberzeugungen konstituie-
ren, nicht einmal nach dem der Seele. Brennend, angst-
voll, drangend erhebt sich davor und dahinter die Frage:
Was sollen wirtun? Eine Zeit, der ein derart radikales Aus-
einanderfallen alles Menschlichen geschehen ist, wie der
unseren, verlangt nach schlechthin gemeinsamen Inhal-
ten, nach festen, liberzeugenden Massstdaben, nach der
Bindung durch eine gemeinsame Wahrheit. Eine um ihr
Heil betrogene Welt verlangt nach sichtbaren, gehbaren
Wegen zum Heil. Um Erlésung geht hier alles. Nicht gegen
die Philosophie als Fachwissenschaft, als erkenntnisthe-
oretische und kritische Methode, wendet sich dieser neue
Wille — sondern nur gegen die Philosophie als Vermitt-
lerin endgultiger Wahrheit, als Erstellerin des heissge-
suchten Lebensbildes und Vorbildes flr die Seele. Hier
wird das Versagen des Idealismus wegen seiner Uberin-
haltlichkeit wie das des Relativismus wegen seiner Auflo-
sung alles Inhaltlichen gleich gewaltsam empfunden.

Margarete Susman
Auszug aus: Der Exodus aus der Philosophie.
In: Frankfurter Zeitung, 17.6.1921.




	Sich entscheiden, Jüdin und Jude zu bleiben

