
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: Sich entscheiden, Jüdin und Jude zu bleiben

Autor: Brumlik, Micha / Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sich entscheiden,
Jüdin und Jude

zu bleiben
Gespräch mit Micha Brumlik

von Matthias Hui

Nw Wie sind Sie auf Margarete Susman
gestossen?

MB Das geschah erst recht spät durch die Frankfurter

Rabbinerin Elisa Klapheck, die ich
damals bei ihrer Habilitationsschrift über
Margarete Susman begleiten und beraten durfte.

ww Dann gilt also, was Sie eingangs gesagt
haben, auch für Sie: Margarete Susman
stand im Schatten männlicher jüdischer
Philosophen?

MB Das ist völlig richtig. Ich habe mich
vergleichsweise intensiv mit jüdischer Philosophie

des 20. Jahrhunderts beschäftigt,
angefangen von Hermann Cohen bis zu, wie bereits
erwähnt, Franz Rosenzweig, Martin Buber
und Leo Baeck. Mit Margarete Susman war
ich weniger vertraut, ich hatte sie als Feuille-
tonistin und Dichterin kennengelernt. Sie lag
mir insofern ein bisschen nahe, weil sie in der
Schweiz lebte und ich natürlich nicht vergessen
kann, dass ich selbst in der Schweiz geboren
wurde und die ersten fünf Jahre meines Lebens
dort verbrachte.

Der bekannte Publizist und
Wissenschaftler Micha Brumlik
hat Margarete Susman - wie
viele andere - erst spät als
Religionsphilosophin
wahrgenommen. Er sieht sie als
Zeugin für jüdische Existenz,
die aus den eigenen
geistigreligiösen Traditionen heraus
für universelle Werte eintritt.

Nw Wenn Sie, Micha Brumlik, an Margarete
Susman denken - was für eine Person
haben Sie vor Augen?

MB Eine hoch engagierte Frau, die wesentliche

Beiträge zur jüdischen Philosophie des
20. Jahrhunderts geleistet hat, allerdings
skandalöserweise im Unterschied zu männlichen
jüdischen Zeitgenossen wie Franz Rosenzweig,

Martin Buber oder Leo Baeck in der
allgemeinen Rezeption sträflich vernachlässigt

worden ist.

nw Ihre Eltern, Micha Brumlik, sind ja wie
Margarete Susman vor dem
Nationalsozialismus in die Schweiz geflüchtet. Sie
zählen zu jenen jüdischen Menschen
aus Deutschland, die es in die Schweiz
geschafft haben, was längst nicht für
alle der Fall war. Susmans Freundin Gertrud
Kantorowicz zum Beispiel oder die
Schwester von Margarete Susman sind an
der Grenze zwischen dem Deutschen
Reich und der Schweiz am Grenzübertritt
gehindert worden, was sie später mit
dem Leben bezahlten. Kann man Ihre
biografischen Verbindungen als eine Art
Wahlverwandtschaft zu Margarete
Susman bezeichnen?

m b Wahlverwandtschaft ist zu viel gesagt. Aber
ich habe natürlich schon die Frage, ob und wie
die Schweiz auch ein Hintergrund für Susmans
Auseinandersetzung mit der Shoa ist. Allerdings

muss ich einräumen, dass ich darauf
keine überzeugende Antwort gefunden habe,
jedenfalls nicht im mir gut bekannten Hiob-
Buch Das Buch Hiob und das Schicksal des
jüdischen Volkes.

nw Jedenfalls ist es ja auch in der Schweiz so,
dass Margarete Susman bis heute nicht
wirklich als hiesige jüdische Religionsphilosophin

wahrgenommen wird. Margarete

28 Neue Wege 1/2.22



Susman hat immer wieder Fremdgemachtwerden,

Fremdbleiben erlebt. Was ist
es nun besonders, das Sie an Margarete
Susman selber, an ihrem Lebensweg und
ihrem Werk fasziniert?

MB In meinen Augen, soweit ich das überblicke,

ist das Besondere, dass Margarete
Susman die Einzige ihrer Generation gewesen ist,
die eine überzeugende theologisch-religionsphilosophische

Antwort auf die Shoa gefunden

hat. Das habe ich in dieser Art und Weise
weder bei Martin Buber noch bei Leo Baeck
gefunden. Und was mich im Unterschied zu
US-amerikanischen Post-Holocaust-Theo-
log*innen überzeugt hat, ist, dass Susman es
sich versagt, gewissermassen irgendeine positive

Konsequenz aus der Erfahrung zu ziehen,
sondern ganz im Geist des biblischen Buches
Hiob die Rätselhaftigkeit dieses Geschehens
und damit auch des von Jüdinnen und Juden
verehrten Gottes herausgestellt hat. Es ist eines
der wichtigsten Bücher zum Problem der
sogenannten Theodizee: Wie kann das Handeln
oder eben Nichthandeln Gottes angesichts des
Bösen oder des menschlichen Leidens gerechtfertigt

werden? Und wie kann Gottvertrauen
mühsam wieder errungen werden?

Nw Versucht Margarete Susman aber in Das
Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen
Volkes nicht trotz allem auch, der Shoa
einen Sinn in der Geschichte abzuringen,
einen Sinn jüdischer Geschichte, jüdischer
Existenz im Vorangehen auf dem Weg
der Umkehr, der Teschuwal

MB Ich verstehe ihre Publikation als Reaktua-
lisierung und Überbietung dessen, was im
biblischen Buch Hiob steht. Die Botschaft, die
ich Susmans Werk entnommen habe, ist - und
das ist wichtig -, dass Jüdinnen undJuden sich
gleichwohl dafür entscheiden sollen, Jüdinnen
und Juden zu bleiben. Damit anerkennen sie
die Geschichtsmächtigkeit Gottes. Sie besteht
eben wohl nicht in seinem direkten Tun oder
Unterlassen, sondern darin, dass die Menschheit,

zumal das jüdische Volk, seiner Weisung

folgt. Zur Geschichtsmächtigkeit Gottes
gehört seine Unerforschlichkeit.

am/ Margarete Susman formuliert durch ihre
Auseinandersetzung mit dem Judentum eine
Perspektive eben nicht nur für Jüdinnen und
Juden, sondern für die ganze Menschheit.
Sie sieht eine Aufgabe des Judentums für die
Welt. Können Sie diesen Gedankengängen
von Margarete Susman folgen?

Susman
hat eine

';'ir

Neue Wege 1/2.22



Mb Ja, sie tut dies genauso wie die Hebräische
Bibel, das Alte Testament, einschliesslich des
Buches Hiob, die nicht nur das jüdische Volk
ansprechen soll, sondern alle Menschen.

Nw Sehen Sie Margarete Susman als Teil einer
grösseren Gruppe deutsch-jüdischer
Intellektueller in den ersten Jahrzehnten
des 20. Jahrhunderts? Ist sie charakteristisch

für diese Gruppe, die in sich ja, was
die Auseinandersetzung mit der religiösen
Zugehörigkeit betrifft, keineswegs
homogen war und politisch von der
Befürwortung eines säkularen,
antinationalistischen Sozialismus bis zu einer
zionistischen Ausrichtung reichte?

MB Man kann sie dieser geistigen Strömung
zuordnen. Es ging darin um jüdische Erneuerung,

um den Versuch, angesichts der
scheiternden Assimilation - so wurde damals die
Unmöglichkeit benannt, in der christlichen
Mehrheitsgesellschaft aufzugehen - ein neues,
nicht nur deutsch-jüdisches Selbstbewusstsein
auch in religiös-theologischer Art zu finden.
Margarete Susman war aber wohl nie Mitglied
einer ganz bestimmten Gruppe, wie es etwa
Menschen um Martin Buber gewesen sind.

Nw Machen wir einen Sprung in die Gegenwart:

Inwiefern ist das Denken von
Margarete Susman heute für jüdische
Existenz relevant?

MB Ihr Appell, Jüdin oder Jude zu bleiben, sich
der Geschichte zum Trotz für eine jüdische
Existenz zu entscheiden, und zwar vor allem
in geistiger Hinsicht, ist gerade heute für mich
wichtig. In den Schriften von Margarete
Susman lässt sich kein Plädoyer für den politischen

Zionismus finden, ich vernehme daraus
den Ruf, sich der - nennen wir es mal so -
jüdischen Geistigkeit zuzuwenden. Das finde ich
ausserordentlich aktuell.

Nw Was verstehen Sie unter jüdischer
Geistigkeit?

MB Es geht um die Auseinandersetzung mit
diesen Problemen, die bereits in der Hebräischen

Bibel aufgeworfen werden: Was heisst
es, die Tora, das Gesetz zu empfangen? Was
heisst es, Gott auch dann treu zu bleiben, wenn,
wie im Buch Hiob, schreckliche Katastrophen
über den Einzelnen und über das Volk
hereinbrechen? Es geht darum, diese Fragen lebendig

zu halten und je nach Umständen neu zu
beantworten.

nw Nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich der
Staat Israel gebildet. Margarete Susman
setzte sich auch damit auseinander.
Insbesondere in Deutschland ist die Debatte
rund um den Staat Israel weiterhin sehr
aufgeladen: Was bedeutet Verantwortung
angesichts der Shoa, angesichts von
fortgesetztem Antisemitismus? Was ist
jüdische Existenz in der Diaspora angesichts

des Staates Israel, der auch als
Besatzungsmacht auftritt? Inwiefern ist
das Denken von Margarete Susman für
Sie persönlich in dieser Thematik hilfreich?

MB Für mich ist das, was ich «jüdische
Entscheidung» genannt habe, wesentlich.
Susman sah im Judentum vor allem etwas Geistiges,

etwas Religiöses. Susman hat nie erwogen,
selbst in den Nahen Osten auszuwandern. Sus-
mans Denken könnte heute auch im Staat Israel
eine Rückbesinnung auf das, was Judentum
ursprünglich und eigentümlich ist, unterstützen.

Ich lese Margarete Susman moralphilosophisch

als Universalistin. Sie tritt für gleiche

Rechte und gleiche Ansprüche für alle
Menschen ein. Auch das ist eine Lehre aus der
Erfahrung Hiobs, dass Jüdinnen und Juden
allen Realitäten zum Trotz an den moralischen

Geboten der Tora festhalten sollen und
nicht - und hier kann ich Martin Buber zitieren

- einem «sacro egoismo», einem heiligen
Egoismus und Nationalismus, anheimfallen
sollen. Aber leider ist Margarete Susman auch
in Israel eine Autorin, eine Philosophin, die
vergleichsweise wenig gelehrt wird.

nw Greifen heute in deutschen, auch deutsch¬
jüdischen Debatten jüngere Generationen

auf diese Denker*innen aus der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts zurück?

MB Das kann ich leider nicht beobachten. Ich
bin beim Ernst-Ludwig-Ehrlich-Studienwerk
(ELES) tätig, dem Begabtenförderungswerk
der jüdischen Gemeinschaft in Deutschland.
Da wird viel über diese deutsch-jüdischen
Intellektuellen diskutiert, aber die bekannteren
sind immer noch vor allem Martin Buber, etwas
weniger Franz Rosenzweig, und gelegentlich
wird an Leo Baeck erinnert. Eine Jahrhundertfigur

wie Hermann Cohen ist beinahe ganz und
gar vergessen. Ich könnte mir vorstellen, dass

Margarete Susman in Kreisen einer neuen
jüdischen Frauenbewegung zu neuer Aktualität
kommen wird.

30 Neue Wege 1/2.22



Susmar
ist als
Jüdin
Univer-
salistin.
Sie
tritt für
gleiche
Rechte
aller eir

nw Und wie steht es um Margarete Susman
im Dialog mit Ernst Bloch? Sie hat ja wohl
gerade für ihn sehr viel inspirierende
Vorarbeit geleistet, was aber später nicht
mehr stark wahrgenommen wurde.

MB Der Hinweis auf Ernst Bloch ist in diesem
Zusammenhang ausgesprochen wichtig. Allerdings

ist hinzuzufügen, dass meiner Kenntnis
nach in der deutschen Diskussion zwar bekannt
ist, dass Bloch einer, wenn man so will, assimilierten

jüdischen Familie entstammte, er aber
nicht als spezifisch jüdischer Philosoph zur
Kenntnis genommen wird.

Nw Gerade dazu könnte die Beschäftigung mit
Margarete Susman verhelfen, mit ihrem
Beitrag zur Entstehung und Rezeption von
Blochs Der Geist der Utopie von 1918.
Sein Buch über Thomas Müntzer von 1921

widmete er ihr. Bloch schrieb ihr schon
1911: «Ich danke Ihnen für Ihre wunderbaren
Worte über das Judentum, Sie liebe gütige,
grosse Frau [...].» Er sieht mit ihr, «wie
das Judentum die wartende Religion ist,
mit dem unerlösten Gefühl gegen jeden
bishergekommenen Messias und der
grossartigen Unzufriedenheit und
Sehnsucht, dass es noch ganz anders und dass
eigentlich noch Alles kommen müsse».
Über Margarete Susman könnte die
jüdischreligiöse Grundierung der Philosophie
von Bloch und anderen wieder stärker ins
Bewusstsein gebracht werden.

MB Das ist völlig richtig, wobei Margarete Susman

nun wirklich nicht wie Ernst Bloch als eine
Philosophin der Hoffnung bezeichnet werden
kann. Für mich ist sie eher die Philosophin
eines Dennoch. Auch wenn augenscheinlich
auf den ersten Blick Hoffnung nicht besteht,
sind Jüdinnen und Juden ebenso wie Hiob
gehalten, dem Gott Israels, dem Gott der ganzen

Welt die Treue zu halten - Hoffnung hin
oder her. Insofern ist sie gewissermassen eine
jüdische Existenzphilosophin.

nw Margarete Susman lebte in der Revolutions¬
zeit 1918/19 auf. Später in der Schweiz
war sie in der Bewegung des Religiösen
Sozialismus zu Hause. Inwiefern ist
Margarete Susman und auch der weitere
Kreis, aus dem sie stammt, als Teil einer
sozialistischen Tradition zu verstehen?

Mb Da würde ich sie auf jeden Fall dazurech-
nen, so wie auch Martin Buber.

31



NW Für uns im Umfeld der Neuen Wege ist
es faszinierend zu sehen, dass sowohl
Margarete Susman als auch Martin Buber
sehr früh sehr enge Verbindungen mit
christlichen Menschen aus dem Kreis des
Religiösen Sozialismus pflegten und schon
in den 1920er und 1930er Jahren einen
christlich-jüdischen Dialog gestalteten,
wie er sich erst nach der grossen Katastrophe

der Shoa breiter entwickelte. Wird
Margarete Susman in Deutschland als
Pionierin dieses Dialogs wahrgenommen?

MB Während meiner mehr als dreissig Jahre
währenden Erfahrung in diesem Bereich war
sie nie eine wesentliche Referenz. Es wäre
wichtig, genauer zu untersuchen, was für
Perspektiven Margarete Susman auf den christlichen

Glauben und auf die historische Figur von
Jesus hatte.

Nw Zum Schluss möchte ich Sie noch ganz
grundsätzlich fragen: Wo in Bezug auf die
politische Situation, in der wir leben, im
Blick auf die gesellschaftspolitischen Krisen,
in denen wir stecken, kann jüdische
Philosophie, kann jüdisches Denken heute einen
Beitrag zur Debatte liefern?

MB Für mich massgeblicher Autor zu diesen
Fragen ist der deutsch-jüdische Philosoph
Hermann Cohen mit seinem kurz vor seinem Tod
1918 erschienen Buch Religion der Vernunftaus
den Quellen des Judentums. Das interessiert
mich zunächst nicht in politischer, sondern in
philosophischer Hinsicht. Nicht zuletzt deswegen,

weil ja der Philosoph Jürgen Habermas in
seinem letzten Buch Auch eine Geschichte der
Philosophie sich wieder und wieder mit dem
theologischen Erbe vor allem der europäischen
Kultur auseinandersetzt. Er fragt, was von
diesem Erbe, wenn auch verwandelt, in eine
universalistische Moral der Gegenwart einfliessen
kann. Vor diesem Hintergrund könnte Margarete

Susman an Relevanz und Aktualität gewinnen,

da sie dazu aufruft, auch und gerade dann,
wenn es nicht gelingt, alle religiösen Motive in
säkulare Motive zu verwandeln, es gleichwohl
wichtig ist, diesen Traditionen die Treue zu
halten. Das ist eine Lehre aus Das Buch Hiob
und das Schicksal des jüdischen Volkes.

nw In welchen gesellschaftspolitischen
Feldern könnte das Konsequenzen haben?

MB Nicht zuletzt vor dem Hintergrund des
Schicksals meiner Familie, die Flüchtlinge
gewesen sind, gewinnt die Lehre aus der

Hebräischen Bibel an Kraft : «Ein Fremder bist
du gewesen. Deswegen sollst du Fremde
achten.» Insofern ist für mich eine auch von
Margarete Susman und aus der jüdischen Tradition
gespeiste Utopie für Europa, dass dies ein Land
der Ankunft und der Offenheit sein soll und
kein Land, das sich abschottet. Margarete
Susman wie auch meine Eltern hatten das Glück, in
der Schweiz Zuflucht zu finden. Viele blieben
aber aussen vor. Was damals für die Schweiz
galt, gilt heute für Europa insgesamt, wenn
man sich das Schicksal der Flüchtlinge nicht
nur in Belarus, sondern auch anderswo an den
Aussengrenzen ansieht. Meine Konsequenz ist
die Achtung des Fremden - Europa als eine
Region der Gastfreundschaft, der Anerkennung

und Ehre des Fremden, vor allem des
Flüchtlings. •
O Micha Brumlik, *1947 in Davos, ist ein deutscher

Erziehungswissenschaftler und Publizist. 2000-2005
war er Direktor des Fritz-Bauer-Instituts in Frankfurt.
Seine jüngste Veröffentlichung ist Postkolonialer
Antisemitismus?Achille Mbembe, die palästinensische
BDS-Bewegung und andereAufreger. Bestandsaufnahme

einer Diskussion. Hamburg 2021.

32 Neue Wege 1/2.22



Vom Chaos
unserer Zeit
und seiner
Überwindung
Woher soll aber — das ist unsere letzte der Sinn der
und unsere bangste Frage — in dem dienurgelei
Chaos, das doch auch gerade in ihnen lebt, und Flamme
die Liebe in den Herzen der heutigen Men- zens, als Gel
sehen kommen? Solche A

Ich sprach vorhin davon, dass dort, wo arbeitet, kar
Leid und Sünde im Menschen berührt wer- woher Siek
den, auch sein tiefster Lebensquell auf- Ding werdei
springt. Es gilt also im wahrsten Sinn des sie ein Stücl
Wortes, den Finger auf die Wunde zu zum Leben,
legen. Aus der Wunde strömt das leben- Denn da

dige Blut. Darum ist dies: den Finger auf che Gottes i:

die Wunden der Menschen zu legen die die, wie eins

heutige Form der Liebe. Zu solcher Liebe so heute mi
aber gehört Mut. Nicht mitleidige, wehlei- das Gott de
dige, schwache Liebe ist von uns gefordert, hat, entriss
sondern mutige Liebe: Mut zum Offenbar- Schöpfung,
machen dessen, was ist. Solche Liebe ist und Gebild v

das genaue Gegenteil der Angst, die zum Dein Reich k

Chaos gehört und vor ihm zurückweicht: zugleich da
Sie ist die Kraft, die das Chaos bannt.

Und gewiss zu keiner Weltzeit ist die Sehnsucht nach
wahrhaftiger sehender heilender Liebe in den Herzen der
Menschen, auch da, wo Sie selbst ihrer nicht fähig sind,
so stark, so heimatlos suchend, so grenzenloses Heimweh
gewesen wie heute. Über alle gebieterischen äusseren
Forderungen der Stunde hinweg, und selbst in ihnen,
flammt die Sehnsucht auf, den Menschen zu finden, der
wahrhaft liebt.

Gewiss: ungeheuer sind gerade darum heute die
menschlichen Enttäuschungen. Aber das sagt uns nichts
anderes als dies: unsere Forderung an den Menschen darf
nichts, unser Einsatz in die Beziehung zu ihm muss alles
sein. Das ist gewiss das Schwerste, was vom Menschen
gefordert werden kann; aber es ist auch das Grösste, was
er erreichen kann. In seiner schmerzlichsten Tiefe und
göttlichen Erhabenheit ist uns das Bild dieser Liebe
gezeigt im Kapitel Jesaja 53: als stellvertretende Kraft des

gewaltigen Leides, das gelitten werden muss, wenn die
Menschheit erlöst werden soll. «Darum, dass seine Seele

gearbeitet hat, wird sie ihre Lust sehen», steht dort
geschrieben. [...]

Arbeit der Seele: das ist die Kraft, die uns vom Chaos erlöst.
Denn Gott erschafft seine Schöpfung nicht neu. Nach jeder
Sündflut muss eine Seele übrig bleiben, die ihm hilft, sie

neu zu erbauen. Dazu hat er das schwache, schlimme
gebrechliche Ding in sie eingesetzt, das dennoch Ihm
gleich sei, damit es helfe, sie zu vollenden. Liebe bedeutet
Arbeit, härteste Arbeit. Dass etwas geschehe, dass ein
Stück Leben anders werde, neu werde, überhaupt werde,
dass es aus dem Chaos, dem Nichts zum Sein gelange —

und sei es auch nur ein kleines Stückchen Leben — das ist
der Sinn der Liebe, die Arbeit am Reiche Gottes ist. Arbeit,
die nur geleistet werden kann wie Schmiedearbeit: in Glut
und Flamme, im Aufglühen des ganzen lebendigen
Herzens, als Gebet und Arbeit in einem.

Solche Arbeit aber passt in unsere Zeit. Die Seele, die
arbeitet, kann nicht in Nichts versinken, kann — gleichviel,
woher sie komme und was sie sei — nicht wieder zum
Ding werden. Denn indem sie Lebendiges schafft, indem
sie ein Stück Leben vom Tod erlöst, erlöst sie sich selbst
zum Leben. [...]

Denn das überschwängliche Wort der Arbeit am Reiche

Gottes ist ganz schlicht gemeint: nicht als Schöpfung,
die, wie einst Gott mit einem Schlage dem Chaos die Welt,
so heute mit einem Schlage dem neuen Chaos das Reich,
das Gott dem Menschen zur Verwirklichung übergeben
hat, entrisse; nicht einmal im Sinne der menschlichen
Schöpfung, die dies nicht in der Tat, sondern nur in Bild
und Gebild vermag. Sondern für uns Menschen, die beten:
Dein Reich komme! geht es um das Allerschlichteste, das

zugleich das Schwerste ist: die helfende Hand Gottes,
gleichviel aus welcher Tiefe, zu ergreifen,

nsucht nach um Schritt für Schritt in bescheidener
l Herzen der demütiger Arbeit ein Stück des irdischen
t fähig sind, Grundes und Abgrundes dem Chaos abzu-
es Heimweh ringenfürdas Reich Gottes. Und dasWun-
an äusseren derbare ist: ein jedes dem Chaos abgerun-
st in ihnen, gene, noch so bescheidene Stückchen

i finden, der Boden ist inmitten des Chaos, indem es für
das Reich Gottes gewonnen wird, wirklich

i heute die und wahrhaftig, jetzt, in diesem Augen-
it uns nichts blick schon, ein Stück des Reiches Gottes.

Margarete Sus man
Auszug aus: Vom Chaos unserer Zeit und seiner
Überwindung. Ein Vortrag.
In: Neue Wege 1/1935, S.5-22.



Ein eigentümliches Leben hebt heute in unserem Lande I
an. In dem Augenblick, wo alle Sterne über ihm erloschen LsC*l I
scheinen, wo seine Wirklichkeit grauer und verwüsteter _
als je uns entgegenstarrt, beginnt es über ihm, am Him- fjör" r
mel seines Geistes seltsam zu blitzen und zu zucken wie
von neuen unbekannten Gestirnen. Fremde Wolkenbilder und Lichtgestalten

ballen sich über seinem Haupt: Gestalten reiner Innerlichkeit
entstiegen, fremde Erscheinungen allem, was ins Leben des Tages eingreift,
und doch letzthin bestimmt und beflügelt, wiederum zu ihm niederzusteigen.

Man fragt sich angesichts dieser vielfältigen und doch im
wesentlichen tief verwandten Gebilde, ob es nicht dennoch zu allen Zeiten

Deutschlands Verhängnis und Bestimmung sein wird, immer wieder
in seine Innerlichkeit zurückgeworfen zu werden, ob nicht sein allerletztes

Schicksal trotz aller Bedrohungen und Vernichtungsgefahren, ja
wegen ihrer sich allein in seiner Innerlichkeit entscheiden kann. Gewiss
aber ist, dass es eine andere Innerlichkeit wird sein müssen, als die bisher
einem ihr so völlig wesensfremden, wesenslosen Aussen neben sich Platz
liess; keine abstrakte weltfremde, wie die aus dem deutschen Idealismus
geborene, die sich den kargen, inhaltlich abgegrenzten Einzelaufgaben
des Tages entzog, ihren eigenen Lebenskreis nicht zu durchdringen
begehrte, um auf ein überinhaltliches, im Unendlichen liegendes Ziel
hinzuleben — es wird eine Innerlichkeit sein müssen, die sich ihrer selbst
wie des Aussen im gleichen Masse bewusst ist, die das Innen nur als
Antrieb und Massstab, das Aussen als ihre Aufgabe begreift. Und schon
scheint in den farbig glühenden Gebilden, die sich aus unserer tief
verdüsterten Atmosphäre loszuwinden beginnen, die Stunde einer erschütternden

Einkehr angebrochen.
Das Gemeinsame in ihnen allen ist das Hier hat der Weltkrieg den

Sichaufbäumen gegen jede Art von Philo- sich die Lebensfragen schi
sophie im Sinne des reinen Denkens: die nicht mehrdie nach dem W
Überzeugung, dass keine noch so klarent- toren, die unsere Ideen un
wickelte Logik oder aus logischen Voraus- ren, nicht einmal nach den
Setzungen entwickelte Ethik uns mehr die voll, drängend erhebt sich

endgültige Erschliessung vermitteln kann, Was sollen wir tun? Eine Zei
nach der wir uns heute sehnen, dass auf einanderfallen alles Mensel
die Nöte, Verzweiflungen, Zusammenbrü- unseren, verlangt nach sch
che und Wandlungen, die wir durchlebt ten, nach festen, überzeuc
haben, keine philosophische Erkenntnis Bindung durch eine gemei
mehr antworten kann. In allen diesen wie Heil betrogene Welt verlan
immer geformten Äusserungen eines sich Wegen zum Heil. Um Erlösu
wandelnden Geistes lebt und brennt die die Philosophie als Fachwi;
Überzeugung, dass heute andere, leben- oretische und kritische Met
digere Gewissheiten nottun. An Stelle der Wille — sondern nur gege
Philosophie tritt die an den ganzen Men- lerin endgültiger Wahrhei
sehen gerichtete Lehre, an Stelle des abs- suchten Lebensbildes und
trakten Typus Mensch tritt mit seinen For- wird das Versagen des Ide;
derungen und Verpflichtungen der ganze haltlichkeit wie das des Rel;

konkrete, einmalige Mensch. [...] sung alles Inhaltlichen gleii

Der Exodus aus
der Philosophie

Hier hat der Weltkrieg den Abgrund aufgerissen, an dem
sich die Lebensfragen scheiden. Unsere letzte Frage ist
nicht mehr die nach dem Wesen der metaphysischen
Faktoren, die unsere Ideen und Überzeugungen konstituieren,

nicht einmal nach dem der Seele. Brennend, angstvoll,

drängend erhebt sich davor und dahinter die Frage:
Was sollen wir tun? Eine Zeit, derein derart radikales
Auseinanderfallen alles Menschlichen geschehen ist, wie der
unseren, verlangt nach schlechthin gemeinsamen Inhalten,

nach festen, überzeugenden Massstäben, nach der
Bindung durch eine gemeinsame Wahrheit. Eine um ihr
Heil betrogene Welt verlangt nach sichtbaren, gehbaren
Wegen zum Heil. Um Erlösung geht hier alles. Nicht gegen
die Philosophie als Fachwissenschaft, als erkenntnistheoretische

und kritische Methode, wendet sich dieser neue
Wille — sondern nur gegen die Philosophie als Vermittlerin

endgültiger Wahrheit, als Erstellerin des heissge-
suchten Lebensbildes und Vorbildes für die Seele. Hier
wird das Versagen des Idealismus wegen seiner Überin-
haltlichkeit wie das des Relativismus wegen seiner Auflösung

alles Inhaltlichen gleich gewaltsam empfunden.

Margarete Su s man
Auszug aus: Der Exodus aus der Philosophie.
In: Frankfurter Zeil ung, 17.6.1921.


	Sich entscheiden, Jüdin und Jude zu bleiben

