Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: "Der Wille der Frau, als Frau wahrhaft Mensch zu sein"
Autor: Schrupp, Antje

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Der Wille der

Frau, als Frau
wahrhaft
Mensch zu sein»

Antje Schrupp

Margarete Susman sah in den
verinderten Geschlechterbezie-
hungen am Anfang des 20. Jahr-
hunderts ein Ereignis von grosster
gesellschaftlicher Bedeutung.
Dabei verstand sie «Weiblichkeit»
als Kategorie, um kulturelle

und historische Positionen.zu
analysieren. An den Erfahrungen
der Mutterschaft und des Gebi-
rens interessierte sie denn auch
weniger das Hervorbringen neuer
Menschen, sondern vielmehr das
Hervorbringen von Gott.

«Das Verhiltnis der Frau zum Geist befindet
sich heute in der grossten Krise und Verwick-
lung, die wir in geschichtlicher Zeit kennen. Auf
der einen Seite ist der Anteil der Frau am Geist
und am geistigen Dasein erheblich gewachsen
und fiir ihr Schicksal bestimmend geworden,

auf der anderen Seite ist der Geist selbst in eine
unabsehbare Krise hineingerissen, an der die

Neue Wege 1/2.22

Erhebung der Frau wiederum ihren entschei-
denden Anteil hat.»! Diese Zeitdiagnose von
Margarete Susman stammt aus dem Jahr 1931.
Heute, neunzig Jahre spiter, tritt ihre Wahr-
heit erst recht zutage: Die Emanzipation der
Frauen hat zwar dafiir gesorgt, dass der «Anteil
der Frau am geistigen Dasein» noch grésser
geworden ist. Aber die Krisen der Welt wur-
den dadurch keinesfalls beseitigt oder auch nur
abgeschwicht.

Margarete Susman hat die Ursachen der
gesellschaftlichen Umbriiche am Anfang des
20.Jahrhunderts kontinuierlich publizierend
analysiert und kommentiert. Diese Umbriiche
markierten neben vielem anderen auch den
Beginn vom Ende des traditionellen Patriar-
chats: Der Erste Weltkrieg lésst sich als Krise
der Minnlichkeit lesen, die folgende Massen-
arbeitslosigkeit untergrub weithin die Rolle des
«Familienernédhrers», und zunehmend beka-
men Frauen politische Rechte, die bis dahin
als exklusiv ménnlich gegolten hatten. Susman
ndherte sich diesen Ereignissen als Denkerin
der Differenz: Das Erfassen von Verschiede-
nem, das Unterscheiden, war fiir sie ein Weg,
das Ganze, das Allgemeine zu erkennen und zu
verstehen. Und ebenso wie beim Judentum sah
Susman auch fiir die Frauen nichts Erstrebens-
wertes in der Assimilation. Nicht ihre Einglie-
derung in eine gegebene mannliche Ordnung
schien ihr das Gebot der Stunde, sondern die
Geltendmachung ihrer eigenen, einer weibli-
chen Stimme.

Sind die Geschlechter
ihrem Wesen nach anders?

«Was wir bediirfen, ist nicht eine blosse Ver-
mehrung der Stimmen», schreibt Susman 1918
anlésslich der Einfithrung des Frauenwahl-
rechts in Deutschland: «Es ist der Ausdruck
eines bestimmten lebendigen Wollens, das bis-
her in unserm 6ffentlichen Leben fehlte. Wie
oft hatte man wihrend des Krieges das — viel-
leicht damals noch tduschende — Gefiihl: Hat-
ten die Frauen in aller Welt Stimme gehabt, so
hitten sie dies Unmenschliche verhindert.»?2
Was fiir heutige Ohren nach einer Anrufung
klischeehafter Geschlechterstereotype klingt,
war zur damaligen Zeit nicht ungewohnlich;
der Verweis auf «weibliche Tugenden» war
ein zentrales Argument der biirgerlichen Frau-
enbewegung. Wenn iiberhaupt, ist Susman in
Bezug auf solche Zuschreibungen aber eher
vorsichtig: Wenn sie von Frauen und Mannern
schreibt, wird deutlich, dass sie «Weiblichkeit»
nicht als blosse biologische Geschlechtskate-
gorie versteht, sondern als Analysekategorie,

23



mit deren Hilfe Susman einen Gegenentwurf zu
«Minnlichkeit» formulieren kann — ohne einen
konkurrierenden Universalanspruch erheben
zu miissen, wie es der Fall wiare, wenn sie
geschlechtsneutral formulieren wiirde.

Das Originelle an Susman ist nicht, dass
sie liber die Geschlechterdifferenz schreibt,
sondern wie sie sie fasst: Sie sieht zwischen
Weiblichem und Minnlichem keine uniiber-
briickbare Differenz in dem Sinne, dass das
Weibliche wesentlich und génzlich anders wire
als das Minnliche. Gleichzeitig ist Geschlecht-
lichkeit fiir sie aber auch nicht einfach nur die
sozial hervorgebrachte Variation eines im Prin-
zip geschlechtsneutralen oder geschlechtslo-
sen Menschen, sondern durchaus etwas zum
Menschsein wesentlich Gehdriges.

Wenn Susman von «Frauen» schreibt, meint
sie weder «alle Frauen» noch ausschliesslich
die «typische, wesensmissig frauliche Frau».
Sie bezeichnet damit viel eher eine gesell-
schaftliche und historische Position. Die
Verschiedenheit der Geschlechter sei «keine
Wesens-, sondern eine Schicksalsverschieden-
heit», wie sie es einmal formuliert.3 So ist Sus-
man mehr an der politischen als an der sozialen
Geschlechterfrage interessiert. Sie versucht,

den politischen Umbruch zu erfassen und zu
beschreiben, der dadurch ausgelGst wurde,
dass Frauen begannen, eine aktive, selbstbe-
stimmte Rolle zu spielen — und zwar im Rah-
men eines kulturellen Horizonts, der dies iiber-
haupt nicht vorsah.

«Alle Fragen nach der Frau und um die Frau
sind mit dieser einen Frage aufgerollt: Ist die
Frau endgiiltig an das Bild des Mannes gebun-
den oder ist es moglich, dass sie von sich aus zu
einem wahren Bild ihrer selbst, zu ihrer eige-
nen Wirklichkeit gelangen kann? Diese Frage
ist von letzter Schwere. Sie ist der Ausdruck
fiir das hartndckige Ringen zweier entgegen-
gesetzter Krifte: des Willens des Mannes zu
seiner Welt, die die Frau mit umschliesst, und
des Willens der Frau, als Frau wahrhaft Mensch
zu sein.»* Susman erkennt also, dass die ent-
scheidende Frage im Zusammenhang mit der
Emanzipation der Frauen nicht die ist, wie das
Frausein inhaltlich beschrieben und verstan-
den wird, sondern wer iiber das, was Frausein
ist, urteilt — weiterhin die Manner oder endlich
die Frauen selbst.




Welchen Namen hat
das spezifisch «Weibliche»?

Was aber sind denn Frauen «ihrem Wesen
nach», also insofern sie Menschen sind und
nicht insofern sie dem Bild entsprechen, das
Minner von ihnen gezeichnet haben? «Gewiss
als freie, verantwortungsvolle Seelen nichts
anderes, als was alle Menschen sind oder sein
sollen», stellt Susman klar, fahrt jedoch fort:
«Aber dieselbe Freiheit wird in der Frau andere
Krifte freimachen als im Mann. Denn wenn ein
letzter Wesensunterschied hier nicht aufgestellt
werden kann, weil das Menschliche ein zutiefst
Gemeinsames ist, so tritt doch von diesem aus
ein Vorletztes scharf auseinander. Man kdnnte
es dem letzten identischen Gehalt gegeniiber
gleichsam einen Unterschied der Methode nen-
nen. Die Frau wendet sich, ihr Leben anders an
als der Mann. Wo der Mann sein Letztes stets
irgendwie im Einzelnen, Werkhaften, Form-
haften und damit doch letzten Endes der Seele
Ausseren festlegt, zieht die Frau das Letzte,
auch wo sie durchaus {iberpersonlich fiihlt und
erlebt, immer tiefer in sich, in das unmittel-
bare, subjektive und ganze Menschentum hi-
nein, kann es nur von hier aus, als aus seiner
innersten Kraftquelle immer wieder erneuern
und alles Einzelne allein an ihm begreifen. So
ist sie innerlichst gezwungen, alles und jedes
immer wieder am urspriinglichen Menschli-
chen, an der Ganzheit ihres Lebens nachzu-
priifen, um zu leben — und dies allein ist ihre
spezifische weibliche Art von Schopfertum.»®

Die Wurzeln dieser weiblichen Differenz
verortet Susman in der Moglichkeit, schwan-
ger zu werden. Das Schwangersein und Geba-
ren verschaffe der Frau eine besondere Erfah-
rung, namlich etwas hervorzubringen — einen
neuen Menschen —, das sie dann wieder los-
lassen muss. Dieser Kontrollverlust im Akt des
Gebdrens ist das, was Susman «die dunkle Ein-
samkeit der Mutter» nennt: «eins zu sein mit
dem, was nicht mit ihr eins ist; dem das Leben
gegeben zu haben, dessen Tod sie nicht ster-
ben kann; letzte Verantwortung zu tragen ohne
Freiheit zur Tat».6

Die minnliche Kultur Europas hat diesen
Umstand, dass Frauen schwanger werden kon-
nen, mit dem Ausschluss der Frauen aus den
politischen Angelegenheiten bei gleichzeiti-
ger dsthetischer Verherrlichung der Mutter-
schaft beantwortet. Doch nun betritt die Frau
selbst als Mensch die Biihne der Welt, nicht
als eine dem Mann angeglichene oder ihm
komplementir entsprechende Variante. Son-
dern sie tut es mit der ihr eigenen Qualitit,
die eben in der Erfahrung des Ineinsfallens

Neue Wege 1/2.22

von Schopfungskraft und Ohnmacht besteht.
Doch damit dieses Mehr in die symbolische
Ordnung eingehen und somit allgemein frucht-
bar gemacht werden kann, auch fiir diejenigen,
die selbst diese Erfahrung der Schwangerschaft
nicht machen (kénnen), miisste es zunéchst in
Worte gefasst werden. Denn nur was versprach-
licht ist, kann vermittelt und zwischen Men-
schen verhandelt werden, kann als von 6ffent-
lichem Belang gesehen und anerkannt werden.
«Vermochten wir es», fragt Susman, «das rein
Symbolische darin streng festhaltend und mit
aller Vorsicht, allen Vorbehalten eines solchen
Beginnens — eine Sphire auszuzeichnen, in der
das Menschliche als Weibliches erscheint, so
wie es im Geist als Mannliches sich darstellt —
welchen Namen kénnten wir ihr geben?»”

Mutterschaft als
gesellschaftliche Position

Es geht Susman nicht einfach darum, den Akt
des Kindergebirens als Vorgang von allge-
meingesellschaftlichem Interesse und Kul-
turbeitrag zu wiirdigen und aus dem vorpoli-
tisch-privaten Bereich herauszuholen, wie es
in den 1920er Jahren (und bis heute) das Pro-
gramm vieler frauenpolitischer Ansétze gewe-
sen ist. Sie schldgt stattdessen vor, die Posi-
tion der Mutterschaft als paradigmatisch fiir
eine gesellschaftliche Position zu verstehen,
die weit iiber dieses konkrete Thema hinaus-
reicht. Allerdings — und das ist wichtig — nicht
als Metapher, sondern als Metonymie.

Was Metonymien fiir die Versprachlichung
weiblicher Erfahrung in einer Welt bedeuten,
die auf ménnlichen symbolischen Ordnungen
griindet, hat die italienische Philosophin Luisa
Muraro 1981 in ihrem Buch Maglia o uncinetto®
ergriindet. Im Unterschied zu Metaphern, die
das von ihnen Bezeichnete re-prisentieren,
also an dessen Stelle treten («Sie ist eine Rose»),
erhalten Metonymien einen Zusammenhang,
eine Verbindung zwischen dem Symbol und
dem Bezeichneten. «Unser tdglich Brot» etwa
ist eine Metonymie: Es ist klar, dass nicht aus-
schliesslich Brot gemeint ist, denn man kann
auch von Brokkoli oder Pizza satt werden. Aber
der Satz meint eben durchaus und ganz real
Brot — das konkrete Partikulare beriihrt sich
mit einer universalen Begebenheit.

Metonymien machen es mdoglich, eine
Besonderheit (wie etwa die, dass nicht alle
Menschen gebiren konnen, sondern nur solche
mit Uterus) gleichwohl als Allgemeines zu for-
mulieren, ohne jedoch die reale Begebenheit
(die Tatsache, dass manche Menschen wirklich
schwanger werden und gebiren) auszulschen

25



und — wie es bei einer Metapher der Fall ist —
etwas anderes an deren Stelle zu setzen. Auf
diese Weise konnen weibliche Erfahrungen
als Umstand von universaler Bedeutung in das
Symbolische eingeschrieben werden, ohne
die Besonderheit dieses Ursprungs zu negie-
ren. Das wire zum Beispiel der Fall, wenn man
behaupten wiirde, das Geschilderte gelte «fiir
Minner ganz genauso» oder das Schwanger-
sein wire «nur ein Bild».

Das Gottliche wird
vom Menschen geboren

Aber Margarete Susman geht noch einen Schritt
weiter: Sie verbindet die Erfahrung der Mut-
terschaft mit dem Akt des Gebirens Gottes.
Die Rabbinerin und Susman-Forscherin Elisa
Klapheck nennt das Susmans «Metaphysik des
Weiblichen»®. Tatsdchlich ist die Frage nach
Gott fiir Susman zentral, denn — dies eine wei-
tere wichtige Differenz, die sie beschiftigte —
an diesem Punkt beriihren sich Atheismus und
Gottesglaube. Susman plédiert fiir eine Reli-
giositit, die sich weder den weltlichen Religi-
onsinstanzen verpflichtet fiihlt, noch aber ohne
Gott auszukommen glaubt. So richtet sich ihr
Interesse an der spezifisch weiblichen Erfah-
rung der Mutterschaft und des Gebéarens weni-
ger auf das Hervorbringen neuer Menschen als
vielmehr auf das Hervorbringen Gottes.

Bereits 1912 schreibt Susman in ihrem Buch
Vom Sinn der Liebe: «Nicht das Mutterwerden,
nicht das Kind kann die Personlichkeit erlo-
sen, nie erlost die Natur die Personlichkeit. Das
Symbol der weiblichen Erlésung in der Mut-
terschaft ist das Gebiren Gottes. Die Verkiin-
digung lautet nicht: Du sollst den Menschen
gebiren; sie lautet: Du sollst Gott gebdren.
Und dies ist die Bestimmung der weiblichen
Seele. Der Gott, den wir alle verhiillt in uns tra-
gen; der Mann muss ihn enthiillen in gestal-
tender Tat, die Frau muss ihn in Liebe und
Schmerz gebéren. [...] Der Weg des Mannes zu
sich selbst geht durch die Idee, die er aus sich
entliess und iiber sich stellte; der Weg der Frau
zur Idee, zum Ganzen geht durch die Verwand-
lung ihres Selbst.»!% Und: «Gottliches, das den-
noch immer empfunden wird, wird nicht mehr
vom Menschen angeschaut, sondern von ihm
selbst geboren.»!!

Lassen sich aus unterschiedlichen Kérper-
erfahrungen auch unterschiedliche Bewusst-
seins- und Erkenntnisformen gewinnen?
Unterschiedliche Zuginge zum Gottlichen?
Unterschiedliche «Methoden», um mit Susman
zu sprechen, wie der Welt gegeniiberzutreten
sei? Diese Fragestellung miisste heute, in einer

26

Welt, die sich — dank feministischen, sozialis-
tischen, postkolonialen und anderen Bewegun-
gen — der menschlichen Diversitit bewusster
ist als das friihe 20. Jahrhundert, eigentlich von
hochstem Interesse sein.

Differenzen als Ressource

Doch leider ist die Option, Unterschiede und
Differenzen zwischen Menschen und Zugehd-
rigkeitsgruppen als Ausgangspunkt fiir eine
Debatte iiber symbolische Ordnungen zu neh-
men, dem gesellschaftspolitischen Diskurs
weitgehend abhandengekommen. Vielmehr
werden Differenzen hiufig als Konflikte wahr-
genommen, nicht als Ressourcen. Sie werden
unter dem Aspekt ihrer sozialen Konstruiert-
heit betrachtet, nicht aber als Beriihrungs-
punkte mit dem Realen. Sie werden als Privile-
gien und Diskriminierungen diskutiert, selbst
dort, wo die «Marginalisierten» um ihre eigene
Stimme ringen und ihre Standpunkte zur Gel-
tung bringen mochten. Wenn aber das «Mar-
ginalisiertsein», also die Randstindigkeit, als
wesentliches Merkmal der Differenz gilt, ist
der Zugang zur Erkenntnis einer moéglichen
Allgemeingiiltigkeit der darin aufbewahrten
Erfahrungen schon rein logisch versperrt.

Dass die gesellschaftlichen Debatten iiber
Differenzerfahrungen heute so polarisiert
gefithrt werden, liegt jedoch nicht an einem
ideologischen Furor der sich dabei bekdmp-
fenden Fraktionen, sondern tatsdchlich daran,
dass hier Grundsitzliches verhandelt wird.
Dabei stehen sich womdglich nicht etwa die-
jenigen gegeniiber, die auf der einen Seite fiir
mehr Rechte und Anerkennung der «Margi-
nalisierten» eintreten, und jene, die auf der
anderen Seite diese Rechte verweigern oder
bekdmpfen. Der eigentliche Konflikt ver-
lauft viel eher zwischen denen, die das Pro-
blem von kategorialen Differenzen innerhalb
der Menschheit in seiner Ernsthaftigkeit und
Tragweite anerkennen, und den anderen, die
das Thema als vergleichsweise nebenszch-
lich abtun — und zu Letzteren gehéren eben
nicht nur die traditionell Konservativen, son-
dern auch jene, die meinen, sie kdnnten das
Problem mit ein paar konsequent angewand-
ten Gleichstellungsmassnahmen oder Diversi-
titstrainings beheben.

Postpatriarchales
Selbstbewusstsein

Margarete Susman schreibt 1954, dass «das
Problem des Geschlechts: das Problem der
Spaltung der Menschheit in Mann und Weib,

Neue Wege 1/2.22



an die ihre Erhaltung gebunden ist», eines
der «verwirrendsten und unldsbarsten [ist].
Es birgt in sich so viel Sinn und Widersinn,
dass es von je den einfachen Menschenweg
als den Weg zu Gott verstort hat.»'? Deshalb
ist ihr auch wichtig, zu betonen, dass Schuld
oder Versdumnis in diesen Angelegenheiten
nicht einfach auf Seiten der Manner und der
von ihnen dominierten symbolischen Ordnung
liegen. Die Minner konnen weder die Welt ret-
ten noch die Frau erlosen, wie Susman schon
1933 schreibt: «Es zeigte sich nach all dem
Zerfall: Der Mann hatte der Frau, als sie tétig
und doch auch traumhaft in die Welt des Man-
nes eintrat, gar keine Welt mehr anzubieten,
ja, er war unfiahig geworden, die so viel rei-
cheren menschlichen Gaben der Frau auch nur
anzunehmen.»13

Nicht ménnliche Ignoranz oder antifemi-
nistische Bewegungen sind fiir Susman der
Kern des Problems, sondern das fehlende
Selbstbewusstsein von Frauen selbst, wie sie
1931 in einem Artikel zum Thema «Frau und
Geist» schreibt: «Gewiss war auch die Frau in
ihrem eigenen Sein unerkannt und ihr Anteil an
der Welt des Geistes noch nicht begriffen, aber
sie kannte sich selbst nicht und vermochte sich
nicht auszusprechen, und so war das Einzige,
was sie der bisherigen Welt als Erschliessung
und als Gegensatz entgegenzubringen hatte,
ihr Problem.»

Natiirlich ist es nie falsch, auf Missstinde
hinzuweisen und Verbesserungen anzustossen.
Aber man darf sich davon nicht zu viel erhof-
fen. Worauf es ankdme — und wobei die Relek-
tiire von Margarete Susman wertvolle Inspira-
tionen geben kann —, ist die Herausbildung
eines postpatriarchalen weiblichen Selbstbe-
wusstseins, das nicht mehr an eine mannli-
che patriarchale Ordnung gebunden ist, weder
durch Angleichung noch durch Protest. Son-
dern das seinen Horizont an etwas anderem
findet, am Anderen (in Grossbuchstaben), an
dem, was erst noch geboren werden muss. Wer
mag, kann es Gott nennen. @

Neue Wege 1/2.22

QO Antje Schrupp, *1964, ist promovierte Politikwissen-

10

11

12

13

14

schafterin, Theologin und Journalistin.
antjeschrupp.com

Margarete Susman: Das Nah- und Fernsein des
Fremden. Essays und Briefe. Hg. von Ingeborg
Nordmann, Frankfurt am Main 1992, S.142.

Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a. 0., S.125.

Elisa Klapheck: Margarete Susman und ihr jiidischer
Beitrag zur politischen Philosophie. Leipzig 2014, S.190.

Margarete Susman: Das Frauenproblem in der gegen-
wirtigen Welt. In: Das Nah- und Fernsein des
Fremden, S.145.

Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a.0., S.126

Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a. 0., S.153.

Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a.O., S.157.

Luisa Muraro: Maglia o uncinetto. Racconto linguistico-
politico sulla inimicizia tra metafora e metonimia.
Milano 1981. Ausziige daraus in englischer Uber-
setzung in: Cesare Casarino, Andrea Righi (Hrsg.):
Another Mother. Diotima and the Symbolic Order

of Italian Feminism. University of Minnesota 2018.

Klapheck, a.a.O., S.201, vgl. generell dort den Ex-
kurs «Weibliche Bewusstseinsmodi», S. 188 ff,

Klapheck, a.a. 0., S.191.
Klapheck, a.a. 0., S.192.

Margarete Susman: Otto Weininger. Ein Moralist
als Verneiner. In: Margarete Susman: Vom Geheimnis
der Freiheit. Berlin 1994. S.158.

Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a.Q., S.141.

Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a. 0., S.142,

27



	"Der Wille der Frau, als Frau wahrhaft Mensch zu sein"

