
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: "Der Wille der Frau, als Frau wahrhaft Mensch zu sein"

Autor: Schrupp, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Der Wille der
Frau, als Frau

wahrhaft
Mensch zu sein»

Antje Schrupp

Margarete Susman sah in den
veränderten Geschlechterbeziehungen

am Anfang des 20.
Jahrhunderts ein Ereignis von grösster
gesellschaftlicher Bedeutung.
Dabei verstand sie «Weiblichkeit»
als Kategorie, um kulturelle
und historische Positionen zu
analysieren. An den Erfahrungen
der Mutterschaft und des Gebärens

interessierte sie denn auch
weniger das Hervorbringen neuer
Menschen, sondern vielmehr das

Hervorbringen von Gott.
«Das Verhältnis der Frau zum Geist befindet
sich heute in der grössten Krise und Verwicklung,

die wir in geschichtlicher Zeit kennen. Auf
der einen Seite ist der Anteil der Frau am Geist
und am geistigen Dasein erheblich gewachsen
und für ihr Schicksal bestimmend geworden,
auf der anderen Seite ist der Geist selbst in eine
unabsehbare Krise hineingerissen, an der die

Erhebung der Frau wiederum ihren entscheidenden

Anteil hat.»1 Diese Zeitdiagnose von
Margarete Susman stammt aus dem Jahr 1931.

Heute, neunzig Jahre später, tritt ihre Wahrheit

erst recht zutage : Die Emanzipation der
Frauen hat zwar dafür gesorgt, dass der «Anteil
der Frau am geistigen Dasein» noch grösser
geworden ist. Aber die Krisen der Welt wurden

dadurch keinesfalls beseitigt oder auch nur
abgeschwächt.

Margarete Susman hat die Ursachen der
gesellschaftlichen Umbrüche am Anfang des
20. Jahrhunderts kontinuierlich publizierend
analysiert und kommentiert. Diese Umbrüche
markierten neben vielem anderen auch den
Beginn vom Ende des traditionellen Patriarchats:

Der Erste Weltkrieg lässt sich als Krise
der Männlichkeit lesen, die folgende
Massenarbeitslosigkeit untergrub weithin die Rolle des
«Familienernährers», und zunehmend bekamen

Frauen politische Rechte, die bis dahin
als exklusiv männlich gegolten hatten. Susman
näherte sich diesen Ereignissen als Denkerin
der Differenz : Das Erfassen von Verschiedenem,

das Unterscheiden, war für sie ein Weg,
das Ganze, das Allgemeine zu erkennen und zu
verstehen. Und ebenso wie beim Judentum sah
Susman auch für die Frauen nichts Erstrebenswertes

in der Assimilation. Nicht ihre Eingliederung

in eine gegebene männliche Ordnung
schien ihr das Gebot der Stunde, sondern die
Geltendmachung ihrer eigenen, einer weiblichen

Stimme.

Sind die Geschlechter
ihrem Wesen nach anders?

«Was wir bedürfen, ist nicht eine blosse
Vermehrung der Stimmen», schreibt Susman 1918
anlässlich der Einführung des Frauenwahlrechts

in Deutschland: «Es ist der Ausdruck
eines bestimmten lebendigen Wollens, das bisher

in unserm öffentlichen Leben fehlte. Wie
oft hatte man während des Krieges das -
vielleicht damals noch täuschende - Gefühl: Hätten

die Frauen in aller Welt Stimme gehabt, so
hätten sie dies Unmenschliche verhindert.»2
Was für heutige Ohren nach einer Anrufung
klischeehafter Geschlechterstereotype klingt,
war zur damaligen Zeit nicht ungewöhnlich;
der Verweis auf «weibliche Tugenden» war
ein zentrales Argument der bürgerlichen
Frauenbewegung. Wenn überhaupt, ist Susman in
Bezug auf solche Zuschreibungen aber eher
vorsichtig: Wenn sie von Frauen und Männern
schreibt, wird deutlich, dass sie «Weiblichkeit»
nicht als blosse biologische Geschlechtskategorie

versteht, sondern als Analysekategorie,

Neue Wege 1/2.22 23



mit deren Hilfe Susman einen Gegenentwurf zu
«Männlichkeit» formulieren kann - ohne einen
konkurrierenden Universalanspruch erheben
zu müssen, wie es der Fall wäre, wenn sie
geschlechtsneutral formulieren würde.

Das Originelle an Susman ist nicht, dass
sie über die Geschlechterdifferenz schreibt,
sondern wie sie sie fasst: Sie sieht zwischen
Weiblichem und Männlichem keine
unüberbrückbare Differenz in dem Sinne, dass das
Weibliche wesentlich und gänzlich anders wäre
als das Männliche. Gleichzeitig ist Geschlechtlichkeit

für sie aber auch nicht einfach nur die
sozial hervorgebrachte Variation eines im Prinzip

geschlechtsneutralen oder geschlechtslosen
Menschen, sondern durchaus etwas zum

Menschsein wesentlich Gehöriges.
Wenn Susman von «Frauen» schreibt, meint

sie weder «alle Frauen» noch ausschliesslich
die «typische, wesensmässig frauliche Frau».
Sie bezeichnet damit viel eher eine
gesellschaftliche und historische Position. Die
Verschiedenheit der Geschlechter sei «keine
Wesens-, sondern eine Schicksalsverschiedenheit»,

wie sie es einmal formuliert.3 So ist
Susman mehr an der politischen als an der sozialen
Geschlechterfrage interessiert. Sie versucht,

den politischen Umbruch zu erfassen und zu
beschreiben, der dadurch ausgelöst wurde,
dass Frauen begannen, eine aktive, selbstbestimmte

Rolle zu spielen - und zwar im Rahmen

eines kulturellen Horizonts, der dies
überhaupt nicht vorsah.

«Alle Fragen nach der Frau und um die Frau
sind mit dieser einen Frage aufgerollt: Ist die
Frau endgültig an das Bild des Mannes gebunden

oder ist es möglich, dass sie von sich aus zu
einem wahren Bild ihrer selbst, zu ihrer eigenen

Wirklichkeit gelangen kann? Diese Frage
ist von letzter Schwere. Sie ist der Ausdruck
für das hartnäckige Ringen zweier entgegengesetzter

Kräfte: des Willens des Mannes zu
seiner Welt, die die Frau mit umschliesst, und
des Willens der Frau, als Frau wahrhaft Mensch
zu sein.»4 Susman erkennt also, dass die
entscheidende Frage im Zusammenhang mit der
Emanzipation der Frauen nicht die ist, wie das
Frausein inhaltlich beschrieben und verstanden

wird, sondern wer über das, was Frausein
ist, urteilt-weiterhin die Männer oder endlich
die Frauen selbst.

^ • I • I j I •Sie verbindet die
Erfahrung ß '
der Mutterschaft
ImitdemAkt
des Ge&irens •
Gottes«



Welchen Namen hat
das spezifisch «Weibliche»?

Was aber sind denn Frauen «ihrem Wesen
nach», also insofern sie Menschen sind und
nicht insofern sie dem Bild entsprechen, das
Männer von ihnen gezeichnet haben? «Gewiss
als freie, verantwortungsvolle Seelen nichts
anderes, als was alle Menschen sind oder sein
sollen», stellt Susman klar, fährt jedoch fort:
«Aber dieselbe Freiheit wird in der Frau andere
Kräfte freimachen als im Mann. Denn wenn ein
letzter Wesensunterschied hier nicht aufgestellt
werden kann, weil das Menschliche ein zutiefst
Gemeinsames ist, so tritt doch von diesem aus
ein Vorletztes scharf auseinander. Man könnte
es dem letzten identischen Gehalt gegenüber
gleichsam einen Unterschied der Methode nennen.

Die Frau wendet sich, ihr Leben anders an
als der Mann. Wo der Mann sein Letztes stets
irgendwie im Einzelnen, Werkhaften,
Formhaften und damit doch letzten Endes der Seele
Äusseren festlegt, zieht die Frau das Letzte,
auch wo sie durchaus überpersönlich fühlt und
erlebt, immer tiefer in sich, in das unmittelbare,

subjektive und ganze Menschentum
hinein, kann es nur von hier aus, als aus seiner
innersten Kraftquelle immer wieder erneuern
und alles Einzelne allein an ihm begreifen. So
ist sie innerlichst gezwungen, alles und jedes
immer wieder am ursprünglichen Menschlichen,

an der Ganzheit ihres Lebens nachzuprüfen,

um zu leben - und dies allein ist ihre
spezifische weibliche Art von Schöpfertum.»5

Die Wurzeln dieser weiblichen Differenz
verortet Susman in der Möglichkeit, schwanger

zu werden. Das Schwangersein und Gebären

verschaffe der Frau eine besondere Erfahrung,

nämlich etwas hervorzubringen - einen
neuen Menschen -, das sie dann wieder
loslassen muss. Dieser Kontrollverlust im Akt des
Gebärens ist das, was Susman «die dunkle
Einsamkeit der Mutter» nennt: «eins zu sein mit
dem, was nicht mit ihr eins ist; dem das Leben
gegeben zu haben, dessen Tod sie nicht sterben

kann; letzte Verantwortung zu tragen ohne
Freiheit zur Tat».6

Die männliche Kultur Europas hat diesen
Umstand, dass Frauen schwanger werden können,

mit dem Ausschluss der Frauen aus den
politischen Angelegenheiten bei gleichzeitiger

ästhetischer Verherrlichung der Mutterschaft

beantwortet. Doch nun betritt die Frau
selbst als Mensch die Bühne der Welt, nicht
als eine dem Mann angeglichene oder ihm
komplementär entsprechende Variante.
Sondern sie tut es mit der ihr eigenen Qualität,
die eben in der Erfahrung des Ineinsfallens

von Schöpfungskraft und Ohnmacht besteht.
Doch damit dieses Mehr in die symbolische
Ordnung eingehen und somit allgemein fruchtbar

gemacht werden kann, auch für diejenigen,
die selbst diese Erfahrung der Schwangerschaft
nicht machen (können), müsste es zunächst in
Worte gefasst werden. Denn nur was versprachlicht

ist, kann vermittelt und zwischen
Menschen verhandelt werden, kann als von
öffentlichem Belang gesehen und anerkannt werden.
«Vermöchten wir es», fragt Susman, «das rein
Symbolische darin streng festhaltend und mit
aller Vorsicht, allen Vorbehalten eines solchen
Beginnens - eine Sphäre auszuzeichnen, in der
das Menschliche als Weibliches erscheint, so
wie es im Geist als Männliches sich darstellt -
welchen Namen könnten wir ihr geben?»7

Mutterschaft als
gesellschaftliche Position

Es geht Susman nicht einfach darum, den Akt
des Kindergebärens als Vorgang von
allgemeingesellschaftlichem Interesse und
Kulturbeitrag zu würdigen und aus dem
vorpolitisch-privaten Bereich herauszuholen, wie es
in den 1920er Jahren (und bis heute) das
Programm vieler frauenpolitischer Ansätze gewesen

ist. Sie schlägt stattdessen vor, die Position

der Mutterschaft als paradigmatisch für
eine gesellschaftliche Position zu verstehen,
die weit über dieses konkrete Thema hinausreicht.

Allerdings - und das ist wichtig - nicht
als Metapher, sondern als Metonymie.

Was Metonymien für die Versprachlichung
weiblicher Erfahrung in einer Welt bedeuten,
die auf männlichen symbolischen Ordnungen
gründet, hat die italienische Philosophin Luisa
Muraro 1981 in ihrem Buch Maglia o uncinetto8
ergründet. Im Unterschied zu Metaphern, die
das von ihnen Bezeichnete re-präsentieren,
also an dessen Stelle treten («Sie ist eine Rose»),
erhalten Metonymien einen Zusammenhang,
eine Verbindung zwischen dem Symbol und
dem Bezeichneten. «Unser täglich Brot» etwa
ist eine Metonymie : Es ist klar, dass nicht
ausschliesslich Brot gemeint ist, denn man kann
auch von Brokkoli oder Pizza satt werden. Aber
der Satz meint eben durchaus und ganz real
Brot - das konkrete Partikulare berührt sich
mit einer universalen Begebenheit.

Metonymien machen es möglich, eine
Besonderheit (wie etwa die, dass nicht alle
Menschen gebären können, sondern nur solche
mit Uterus) gleichwohl als Allgemeines zu
formulieren, ohne jedoch die reale Begebenheit
(die Tatsache, dass manche Menschen wirklich
schwanger werden und gebären) auszulöschen

Neue Wege 1/2.22 25



und - wie es bei einer Metapher der Fall ist -
etwas anderes an deren Stelle zu setzen. Auf
diese Weise können weibliche Erfahrungen
als Umstand von universaler Bedeutung in das

Symbolische eingeschrieben werden, ohne
die Besonderheit dieses Ursprungs zu negieren.

Das wäre zum Beispiel der Fall, wenn man
behaupten würde, das Geschilderte gelte «für
Männer ganz genauso» oder das Schwangersein

wäre «nur ein Bild».

Das Göttliche wird
vom Menschen geboren

Aber Margarete Susman geht noch einen Schritt
weiter: Sie verbindet die Erfahrung der
Mutterschaft mit dem Akt des Gebärens Gottes.
Die Rabbinerin und Susman-Forscherin Elisa
Klapheck nennt das Susmans «Metaphysik des
Weiblichen»9. Tatsächlich ist die Frage nach
Gott für Susman zentral, denn - dies eine weitere

wichtige Differenz, die sie beschäftigte -
an diesem Punkt berühren sich Atheismus und
Gottesglaube. Susman plädiert für eine
Religiosität, die sich weder den weltlichen
Religionsinstanzen verpflichtet fühlt, noch aber ohne
Gott auszukommen glaubt. So richtet sich ihr
Interesse an der spezifisch weiblichen Erfahrung

der Mutterschaft und des Gebärens weniger

auf das Hervorbringen neuer Menschen als
vielmehr auf das Hervorbringen Gottes.

Bereits 1912 schreibt Susman in ihrem Buch
Vom Sinn derLiebe: «Nicht das Mutterwerden,
nicht das Kind kann die Persönlichkeit erlösen,

nie erlöst die Natur die Persönlichkeit. Das
Symbol der weiblichen Erlösung in der
Mutterschaft ist das Gebären Gottes. Die Verkündigung

lautet nicht: Du sollst den Menschen
gebären; sie lautet: Du sollst Gott gebären.
Und dies ist die Bestimmung der weiblichen
Seele. Der Gott, den wir alle verhüllt in uns
tragen; der Mann muss ihn enthüllen in gestaltender

Tat, die Frau muss ihn in Liebe und
Schmerz gebären. [...] Der Weg des Mannes zu
sich selbst geht durch die Idee, die er aus sich
entliess und über sich stellte; der Weg der Frau
zur Idee, zum Ganzen geht durch die Verwandlung

ihres Selbst.»10 Und: «Göttliches, das
dennoch immer empfunden wird, wird nicht mehr
vom Menschen angeschaut, sondern von ihm
selbst geboren.»11

Lassen sich aus unterschiedlichen
Körpererfahrungen auch unterschiedliche Bewusst-
seins- und Erkenntnisformen gewinnen?
Unterschiedliche Zugänge zum Göttlichen?
Unterschiedliche «Methoden», um mit Susman
zu sprechen, wie der Welt gegenüberzutreten
sei? Diese Fragestellung müsste heute, in einer

Welt, die sich - dank feministischen, sozialistischen,

postkolonialen und anderen Bewegungen

- der menschlichen Diversität bewusster
ist als das frühe 20. Jahrhundert, eigentlich von
höchstem Interesse sein.

Differenzen als Ressource

Doch leider ist die Option, Unterschiede und
Differenzen zwischen Menschen und
Zugehörigkeitsgruppen als Ausgangspunkt für eine
Debatte über symbolische Ordnungen zu
nehmen, dem gesellschaftspolitischen Diskurs
weitgehend abhandengekommen. Vielmehr
werden Differenzen häufig als Konflikte
wahrgenommen, nicht als Ressourcen. Sie werden
unter dem Aspekt ihrer sozialen Konstruiert-
heit betrachtet, nicht aber als Berührungspunkte

mit dem Realen. Sie werden als Privilegien

und Diskriminierungen diskutiert, selbst
dort, wo die «Marginalisierten» um ihre eigene
Stimme ringen und ihre Standpunkte zur
Geltung bringen möchten. Wenn aber das «Mar-
ginalisiertsein», also die Randständigkeit, als
wesentliches Merkmal der Differenz gilt, ist
der Zugang zur Erkenntnis einer möglichen
Allgemeingültigkeit der darin aufbewahrten
Erfahrungen schon rein logisch versperrt.

Dass die gesellschaftlichen Debatten über
Differenzerfahrungen heute so polarisiert
geführt werden, liegt jedoch nicht an einem
ideologischen Furor der sich dabei bekämpfenden

Fraktionen, sondern tatsächlich daran,
dass hier Grundsätzliches verhandelt wird.
Dabei stehen sich womöglich nicht etwa
diejenigen gegenüber, die auf der einen Seite für
mehr Rechte und Anerkennung der
«Marginalisierten» eintreten, und jene, die auf der
anderen Seite diese Rechte verweigern oder
bekämpfen. Der eigentliche Konflikt
verläuft viel eher zwischen denen, die das
Problem von kategorialen Differenzen innerhalb
der Menschheit in seiner Ernsthaftigkeit und
Tragweite anerkennen, und den anderen, die
das Thema als vergleichsweise nebensächlich

abtun - und zu Letzteren gehören eben
nicht nur die traditionell Konservativen,
sondern auch jene, die meinen, sie könnten das
Problem mit ein paar konsequent angewandten

Gleichstellungsmassnahmen oder Diversi-
tätstrainings beheben.

Postpatriarchales
Selbstbewusstsein

Margarete Susman schreibt 1954, dass «das
Problem des Geschlechts : das Problem der
Spaltung der Menschheit in Mann und Weib,

26 Neue Wege 1/2.22



an die ihre Erhaltung gebunden ist», eines
der «verwirrendsten und unlösbarsten [ist].
Es birgt in sich so viel Sinn und Widersinn,
dass es von je den einfachen Menschenweg
als den Weg zu Gott verstört hat.»12 Deshalb
ist ihr auch wichtig, zu betonen, dass Schuld
oder Versäumnis in diesen Angelegenheiten
nicht einfach auf Seiten der Männer und der
von ihnen dominierten symbolischen Ordnung
liegen. Die Männer können weder die Welt retten

noch die Frau erlösen, wie Susman schon
1933 schreibt: «Es zeigte sich nach all dem
Zerfall: Der Mann hatte der Frau, als sie tätig
und doch auch traumhaft in die Welt des Mannes

eintrat, gar keine Welt mehr anzubieten,
ja, er war unfähig geworden, die so viel
reicheren menschlichen Gaben der Frau auch nur
anzunehmen.»13

Nicht männliche Ignoranz oder antifeministische

Bewegungen sind für Susman der
Kern des Problems, sondern das fehlende
Selbstbewusstsein von Frauen selbst, wie sie
1931 in einem Artikel zum Thema «Frau und
Geist» schreibt: «Gewiss war auch die Frau in
ihrem eigenen Sein unerkannt und ihrAnteil an
der Welt des Geistes noch nicht begriffen, aber
sie kannte sich selbst nicht und vermochte sich
nicht auszusprechen, und so war das Einzige,
was sie der bisherigen Welt als Erschliessung
und als Gegensatz entgegenzubringen hatte,
ihr Problem. »14

Natürlich ist es nie falsch, auf Missstände
hinzuweisen und Verbesserungen anzustossen.
Aber man darf sich davon nicht zu viel erhoffen.

Worauf es ankäme - und wobei die Relek-
türe von Margarete Susman wertvolle Inspirationen

geben kann -, ist die Herausbildung
eines postpatriarchalen weiblichen Selbstbe-
wusstseins, das nicht mehr an eine männliche

patriarchale Ordnung gebunden ist, weder
durch Angleichung noch durch Protest.
Sondern das seinen Horizont an etwas anderem
findet, am Anderen (in Grossbuchstaben), an
dem, was erst noch geboren werden muss. Wer
mag, kann es Gott nennen. •

O Antje Schrupp, *1964, ist promovierte Politikwissen-
schafterin, Theologin und Journalistin.
antjeschrupp.com

1 Margarete Susman : Das Nah- und Fernsein des
Fremden. Essays und Briefe. Hg. von Ingeborg
Nordmann, Frankfurt am Main 1992, S. 142.

2 Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a.O., S.125.

3 Elisa Klapheck: Margarete Susman und ihr jüdischer
Beitrag zurpolitischen Philosophie. Leipzig 2014, S.190.

4 Margarete Susman: Das Frauenproblem in dergegen¬
wärtigen Welt. In: Das Nah- und Fernsein des
Fremden, S.14S.

5 Margarete Susmann: Das Nah- undFernsein
des Fremden. A. a. O., S. 126

6 Margarete Susmann: Das Nah- undFernsein
des Fremden. A.a.O., S. 153.

7 Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a.O., S.157.

8 Luisa Muraro : Maglia o uncinetto. Racconto linguistico-
politico sulla inimicizia tra metafora e metonimia.
Milano 1981. Auszüge daraus in englischer
Übersetzung in: Cesare Casarino, Andrea Righi (Hrsg.):
Another Mother. Diotima and the Symbolic Order
of Italian Feminism. University of Minnesota 2018.

9 Klapheck, a.a.O., S.201, vgl. generell dort den Ex¬
kurs «Weibliche Bewusstseinsmodi», S. 188 ff.

10 Klapheck, a.a.O., S. 191.

11 Klapheck, a.a.O., S. 192.

12 Margarete Susman: Otto Weininger. Ein Moralist
als Verneiner. In: Margarete Susman: Vom Geheimnis
der Freiheit. Berlin 1994. S.158.

13 Margarete Susmann: Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A.a.O., S.141.

14 Margarete Susmann : Das Nah- und Fernsein
des Fremden. A. a. O., S. 142.

Neue Wege 1/2.22 27


	"Der Wille der Frau, als Frau wahrhaft Mensch zu sein"

