
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: Vordenkerin unserer Zeit

Autor: Goetschel, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vordenkerin
unserer Zeit

Willi Goetschel

Margarete Susmans philosophische

Impulse gilt es neu zu
entdecken. Insbesondere ihre
Gedanken zur Geschlechtergerechtigkeit

und ihre Antwort
auf die Herausforderung, als
jüdischer Mensch nach der Shoa
weiterzuleben, sind von
bleibender Aktualität.

Margarete Susman galt als eigenständige
Stimme im Zeitdiskurs. Sie war eine prominente

Figur in Frankfurts Intellektuellenszene
und gewann insbesondere in der jüdischen
Öffentlichkeit Autorität. In der Frankfurter
Zeitung, einer der führenden Zeitungen der
Zeit, besprach sie von 1907 bis 1932 die
philosophischen Neuerscheinungen. Zudem war sie
vertraute Mitarbeiterin des Philosophen Georg
Simmel, in dessen Umkreis auch die Bekanntschaft

mit weiteren Philosophen wie Martin
Buber, Ernst Bloch, Georg Lukäcs und Siegfried

Kracauer fiel. Ebenso wenig wie Buber,
Bloch oder Franz Rosenzweig wurde sie jedoch

damals als «jüdische» oder theologische
Denkerin marginalisiert.

Um Susmans nuanciertes Denken in seiner
Komplexität zu verstehen, ist es entscheidend,
den hohen Grad an Differenziertheit des damaligen

Zeitdiskurses zu berücksichtigen, der bis
zum Ende der Weimarer Zeit die geistige Intensität

auf Hochtouren hielt. Diese Situation und
die Anforderungen, die sie mit sich brachte,
prägten nicht nur Susmans denkerisches Profil,

sondern bestimmte auch die Artund Weise,
wie sie als Philosophin in den Zeitdiskurs
eingriff. Ihre Bedeutung ist darum in ihrem ganzen

Ausmass erst mit Blick auf die zeithistorischen

Kontexte zu verstehen : Zu schnell wurde
sie bei ihrer Wiederentdeckung in den 1990er
Jahren als Dichterin oder lyrische Denkerin
abgetan oder als deutsche Jüdin im Nischendiskurs

um die Shoa abgestellt.
Gewiss, für Susman stehen Fragen der

jüdischen Existenz und ihres grundlegenden
Beitrags zu Religion, Kultur und Geistesleben
im Mittelpunkt. Gleichzeitig stellt die Frage
der Existenz als Frau in einer durch männliche

Denk- und Handlungsmuster bestimmten
Welt den zweiten Brennpunkt ihres Denkens
dar. Diese zwei Gesichtspunkte begleiten
Susmans Denken durch ihr Werk, ohne dass sie
jeweils eigens benannt werden müssen. Ihr
Judentum ist ihr ebenso eine Selbstverständlichkeit

wie ihre Existenz als Frau. Das
philosophisch Innovative besteht aber in der Art, wie
sie diese auf theoretisch entscheidende Weise
konsequent einbringt.

Philosophin
mit Wirkung

Susman wurde nicht an der Wiege gesungen,
Philosophin zu werden. Im Gegenteil, ihr Vater
verbot ihr das Studium ausdrücklich, und sie
begann dieses denn auch erst nach seinem Tod.
Andererseits besorgte ihr Vater zu ihrem
zwanzigsten Geburtstag einen Privatdruck ihrer
Gedichte. Denn Dichten war sozial akzeptabel.
Den Weg ins Studium fand Susman um die
Jahrhundertwende zunächst als Studentin der Malerei.

Doch bald zog es sie zur Philosophie, wobei
auch das damals keine so unproblematische
Angelegenheit war, jedenfalls für Frauen: Selbst
als nicht immatrikulierte Hörerin in den
Seminaren des Philosophen Georg Simmel musste
Susman eine Genehmigung einholen. Eine
Promotion war zu jener Zeit in Deutschland noch
undenkbar ; erst 1916 promovierte dort mit Edith
Stein die erste Frau im Fach Philosophie ; die
Habilitation, die Lehrgenehmigung, war eine
andere Sache. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg

16 Neue Wege 1/2.22



konnten sich Frauen in Deutschland im Fach
Philosophie habilitieren. In der Schweiz hätte
Susman zwar promovieren können, wie es zum
Beispiel die ein Jahr ältere Rosa Luxemburg
bereits zu Ende des 19. Jahrhunderts in Zürich
getan hatte, aber dies war für die damals in Berlin

lebende Susman keine Option.
Dennoch darf Susman durchaus als erste

deutsche Philosophin mit Wirkung - jedenfalls
zu Lebzeiten - betrachtet werden. Posthum ist
ihre Bedeutung als Denkerin erst wieder neu zu
entdecken. Ihr philosophisches Werk und ihre
zahlreichen geistesgeschichtlichen Deutungen
historischer Konstellationen und exemplarischer

Dichterinnen und Denker*innen finden
heute seltsam wenig Beachtung. Dabei artikuliert

ihr denkerisches Werk ein kritisches
Programm, das in seinerArt noch immer seiner
Verwirklichung harrt. Den Philosophen Theodor
W. Adorno variierend könnte man sagen, dass
Susmans Philosophie zwar überholt scheinen
mag, sich aber gerade darum am Leben erhält,
«weil der Augenblick ihrer Verwirklichung
versäumt ward», wie es der erste Satz seiner Negativen

Dialektik von 1966 formuliert.

«Wir sind beglückt,
Sie zu haben»

Mit ihren beiden Monografien von 1910 und
1912 trat Margarete Susman als philosophische
Autorin an die Öffentlichkeit. In ihrer Schrift
mit dem unscheinbaren Titel Das Wesen der
modernen deutschen Lyrik (1910) führte
Susman den Begriff des «lyrisches Ichs» ein. Die
entscheidende Pointe ist hierbei, dass Lyrik
gerade kein authentisches, sich als gelebtes
Leben erfahrendes Ich zum Ausdruck bringt.
Vielmehr biete Lyrik die reine Form des Ichs
in sprachlich vermittelter Weise dar, die der
Dichter oder die Dichterin in der symbolischen
Repräsentation des Gedichts erschafft. Die
Produktion der symbolischen Repräsentation
des Ichs, das heisst die Darstellung der Erfahrung

des Ichs mit Mitteln der Sprache, die ja
letztlich Wirklichkeit symbolisch konstruiert,
findet für Susman so in einem sprachlichen
Akt statt, aufgrund dessen das moderne Ich
erst zum Gegenstand denkerischer Betrachtung

werden kann.
In ihrer zweiten Monografie, dem Buch

Vom Sinn der Liebe (1912), machte Susman die
Liebe zu einem für die Philosophie grundsätzlich

relevanten Thema: Sie lieferte eine Theorie

und Metaphysik der Liebe, die, wie Simmel
formulierte, mindestens so wichtig wäre wie
Erkenntnistheorie und Metaphysik der Kunst.
Dass sie mit diesem Buch in programmatischer

Neue Wege 1/2.22

wie es
Susman i
versteht^
ist nicht '
ein©
Geschick,
in das

ware



xistenz
Is Frau.

Weise die Perspektive einer Frau in einen
prinzipiell männlichen Diskurs hineintrug und diesen

von innen her zum Umdenken zu bewegen
suchte, zeigt, was für radikal kritisches Potenzial

sich in diesem Buch verbarg, das nach
aussen hin in der Camouflage verstiegener
Metaphysik auftrat. Es ist bloss eine einzige
Rezension des Buches bekannt: Ein noch junger,

kaum bekannter Robert Musil ist der Autor,
der allerdings dem Buch mit enttäuschendem
Unverständnis gegenübertritt. Anders sah es
ein anderer Schriftsteller, Gustav Landauer. Er
schrieb der Philosophin: «Wir lesen in Ihrem
Buche und sind beglückt, Sie zu haben.»1

Im renommierten Verlagshaus Eugen Die-
derichs erschienen, formuliert Vom Sinn der
Liebe eine Position, die nicht nur damals
bahnbrechend war, sondern auch heute noch
Beachtung verdient. Es geht dabei nicht nur
um die Frage der Geschlechtlichkeit. Diese
denkt Susman, im Gegenzug zur vorherrschenden

Gewohnheit, mit philosophisch kritischer
Konsequenz zu Ende. Sondern sie macht auch
die Dialektik der menschlichen Beziehungsdynamik

in der Radikalität als philosophische
Grundfrage deutlich:

«Liebe ist das unaufhörlich brennende
Gefühl des Einsseins, das unaufhörlich
zerschnitten und bedrängt wird von
dem grausamen Gefühl des Andersseins
alles Lebens ausserhalb meiner - diesem
Gefühl, das anhebt bei jeder Regung
meines Selbst [...]. Liebe ist Leiden am
Anderssein und tieferes Leiden am
Einssein - und ihre ewige Forderung ist,
das Anderssein dem Einssein zu versöhnen.

[...]. Das Wesen des Du bleibt in aller
Liebe unangetastet [...] und nie wird
Einsamkeit tiefergefühlt als in derLiebe
zu einem anderen Menschen» (S. 33,51 f.).

Differenz und Alterität, mit anderen Worten,
halten die Liebe in einer Grundspannung, die
das Selbst in beständiger Verwiesenheit auf die
oder den andere*n gefangen hält, mit dem oder
der es eins zu werden wünscht - ein Wunsch,
dessen Erfüllung jedoch den Menschen sein
Anderssein nur umso schmerzhafter erfahren
lässt. Das trifft entgegen romantischer Annahmen,

wie Susman argumentiert, auch für den
Fall der Mutterschaft zu, die gerade am
Beispiel des Prozesses von Zeugung, Gebären
und elterlicher Begleitung die Erfahrung des
Andersseins in verschärfter Form deutlich
macht: eine Erfahrung, die eine Mutter die
beglückende wie schmerzhafte Radikalität
der Alterität umso intensiver zu erleben zwingt.

Neue Wege 1/2.22



Mit diesem Ansatz der Differenz und Alteri-
tät nimmt Susmans Buch Vom Sinn der Liebe
Grundüberlegungen vorweg, die die Philosophie

von Martin Buber und Franz Rosenzweig
bis Emmanuel Levinas und Jacques Derrida
beschäftigt haben und unter den Begriffen
des dialogischen Denkens und Differenzdenkens

bis heute den Gegenwartsdiskurs bestimmen.

Daneben artikuliert das Buch auch die
Problematik der prägenden Gewalt der
Geschlechterrollen und artikuliert Vorschläge,
wie diese emanzipatorisch transformiert werden

können. Diese laufen bei Susman zunächst
darauf hinaus, das reale Problem gesellschaftlicher

Wandlung erst einmal durch eine
Veränderung des Denkens und der es bestimmenden
Sprache zu ermöglichen, wodurch die repressive

Gewalt, die unsere Sprach- und Denkfähigkeit

bis ins Einzelne beherrscht,
verabschiedet wird. Das heisst: Wir müssen zuerst
Strategien entwickeln, um die kulturellen
Narrative abzulegen, die sich um die Erfahrung
der Liebe spinnen und die wir uns in männlichen

Denkmustern ausmalen. Erst dann können

wir sie durch solche ersetzen, die auch
die Erfahrungen von Frauen in ebenbürtiger
Weise repräsentieren. So liesse sich schliesslich

die reale Welt wirklich verändern. Wenn
wir uns nämlich nicht länger durch altbackene
Denkmuster zwingen lassen, uns die Liebe im
Begriffsinstrumentarium von Tragik und Erlösung

vorzustellen, können wir uns Menschen,
Frauen wie Männer, aus den Klauen repressiver

Fantasie emanzipieren.
In der Zeit nach Vom Sinn der Liebe

entwickelte Susman diese Gedanken weiter und
reflektierte dabei auch die Ideen der
entstehenden Frauenbewegung. Susman distanzierte
sich zuweilen aber auch von bestimmten
Strömungen der damaligen Frauenbewegung, weil
sie der Ansicht war, sie würden den theoretischen

Voraussetzungen echter Gleichstellung
nicht genügend Beachtung schenken. Denn für
Susman war klar, dass der Diskurs der Befreiung

nicht wirksam werden kann, solange dieser

selbst nicht von den repressiven Zügen der
Konventionen befreit werde.

Historische
Deutungen

Neben der Thematik der rechtlichen und
politischen sowie der nachhaltigeren gesellschaftlichen

und also auch kulturellen Gleichstellung
von Frauen steht die Thematik der jüdischen
Moderne. Ein hoher Anteil von Susmans
Aufsätzen und Büchern ist dem Bemühen gewidmet,

die Bedeutung jüdischer Denker*innen

und Autorinnen von Moses Mendelssohn bis
Franz Kafka als grundlegend für die Kultur der
Moderne vor Augen zu führen. In ihrem
essayistischen Werk, das sich seit den 1920er Jahren
und besonders in der Weimarer Zeit zu entfalten

beginnt und dann im Schweizer Exil vor
allem in den Neuen Wegen eine neue Heimat
findet, schafft Susman eine Form, ihre
philosophische Arbeit in Gestalt geistesgeschichtlicher

Rekonstruktionen oder «Deutungen»
weiterzuführen. Diese historischen Deutungen
sind Orientierungshilfen, die eigene Situation
als geschichtliche zu reflektieren, das heisst,
ihre Singularität als eine irreduzible zu begreifen,

die jeweils kontextspezifische Handlungen

erfordert. Im Aufsatz Auflösung und Werden

in unserer Zeit (1928) hält Susman fest,

«dass das Verstehen selbst zeitlich,
geschichtlich ist, dass die Einheit, die es

schafft, nicht mehr ist als das Leben
eines vergänglichen Augenblicks. [...]
Unsere Aufgaben schenkt uns einzig die
Geschichte; aber nur wir sind es, die sie
ergreifen können. Darum ist die Wahrheit
des Heute immer streng und fordernd,
weil sie niemals etwas Geringeres von uns
fordert als uns selbst.»2

Mit ihren zahlreichen Aufsätzen zu historischen

Themen und Figuren, aus denen
Susman mit ihrem Buch Gestalten und Kreise
(1954) eine stattliche Auswahl ihrer früheren
Texte wieder zugänglich machte, schuf sie ein
interpretatorisch dichtes Gewebe historischer
Rekonstruktion. Es führt eine eigene Form
philosophisch reflektierenden Schreibens ein,
das als Susmans besondere Form einer écriture

féminine gelten darf. Ihre entscheidenden
Gedanken erschliessen sich so erst im Pro-
zess einer aufmerksamen Lektüre, sofern sich
Leser*innen auf ihren anspruchsvollen Stil
einlassen. Wo dies geschieht, lädt ihr Schreiben
immer wieder zum Um- und Neudenken ein,
wie es nur genuin philosophische Intensität
ermöglicht. Man mag sich über Stileigenheiten

ärgern. Man kann sie aber auch als diskursive

Stolpersteine verstehen, die immer wieder
aus der verschlafenen Routine des Gewohnten
aufwecken und so auffordern, aus dieser Routine

auszubrechen, anders und neu zu sehen
und zu verstehen.

Wie weiter leben und
denken nach Auschwitz?

Mit diesem Perspektivenwechsel erweist sich
Susman in entscheidender Weise als jüdische

Neue Wege 1/2.22 19



Denkerin im Sinn des oben zitierten
Auftrags historischer Deutung auf dem Boden der
Gegenwart.

In diesem Licht erscheint ihr oft als
Vermächtnis verstandenes Buch Das Buch Hiob
und das Schicksal des jüdischen Volkes (1946)
weniger als ein theologisches Bekenntnis. Es
ist vielmehr ein Versuch, vom Standpunkt
jüdischer Tradition her philosophisch auf die
Herausforderung zu antworten, wie man als
jüdischer Mensch nach der Shoa weiterleben
kann. Mag die empathische Sprache Leserinnen

zuweilen irritieren oder das eine oder
andere in diesem Buch Gesagte problematisch
scheinen: Der entscheidende Beitrag Susm-
ans zeichnet sich dadurch aus, dass ihr Buch
jede Versuchung verbrämender Deutung des
Geschehenen zurückweist. Sie beharrt
vielmehr darauf, dass es nicht an uns ist, teleologische

Geschichtskonstruktionen zuzulassen,
sondern dass es vielmehr nur darum gehen
kann, im Vertrauen auf den Sinn der Existenz,

den wir immer nur selbst bewähren können,

weiterzuleben. Und dass, wo dies nicht
geschieht, wir uns dem unerbittlichen Abgrund
des Nichts gegenüber finden. Denn Schicksal,
wie es Susman versteht, ist nicht ein Geschick,
in das wir gebannt wären. Es ist umgekehrt
die Aufgabe, die wir uns selbst als Menschen,
Juden und Jüdinnen, Christinnen, Musliminnen

und Anders- sowie Nichtgläubige stellen.
Das Schicksal des jüdischen Volkes aber ist es,
sich nicht durch Fremdbestimmung, mag sie
auch noch so zerstörerisch wüten, bestimmen
zu lassen, sondern seine messianische
Botschaft umso treuer zu bewahren:

«Es gibt vom Menschen aus gesehen keine
Lösung des jüdischen Problems, wie es
keine Lösung des Menschheitsproblems
gibt; das jüdische Problem ist unauflösbar
an das Menschheitsproblem gebunden, es
ist als das in letzter Tiefegestellte Problem
des Menschseins selbst dies Problem. [...]
Denn nicht allein das Bild des jüdischen
Menschen, das Bild des Menschen
überhaupt ist uns ja verloren; derName Mensch
ist für uns heute nicht lesbarer als der
Name Gott.»3

Margarete Susmans philosophische Intuitionen

aufzunehmen, wäre nicht, ihr fraglos auf
Wegen zu folgen, die uns nicht länger zugänglich

sind, sondern vielmehr die kritischen
Impulse ihrer Denkmotive als Herausforderungen

an unser eigenes Denken zu begreifen. •

O Willi Goetschel, *1958, ist Professor für Deutsche
Literatur und Philosophie an der Universität von
Toronto, Kanada. Er ist der Autor von Spinoza's
Modernity: Mendelssohn, Lessing, and Heine (2004),
The Discipline ofPhilosophy and the Invention of
ModernJewish Thought (2012) und Heine and Critical
Theory (2019) und der Herausgeber der Werke
von Hermann Levin Goldschmidt.

1 Martin Buber (Hrsg.) : Gustav Landauer: Sein Lebens¬

gang in Briefen. Unter Mitarbeit von Ina Britschgi-
Schimmer, Frankfurt a. M. 1929. Bd. 1, S. 418 (Brief
vom 21. September 1912).

2 Margarete Susman: Auflösung und Werden in unserer
Zeit. In: Der Morgen 4.4 (Oktober 1928), S. 335-353,
S.352.

3 Margarete Susman: Das Buch Hiob und das Schicksal
des jüdischen Volkes. Zürich, 2. Aufl. 1948, S. 216 und
S.151.

20 Neue Wege 1/2.22



Nie war mir
das Andere andres

Als rufendes Ich.

Ein Andres war
ich mir selbst,

Weil ich euch,
ihr mein Ich,
nicht erreicht
Margarete Sus man
Aus dem Gedicht Schicksal.
In: Aus sich wandelnder Zeit.
Gedichte. Zürich 1953, S.33.

Trost der Leier,
die Gesetze
kündet,

Wo gesetzlos
sich das Nichts
entschleiert
Margarete Susman
Aus dem Gedicht Die Leier.
In: Aus sich wandelnder Zeit.
Gedichte. Zürich 1953. S.69.



Das Frauenproblem
in der gegenwärtigen
Welt
Wir stehen heute inmitten eines Versuches weiblicher
Selbsterkenntnis, wie ihn Europa so noch nicht gesehen
hat. Denn wohl hat es schon mehrmals in der Geschichte
der extrem männlichen europäischen Kultur Frauenbewegungen

gegeben; aber sie sind immer wieder versunken
und versandet, ohne deutliche Spuren zurückzulassen.
Wenn die Frauenbewegung in unserer Zeit zu einer weit
ausgebreiteten Wirkung und Macht gelangt ist, so liegt
das daran, dass diesmal die Revolution der Frauen nur ein
Teil einer grösseren umfassenderen war, die die ganze Welt
erschütterte: jener Krisis des gesamten Wahrheits- und
Wirklichkeitsbewusstseins, die um die
Mitte des vergangenen Jahrhunderts alle Konsequen;
Gebiete gewaltsam in sich hineinriss, in der Auflösung,
sich alle Wertungen verschoben, alle verschlösse
Lebens- und Geistesformen erweicht und Keimes stel
aufgelöst haben. ihr stellen s

Die Frauenbewegung als ein Teil dieser treten der F

Revolution, dieses Erwachens der Wirklich- Verwirklichi
keiten zu sich selbst, nimmt zugleich in ihr keine bloss
eine besondere Stellung ein. Halb geschieht Revolution,
sie im Kampf, halb Seite an Seite mit der ter und tau;
grossen Gesamtbewegung. [...] Aber die Nie wird
politische wie die soziale Bewegung sind in Zweck, ende

ihr nur Vorstufen. Erst in dem Augenblick, Wege liegei
wo sich der politische Sturm der Frauenbe- aufnehmen,
wegung gelegt hat, wo ihre sozialen Forde- nur ihrem e

rungen zu einem wesentlichen Teil erfüllt auch das Se

sind, wird Raum für die Frauenfrage in Werk begre
einem weit tieferen Sinne: in dem entschei- des Mannes
denden Sinne der Lebensbedeutung des fernen Al-fn
weiblichen Seins. [...] selbständig'

^
Denn nun hat sich schicksalsvoll zu ent-

* I I 1 hüllen begonnen, dass das Aussprechen
ihres Geheimnisses der Zerstörung einer

IQ0f"ï Welt gleichkommt. [...] Zunächst ist es
diese ganz bestimmte, begrenzte: unsere
bürgerlich-kapitalistische Welt, die durch
die Frauenbewegung kaum weniger als
durch den extremsten Kommunismus in

; weiblicher ihrerfesten Struktur verletzt und in Trüm-
:ht gesehen mer gelegt wird. [...] Mit dem Bild der bis-
Geschichte herigen Frau versinkt die bisherige Welt,

"auenbewe- denn wenn der Mann diese Welt erbaut
r versunken hat: Die Frau war es, die sie trug. Sie ist
ckzulassen. die tragende Säule, die er dem grossen
u einer weit Hause eingebaut hat und mit deren Sturz
ist, so liegt es zusammensinken muss. Gewiss ist

suen nur ein diese radikale Konsequenz der Frauenbe-
;ganzeWelt wegung der weitaus überwiegenden
irheits- und Mehrzahl aller Frauen, die ihrdienen, kei¬

neswegs bewusst — und doch ist diese
Konsequenz nur erst ein Teil einer noch weit radikaleren
Auflösung, zu der die Erhebung der Frau den Keim tief
verschlossen in sich birgt. Doch der Entfaltung dieses
Keimes stellt sich nicht nur die ganze Welt des Mannes,
ihr stellen sich die Frauen selbst entgegen. Das Heraustreten

der Frau aus dem Bilde des Mannes ist in seiner
Verwirklichung kein einfaches, gradliniges Geschehen,
keine blosse Entfaltung und nicht einmal eine blosse
Revolution, sondern ein unendlich schwerer, verwickelter

und tausendfach unterbundener Prozess. [...]
Nie wird und darf das männliche Werk der Frau letzter

Zweck, endgültiges Ziel sein. Es wird immernurauf ihrem
Wege liegen und damit auch ihre allerletzte Kraft nicht
aufnehmen. Aber indem sie hindurchgeht, geht sie nicht
nur ihrem eigenen Selbst entgegen, sondern sie lernt
auch das Selbst des Mannes aus seinem Werk, in seinem
Werk begreifen. Und so wird die Frau, die aus dem Bilde
des Mannes heraustritt, sich seiner schweigenden,
weltfernen Al-fresco-Schönheit entwindet und als lebendiger,
selbständiger Mensch in das Leben tritt, auch dem Mann
unendlich viel mehr sein, als das Bild ihm sein konnte. Mag
er das verlöschte schöne Bild beklagen — mag die wirkliche

Frau ihm weit fordernder gegenübertreten — mag
sie ihn mit neuen Problemen bedrängen und aufrütteln —

mag sie seine eigene feste Welt mit der Gefahr einer
dunkleren zentral sprengenden Macht bedrohen: Er wird
in all dem durch sie sein Leben zu neuen Fragen und
Antworten fortgetrieben sehen, die zuletzt auch der
Erweiterung und Erfüllung seiner eigenen Menschlichkeit
dienen. [...] Und so wird jeder Schritt vorwärts zur Lösung
des Frauenproblems auch ein Schritt zur Lösung des
Problems des Mannes und des wahren Zusammenlebens von
Mann und Frau und damit zuletzt der Weg zu einer neuen
Menschheit sein.

Margarete Sus man
Auszug aus: Das Frauenproblem in der gegenwärtigen Welt.
In: Der Morgen 2/lt)26, S. 431 — 452.


	Vordenkerin unserer Zeit

