
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: In der Revolution ist alles eins

Autor: Klapheck, Elisa / Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In der Revolution
ist alles eins

Neue Wege-Gespräch mit Elisa Klapheck
von Matthias Hui

Margarete Susman beschäftigten
die revolutionären Ereignisse
in Deutschland 1918 enorm. Sie
stand in einer engen Beziehung
zum Anarchisten Gustav Landauer,
der 1919 ermordet wurde. Wie
sie die Ereignisse in ihrem
jüdischreligiösen und gleichzeitig -

mystischen und «feministischen»
Denken interpretierte, erläutert
die Susman-Kennerin
Elisa Klapheck im Gespräch.

nw Margarete Susman war Philosophin, Lyri¬

kerin, Essayistin. Sie war vieles. War sie
auch eine Revolutionärin, Elisa Klapheck?

ek Ja. Sie hat revolutionäre Schriften geschrieben.

Sie war keine Frau auf den Barrikaden,
keine Frau im unmittelbaren Geschehen.
Margarete Susman hat die Religion auch politisch
verstanden, als Revolution, sie hat ein
revolutionäres Judentum formuliert. 1918 war sie

auf der Seite der Novemberrevolution, eng
befreundet mit dem Anarchisten Gustav Landauer

- ich glaube, da war sogar Liebe im Spiel.

ww Blicken wir zuerst zurück: Der Erste Welt¬
krieg war die Vorgeschichte der Revolutionszeit,

über die wir hier sprechen. Wie hat
Margarete Susman den Krieg erlebt und
zu verarbeiten versucht?

ek Den Kriegsausbruch erlebte sie in der
Schweiz, sie wohnte damals in Rüschlikon.
Zwei Wochen später, am 16. August 1914, konnte
sie auf Seite eins der Neuen Zürcher Zeitung
einen Leitartikel publizieren: Der Krieg und
das Wort Gottes. Sie war noch nicht pronon-
ciert gegen den Krieg. Aber sie schrieb: «Das
Ungeheure ist über uns hereingebrochen. Die
Zeit, in der wir leben, ist schwer von Grausen;
es ist keiner, dem sie nicht mit dumpfer Faust
aufs Haupt geschlagen hätte.» Sie ahnte das

grosse Ausmass des Unheils, das über Europa
hereinbrechen würde. Sie lebte in den Kriegsjahren

in der Schweiz, zeitweilig aber auch in
Frankfurt. Ihr Mann, der Maler Eduard von
Bendemann, war zwar nicht an der Front,
sondern im Kaiserlichen Pressedienst tätig. Dort
erlebte er die Kriegszeit dennoch sehr nahe und
eben auch die Lügen, die verbreitet wurden.

Nw Wie blickte sie am Ende des Kriegs auf ihr
Heimatland?

ek Ihre völlige Abwendung von Deutschland
und von der Kultur Deutschlands drückte sie
in ihrem Artikel Expressionismus am 9. August
1918 in der Frankfurter Zeitung aus. Sie
schrieb darin über die erschreckenden
Menschengestalten, die von den neuen expressionistischen

Künstlern gemalt wurden - über
das Hässliche, das allein der Wahrheit gerecht
werde. Für mich liest sich in diesem Artikel
Susmans endgültige Abkehr von jeder idealistischen

Illusion über Deutschland. Sie verfasste
in der Frankfurter Zeitung daraufhin mehrere
Artikel für die Revolution. Am 15. November
1918 erschien ihr Beitrag Aufblick. Sie machte
schon im Titel ihre Orientierung klar: Die
Revolution ermöglicht ein Aufblicken.

nw Susman schreibt in diesem Artikel, dass
«nicht nur eine radikale Selbstbesinnung
des Einzelnen, sondern eine Umwälzung
und ein Neuaufbau der Grundlagen unserer
Gesellschaft» notwendig seien, denn «die
riesige Schuld» müsse «gesühnt» werden.
Von welcher Schuld und welcher Sühne
spricht sie hier?

Neue Wege 1/2.22 9



woran
EK Sie zitierte gerne den russischen
Sozialrevolutionär Alexander Kerenski: «Revolution,
das heisst die Sünden der Vergangenheit büs-
sen und sich für die Zukunft opfern.» Sie
verstand diesen Satz so, dass die grosse
gesellschaftliche Schuld gesühnt werden müsse, sie
sah das Geschehen also in religiösen Begriffen.

Die allumfassende Schuld ist wohl für
Margarete Susman - sie liebäugelte ja auch
mit dem Christentum - keine Schuld, die
einmal gesühnt, dann auch ganz abgegolten
ist, sondern eine Aufgabe, die den Menschen
immer gegeben bleibt. Als Aufgabe Positiv
und handlungsorientiert auf den Wandel zum
Besseren verstanden. Die Gesellschaft ist nie
ganz gerecht, sie erzeugt immer irgendwann
Schuld - soziale Schuld etwa. Am Ende des
Ersten Weltkriegs sah Susman die Schuld in
der völlig falschen gesellschaftlichen Hierarchie

mit einem Kaiser an der Spitze und einem
Bürgertum, das sich im deutschen Idealismus
eingerichtet hatte, aber überhaupt nicht die
sozialen Konflikte auf sich selbst bezog. Das
war die Gesellschaft, in der sie selber auch
aufgewachsen war. Diese alte Ordnung lag jetzt in
Trümmern. Aber für Susman war dies auch die
Chance für eine umfassende gesellschaftliche

Umgestaltung. Für mich ist daran interessant,
dass sie die Umgestaltung als eine religiöse
Kraft verstand. Sühne als revolutionären Wandel,

als Läuterung, als Umschaffen und
Neugestalten der ganzen Gesellschaft. Das waren
für sie Vorgaben aus der Religion, insbesondere

der jüdischen. Die Teschuwa, die Umkehr
zu Gott, verstand Susman politisch und dabei
zugleich in ihrer Beschaffenheit als religiös.
Religion war für Margarete Susman dazu da,
die Welt zu verändern.

Nw War dieser Moment nach dem Krieg, der
Zusammenbruch der alten Ordnung und
die Möglichkeit einer grossen Umwälzung,
für sie ein Kairos, ein Einbrechen des
Utopischen in die Gegenwart? Sah sie das,
womit sie sich im Denken bereits beschäftigt

hatte, sich nun in der realen Geschichte
ereignen?

EK Eindeutig ja. Aber das, was sie nach dem
Ersten Weltkrieg politisch ausdrückte, hatte
sie bereits davor angelegt. Zum Beispiel im
Gedanken, dass durch Zerstörung ein Neues
hervortritt. So schrieb sie 1918 in ihrem
Pamphlet an die deutschen Frauen unter dem

10 Neue Wege 1/2.22



Titel Die Revolution und die Frau, dass «auch
die Tötung des Göttlichen gewaltsamem neues
Göttliches aus sich erzeugen» werde.1 Da sind
wir bei den geistigen Ursprüngen von Susmans
Feminismus. 1912 war ihr Buch Vom Sinn der
Liebe erschienen. Darin sagte sie zur Frage, ob
Frauen in einem originären Sinn geistig aktiv
seien, dass es die Aufgabe der Frau sei, «Gott
zu gebären». Eine ungeheuerliche Aussage!
Sie beschrieb das Gottgebären wie die
Kontraktionen bei der Geburt, in der die Frau den
Anderen in Liebe, vor allem aber in Schmerzen

hervorbringt. Das Bild der Kontraktion,
des Gewaltsamen, wodurch sich das (weibliche)

Ich auf einer unteren subjektiven Reihe
aufhebt, ja zerstört, damit es auf einer höheren

Reihe ein Göttliches hervorbringt, trifft
sich übrigens auch mit Passagen, die Ernst
Bloch im unmittelbaren Austausch mit Margarete

Susman 1918 in Geist der Utopie zu Papier
gebracht hat. Bloch war ja im Ersten Weltkrieg
in die Nähe von Susman gezogen, um täglich
mit ihr über sein Buch diskutieren zu können.
Jetzt, am Ende des Ersten Weltkriegs, erschien
der historische Moment, in dem das
Hervorbringen eines Göttlichen in der Revolution
Wirklichkeit zu werden schien.

Nw In diesem Moment am Ende des Ersten
Weltkriegs spielte Gustav Landauer
für Margarete Susman eine grosse Rolle -
und wohl auch umgekehrt. Wie kam
es zu ihrer Nähe in diesem historischen
Moment?

ek Die Beziehung ist wohl 1912 entstanden.
Auch Landauer hatte Susmans Buch Vom
Sinn der Liebe gelesen und war begeistert. Er
schrieb ihr während der Lektüre einen beglückten

Brief, in dem er sie als «weibliche[n]
Ideengestalter und Weltordner» bezeichnete. Sie war
für ihn leuchtendes Beispiel, wie Frauen im
Sozialismus mitwirken können. Er argumentierte,

dass Frauen selbstverständlich Mitglied
sozialistischer Kreise werden könnten, aber er
hatte bestimmte Frauentypen vor Augen wie
Iphigenie, die Frau, die sich opfert - für die
Revolution oder für das Neue. Es ist interessant,

dass er dabei Margarete Susman als
Verkörperung eines revolutionären «Frauendenkens»

bezeichnete und sich als Mann damit
identifizierte. Die beiden hielten ihren Kontakt

aufrecht. Nachdem Gustav Landauers
Frau, Hedwig Lachmann, im Februar 1918 an
der Spanischen Grippe gestorben war, band
ihn nicht mehr viel zurück. Er ging nach
München, um die Revolution mitzugestalten und
an der Ausrufung der Münchner Räterepublik

teilzunehmen. Margarete Susman und er
schrieben sich jetzt intensiv Briefe. Ich habe
seine Briefe an sie im Institut für Sozialhistorische

Geschichte in Amsterdam gelesen. Leider

existieren Susmans Briefe nicht mehr, aber
man spürt ihre geistige Präsenz in seinen
Erwiderungen an sie. Es sind wunderschöne Briefe,
aus denen eine geistige Liebe, ja sogar intellektuelle

Intimität der beiden spricht. Sie war sein
literarisches und intellektuelles Gegenstück,
er war Atheist und Anarchist. Sie setzte den
religiösen Kontrapunkt zu ihm, indem sie die
Revolution in ihrer religiösen Dimension sah.
Er schrieb ihr, dass er sie gerne nach München
holen würde, als Kulturkommissarin oder so.
Ihre Beziehung muss in diesem Moment sehr
eng gewesen sein, verstärkt durch die Dramatik

der Situation, womöglich auch im Wissen
darum, dass der Tod bevorstehen und alles in
einer grossen Katastrophe enden könnte. Mir
trat beim letzten Brief- Landauer ist am 2. Mai
1919 ermordet worden - durchaus eine Träne
in die Augen. So ein toller Mensch, so ein toller

Mann. Es war für Susman kein Zufall, dass
viele Jüdinnen und Juden an den revolutionären

Ereignissen beteiligt waren, die später
zum Teil ebenfalls ermordet wurden. In ihrem
grossen Aufsatz Die Revolution und dieJuden,
der im September 1919 erschien, deutete sie die
Revolution in ihrer jüdischen Tragweite. Auch
verfasste sie nach seiner brutalen Ermordung
mehrere Nachrufe auf Gustav Landauer.

m In einem dieser Nachrufe schrieb sie: «Für
ihn war die Revolution nicht allein Sühne
und Opfer, für ihn war sie - und damit
treffen wir auf eine der tiefsten Wurzeln
des landauerschen Denkens - allem
voraus Glück: das Glück der Befreiung zum
Menschentum; Befreiung vom Druck
jahrhundertealter Vergewaltigung, vom
Druck eines grauen, rohen, ungerechten
Lebens.» Und weiter: Seine «Seele bebte
vor Zorn und Leid über das, was die
kapitalistische Welt aus den Menschen, aus
den von ihm so sehr geliebten Menschen
gemacht hatte.» Was begeisterte
Margarete Susman derart an ihm?

ek Wenn man sich mit Landauer beschäftigt,
erlebt man in seinen Schriften ein faszinierendes

Zusammenhängen von allem mit allem. In
einem Brief schrieb er: «Für mich ist das alles
ein Ding : Revolution - Freiheit - Sozialismus -
Menschenwürde, im öffentlichen und
gesellschaftlichen Leben - Erneuerung und Wiedergeburt

- Kunst und Bühne. »2 Er machte keinen
Unterschied, ob er gerade ein Theaterstück

Neue Wege 1/2.22 11



rezensierte oder Revolution betrieb - es war
dasselbe. Das ist es, was beim Lesen seiner
Aufsätze und Bücher Vergnügen bereitet. Und
das machte auch Margarete Susman aus. Sie
war Revolutionärin und Lyrikerin und religiöse
Denkerin zugleich: Alles ist mit allem verbunden,

alles ist eins, Gott ist eins. Beiden, Margarete

Susman und Gustav Landauer, ist es gelungen,

in ihrer Art und Weise des Denkens und
Schreibens alles zusammenzubringen. Darin
waren sie sich gleich. Landauer war politisch
viel prononcierter, er machte das Konzept der
Gemeinschaft stark. Als Anarchist lehnte er
den Staat ab. Deswegen pflegte er ein
idealistisches, vielleicht sogar gefährliches Bild von
Gemeinschaft. Als Rabbinerin und eine, die
immer in Gemeinschaft lebt, weiss ich, dass
Gemeinschaft auch etwas Erstickendes haben
kann. Man braucht die äussere Gesellschaft,
man braucht auch den Staat, um die Gemeinschaft

am Massstab der Freiheit orientieren zu
können. Trotzdem habe ich die Gemeinschaft
durch Landauer und dann vor allem durch die
Brille von Susman als Korrektiv der Gesellschaft

und des Staates verstehen gelernt.
Susman setzte sich mit Landauers Gemeinschafts-
begriff auseinander und verfasste hierüber
verschiedene Aufsätze. Bei ihr ging es um die

religiös-politische Urform der Gemeinschaft,
die einen Raum der Freiheit gegenüber dem
Staat eröffnet. Ähnlich hat Leo Baeck geschrieben,

dass die jüdische Vorstellung von Gemeinschaft

der Macht des Staates nicht dient, ihn
aber auch nicht unbedingt total ablehnt. Durch
Landauer und Margarete Susman in der
Tradition des alten pharisäisch-jüdisch-rabbi-
nisch-talmudischen Denkens wurde mir klar,
warum es wichtig ist, religiöse Gemeinschaft
herzustellen - und inwiefern sie eine politische
Bedingung für die Freiheit ist.

ww Sie sagen, für beide, Gustav Landauer
und Margarete Susman, sei alles im Leben
eins gewesen, die Lyrik, der politische
Alltag, das private Leben. Hat das damit zu
tun, dass sich beide auch mit mystischem
Denken beschäftigten?

ek Absolut. Ein Einfluss von Landauer auf
Susman betrifft bestimmt die Beschäftigung
mit Meister Eckhart, dem grossen Mystiker
und Philosophen im ausgehenden Mittelalter.

Landauer hat Meister Eckharts mystische
Schriften in die moderne Sprache übertragen
und sich unter anderem in Skepsis und Mystik
mit ihm beschäftigt. Meister Eckhart verstand

«Dass es Aufgabe
der Frau sei,
Gott zu gebären,
ist eine un*f
geh^edpie
Aussage!»/



die Trinität als ein geistiges Gebären Gottes.
Das kommt auch in der jüdischen Kabbala vor
mit den zehn Emanationen oder Sefiroth, den
zehn göttlichen Schöpferpotenzen. Aber die
Figur des Gebärens Gottes hat Susman doch
anders aufgegriffen. Es erinnert eher an die
lurianische Kabbala, in der Gott in Kontraktionen,

im Zimzum, die von ihm verschiedene
Welt, die Andere, erschafft, indem er sich
zugleich aus ihr zurückzieht.

mv Können Sie die Linie dieser Denkfiguren
auch bis in die Gegenwart ziehen?

ek Der Philosoph Hans Jonas hat diesen
Gedanken weitergetrieben in seiner Rede
über den «Gottesbegriff nach Auschwitz».
Gott zieht sich in Kontraktionen aus der Welt
zurück. So bleibt die Welt ohne Gott. Es gab
eine Zeit, in der mir dieses Denken von der
Revolution 1918 her bis hin zum Denken nach
Auschwitz sehr zusagte, heute gilt dies weniger.
Aber ich möchte auch nicht in der Situation von
1918 leben und keinen Kaiser und kein verrottetes

Ancien Régime absetzen müssen. Und ich
habe auch keinen Weltkrieg hinter mir. Insofern

ist Revolution heute für mich keine Option.

NW Es war kein Zufall, dass sich Margarete
Susman in dieser Zeit auch mit den
Geschlechterverhältnissen auseinandersetzte

und das Thema Die Revolution
und die Frau, wie der bereits angesprochene
Vortrag von ihr hiess, beleuchtete. Wie
sah sie die Rolle der Frauen in der Gesellschaft

konkret?

ek Man kann Margarete Susman vorwerfen,
dass sie in ihren Aufsätzen keine konkreten
Forderungen stellt, sondern im Abstrakten
schreibt. Sie schafft aber diese wunderbaren
Zusammenfügungen. Vielleicht können wir
sagen, dass es die reine Transzendenz ist, in
der sie sich aufhält. Von jüdischer Seite wird ihr
bisweilen vorgeworfen, dass sie in ihrem Denken

doch sehr christlich war. Ich sehe das. Aber
sie verstand eben auch, wie sich das Christentum

im Alltag in den Denkstrukturen auswirkt.
Für sie bedeutete die Revolution der Frau auch
eine Emanzipation des Christentums - heraus
aus einer apolitischen Innerlichkeit. Letztere
führte sie auf Martin Luther zurück. Im religiösen

Modus der Innerlichkeit sah sie eine
Mitschuld des Christentums und damit zugleich
der deutschen Frauen am Ersten Weltkrieg.
Sie kritisierte die Vorstellung von einer auf das

«Emanzipation»
durch Gottes
Gesetz Um LA

\"



Innen gerichteten Seele, die rein bleiben will:
Gerade sie verschuldige sich durch ihre
Gleichgültigkeit gegenüber den realen sozialen
Verhältnissen. Das galt nach Margarete Susman
unmittelbar für die deutschen Frauen. Zu lange
hatten sie mit einem falschen Verständnis der
Reinheit von Schuld abgelehnt, politisch zu
werden und sich für eine bessere Gesellschaft
zu engagieren.

Nw Sind diese Denkfiguren von Margarete
Susman noch aktuell? Oder ist das ein
Stück weit Geschichte?

ek Man kann Susmans Denken nicht eins zu
eins übernehmen. Manches ist wahrscheinlich

falsch, weil sie es zu schematisch sah. Sie
wollte das Judentum vom Gesetz her verstehen

und ordnete das dem Bereich des Männlichen

zu. Diese Zuordnung von männlich
und weiblich, jüdisch und christlich funktioniert

in unserer Gegenwart ganz sicher nicht.
Aber ich finde es trotzdem interessant, wie sie
unterschied. Sie stellte dem Gesetz die Liebe
gegenüber. Das könnte die sogenannte «pauli-
nische Falle» sein, Liebe auf Kosten des Gesetzes

hochzuhalten. Aber Susman machte etwas
ganz anderes, indem sie das Gesetz, also das
Gesetz Gottes als männlichen Weg, auch als
Weg für die Frauen sah, sich zu emanzipieren -
also die jüdische Option, um aus der Innerlichkeit

herauszukommen. Emanzipation durch
religiöse Gesetze, durch Gottes Gesetz - das
spricht mich als jüdische Feministin an. Es wäre
danach für jede Frau Pflicht, sich zu emanzipieren

und nicht einfach die anderen, die Männer,

in der Politik, im Krieg schuldig werden
zu lassen. Frauen haben die Pflicht, politikfähig

zu werden - und das heisst, schuldfähig zu
werden. Das ist das Gegenteil von einem Reinsein

von Schuld. So hat mich Susman in einem
religiösen Sinn bestärkt, dass es darum geht,
mit der Schuld, die durch Emanzipation, Politik,

konkretes Verhalten entsteht, umgehen zu
können. Susman ist hierbei eine wichtige
Inspiration, aber nicht eins zu eins. Aber auch die
Bibel ist für mich Inspiration, und noch weniger

eins zu eins. Susmans Schriften haben für
mich biblische Qualität, aber man muss
Übersetzungsarbeit leisten. Susmans Werke sind
keine unmittelbare Handlungsanleitung für
die Probleme im 21. Jahrhundert.

Nw Sie haben sich über Jahre mit Margarete
Susman beschäftigt. Was für eine Frau
sehen Sie vor sich? Was ist das für eine
Erscheinung?

ek Fotos zeigen sie als sehr schöne Frau. Ich
habe aber kaum ein Gefühl für ihre Physis.
Ganz sicher ist sie eine grosse, ganz eigene
Erscheinung, eine grosse Frau mit einer grossen

Ausstrahlung. Sie hat etwas, was geistig
über ihren Tod hinaus wirkt. Sie bleibt.

Nw Wie sind Sie eigentlich auf die Spur
Margarete Susman gekommen?

ek In den 1990er Jahren hatte ich mit ein paar
Freundinnen in Berlin eine Hannah-Arendt-
Lesegruppe. Wir lasen und diskutierten ihre
Werke. Anlässlich eines grossen Kongresses
Jüdische Frauen im 19. und 20. Jahrhundert
in Berlin verabredeten wir uns zu einem Vortrag

über Hannah Arendt. Ich war etwas zu früh
da und bekam den Rest eines anderen Vortrags
mit - über eine gewisse Margarete Susman,
von der ich noch nie gehört hatte. In diesem
Vortrag wurde gesagt, dass Margarete Susman
das Paradoxe denken könne, das Religiöse und
das Politische in einem. Ich war sofort fasziniert.

Viel mehr erfuhr ich noch nicht. Aber die
Auseinandersetzung begann. Ich beschäftigte
mich- dann bereits als Rabbinerin - für meine
Doktorarbeit zehn Jahre lang mit Margarete
Susman. Es gab wichtige neue Publikationen
über Margarete Susman von Ingeborg Nordmann

und von Barbara Hahn. Aber - und das
wurde mein Beitrag - es gab noch keine umfassende

Darstellung von Margarete Susman als
jüdische Denkerin - wie sie das das Religiöse
und das Politische in einem revolutionären
Sinne zusammendenkt. •
O Elisa Klapheck, *1962, ist Rabbinerin in Frankfurt

am Main und Direktorin des Pnina-Navè-Levinson-
Seminars für Jüdische Studien der Universität
Paderborn. Von ihr erschienen ist Margarete Susman
und ihr jüdischerBeitrag zur politischen Philosophie.
Berlin 2014, Taschenbuchausgabe 2021.

elisa-klapheck.de

1 Margarete Susman: Die Revolution und die Frau.
In: Das Flugblatt, 4,1918, in: Margarete Susman: Das
Nah- und Fernsein des Fremden. Frankfurt 1992, S.127.

2 Martin Buber (Hrsg.): GustavLandauer. Sein Lebens¬

gang in Briefen. Unter Mitarbeit von Ina Britschgi-
Schimmer, Frankfurt 1929, Bd. II, S. 195.

14 Neue Wege 1/2.22



o

o

-fi* '/6

durfte und dadurch ganz andere 'geführt war. Sie war unter der
wirkliohen Sonne; ^darum hat auoh jene* Wort solohe Kraft. Und

auoh das Gute wie das Böse haben bei ihr schon jene Gestalt
angenommen, in der es mir so lange verschlossen blieb.^Eln wirkliches
Sein unter der wirklichen Sonne hat mir die JugenSffafönlP'besohert.

Blitz und Bonner zerrissen den dunklen Traum, den ich nooh heute
nicht zu deuten vermag.

Wenn es mir je seltsam erschienen ist, nooh am Leben zu sein,
wenn ich je den Abgrund zwischen meiner Jugend mad meinem Alter
überwältigend klar erlebt habe, so war es ÂÉÎ'^Hlaaehew die Kluft
zwischen der Biohtung von Ingeborg Baohmann und der meinen. Was

alles liegt an Geschehen, Veränderungen, Vernichtungen, an
Grausamkeiten, an Entschleierungen und an Rissen, an eine?; vorher ua-

linsn.

zumindest an ihrem Gedicht
"Undine geht so tief berührt, ist die Klarheit, mit der
sie die Menschen und sich selbst sieht. Die fülle der
Erfahrung und vielleicht das Grauen des Geschehens selbst^
haben den Geist dieses Urwesens geklärt. Sonderbar!^das
Wasser war in meiner Jugend auch das Element, das weithin
mein Leben trug} aber so als Ursprung und .als von,den
Menschen Verfemtes habe ich es nie gefasst. wren uneegSale
Worte findet Ingeborg Bachmann für das Element, das ausser*»
halb des Menschlichen Ursprung und Zuflucht für sie ist.
Die Menschen scheuen dieaaElement, das sie doch unwiderstehlich

anzieht, und seine Heimlichkeit den Menschen gegen
-über (zu denen Undine sich nicht rechnet) wird Ihnen zum

-"Verrat".

Manuskript von Margarete Susmans diktierter Autobiografie Ich habe viele Leben gelebt


	In der Revolution ist alles eins

