Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 1-2

Artikel: In der Revolution ist alles eins

Autor: Klapheck, Elisa / Hui, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In der Revolution
ist alles eins

Neue Wege-Gesprich mit Elisa Klapheck
von Matthias Hui

Margarete Susman beschiftigten
die revolutioniren Ereignisse

in Deutschland 1918 enorm. Sie
stand in einer engen Beziehung
zum Anarchisten Gustav Landauer,
der 1919 ermordet wurde. Wie

sie die Ereignisse in ihrem jiidisch-
religiosen und gleichzeitig -
mystischen und «feministischen»
Denken interpretierte, erlautert
die Susman-Kennerin

Elisa Klapheck im Gesprich.

w  Margarete Susman war Philosophin, Lyri-
kerin, Essayistin. Sie war vieles. War sie
auch eine Revolutiondrin, Elisa Klapheck?

ex Ja. Sie hat revolutionire Schriften geschrie-
ben. Sie war keine Frau auf den Barrikaden,
keine Frau im unmittelbaren Geschehen. Mar-
garete Susman hat die Religion auch politisch
verstanden, als Revolution, sie hat ein revo-
lutiondres Judentum formuliert. 1918 war sie

Neue Wege 1/2.22

auf der Seite der Novemberrevolution, eng
befreundet mit dem Anarchisten Gustav Land-
auer —ich glaube, da war sogar Liebe im Spiel.

mv Blicken wir zuerst zurlick: Der Erste Welt-
krieg war die Vorgeschichte der Revolutions-
zeit, Uber die wir hier sprechen. Wie hat
Margarete Susman den Krieg erlebt und
zu verarbeiten versucht?

ex Den Kriegsausbruch erlebte sie in der
Schweiz, sie wohnte damals in Riischlikon.
Zwei Wochen spiter, am 16. August 1914, konnte
sie auf Seite eins der Neuen Ziircher Zeitung
einen Leitartikel publizieren: Der Krieg und
das Wort Gottes. Sie war noch nicht pronon-
ciert gegen den Krieg. Aber sie schrieb: «Das
Ungeheure ist iiber uns hereingebrochen. Die
Zeit, in der wir leben, ist schwer von Grausen;
es ist keiner, dem sie nicht mit dumpfer Faust
aufs Haupt geschlagen hitte.» Sie ahnte das
grosse Ausmass des Unbheils, das iiber Europa
hereinbrechen wiirde. Sie lebte in den Kriegs-
jahren in der Schweiz, zeitweilig aber auch in
Frankfurt. Thr Mann, der Maler Eduard von
Bendemann, war zwar nicht an der Front, son-
dern im Kaiserlichen Pressedienst titig. Dort
erlebte er die Kriegszeit dennoch sehr nahe und
eben auch die Liigen, die verbreitet wurden.

w  Wie blickte sie am Ende des Kriegs auf ihr
Heimatland?

e Thre vollige Abwendung von Deutschland
und von der Kultur Deutschlands driickte sie
inihrem Artikel Expressionismus am 9. August
1918 in der Frankfurter Zeitung aus. Sie
schrieb darin iiber die erschreckenden Men-
schengestalten, die von den neuen expressio-
nistischen Kiinstlern gemalt wurden — iiber
das Hissliche, das allein der Wahrheit gerecht
werde. Fiir mich liest sich in diesem Artikel
Susmans endgiiltige Abkehr von jeder idealis-
tischen Illusion iiber Deutschland. Sie verfasste
in der Frankfurter Zeitung daraufhin mehrere
Artikel fiir die Revolution. Am 15. November
1918 erschien ihr Beitrag Aufblick. Sie machte
schon im Titel ihre Orientierung klar: Die
Revolution ermoglicht ein Aufblicken.

mw Susman schreibt in diesem Artikel, dass
«nicht nur eine radikale Selbstbesinnung
des Einzelnen, sondern eine Umwilzung
und ein Neuaufbau der Grundlagen unserer
Gesellschaft» notwendig seien, denn «die
riesige Schuld» miisse «geslihnt» werden.
Von welcher Schuld und welcher Siihne
spricht sie hier?



e Sie zitierte gerne den russischen Sozialre-
volutionidr Alexander Kerenski: «Revolution,
das heisst die Siinden der Vergangenheit biis-
sen und sich fiir die Zukunft opfern.» Sie ver-
stand diesen Satz so, dass die grosse gesell-
schaftliche Schuld gesiihnt werden miisse, sie
sah das Geschehen also in religiosen Begrif-
fen. Die allumfassende Schuld ist wohl fiir
Margarete Susman — sie liebaugelte ja auch
mit dem Christentum — keine Schuld, die
einmal gesiihnt, dann auch ganz abgegolten
ist, sondern eine Aufgabe, die den Menschen
immer gegeben bleibt. Als Aufgabe! Positiv
und handlungsorientiert auf den Wandel zum
Besseren verstanden. Die Gesellschaft ist nie
ganz gerecht, sie erzeugt immer irgendwann
Schuld — soziale Schuld etwa. Am Ende des
Ersten Weltkriegs sah Susman die Schuld in
der vollig falschen gesellschaftlichen Hierar-
chie mit einem Kaiser an der Spitze und einem
Biirgertum, das sich im deutschen Idealismus
eingerichtet hatte, aber {iberhaupt nicht die
sozialen Konflikte auf sich selbst bezog. Das
war die Gesellschaft, in der sie selber auch auf-
gewachsen war. Diese alte Ordnung lag jetzt in
Triimmern. Aber fiir Susman war dies auch die
Chance fiir eine umfassende gesellschaftliche

10

Umgestaltung. Fiir mich ist daran interessant,
dass sie die Umgestaltung als eine religiose
Kraft verstand. Siihne als revolutiondren Wan-
del, als Lauterung, als Umschaffen und Neu-
gestalten der ganzen Gesellschaft. Das waren
fiir sie Vorgaben aus der Religion, insbeson-
dere derjiidischen. Die Teschuwa, die Umkehr
zu Gott, verstand Susman politisch und dabei
zugleich in ihrer Beschaffenheit als religios.
Religion war fiir Margarete Susman dazu da,
die Welt zu verdndern.

w War dieser Moment nach dem Krieg, der
Zusammenbruch der alten Ordnung und
die Mdéglichkeit einer grossen Umwadlzung,
flr sie ein Kairos, ein Einbrechen des
Utopischen in die Gegenwart? Sah sie das,
womit sie sich im Denken bereits beschaf-
tigt hatte, sich nun in der realen Geschichte
ereignen?

e« Eindeutig ja. Aber das, was sie nach dem
Ersten Weltkrieg politisch ausdriickte, hatte
sie bereits davor angelegt. Zum Beispiel im
Gedanken, dass durch Zerstérung ein Neues
hervortritt. So schrieb sie 1918 in ihrem
Pamphlet an die deutschen Frauen unter dem

Neue Wege 1/2.22




Titel Die Revolution und die Frau, dass «auch
die Totung des Gottlichen gewaltsam ein neues
Gottliches aus sich erzeugen» werde.! Da sind
wir bei den geistigen Urspriingen von Susmans
Feminismus. 1912 war ihr Buch Vom Sinn der
Liebe erschienen. Darin sagte sie zur Frage, ob
Frauen in einem origindren Sinn geistig aktiv
seien, dass es die Aufgabe der Frau sei, «Gott
zu gebdren». Eine ungeheuerliche Aussage!
Sie beschrieb das Gottgebiren wie die Kon-
traktionen bei der Geburt, in der die Frau den
Anderen in Liebe, vor allem aber in Schmer-
zen hervorbringt. Das Bild der Kontraktion,
des Gewaltsamen, wodurch sich das (weibli-
che) Ich auf einer unteren subjektiven Reihe
aufhebt, ja zerstort, damit es auf einer hohe-
ren Reihe ein Goéttliches hervorbringt, trifft
sich iibrigens auch mit Passagen, die Ernst
Bloch im unmittelbaren Austausch mit Marga-
rete Susman 1918 in Geist der Utopie zu Papier
gebracht hat. Bloch war ja im Ersten Weltkrieg
in die Ndhe von Susman gezogen, um tiglich
mit ihr iiber sein Buch diskutieren zu kénnen.
Jetzt, am Ende des Ersten Weltkriegs, erschien
der historische Moment, in dem das Hervor-
bringen eines Géttlichen in der Revolution
Wirklichkeit zu werden schien.

w In diesem Moment am Ende des Ersten
Weltkriegs spielte Gustav Landauer
flr Margarete Susman eine grosse Rolle —
und wohl auch umgekehrt. Wie kam
es zu ihrer Nahe in diesem historischen
Moment?

ex Die Beziehung ist wohl 1912 entstanden.
Auch Landauer hatte Susmans Buch Vom
Sinn der Liebe gelesen und war begeistert. Er
schrieb ihr wihrend der Lektiire einen begliick-
ten Brief, in dem er sie als «weibliche[n] Ideen-
gestalter und Weltordner» bezeichnete. Sie war
fiir ihn leuchtendes Beispiel, wie Frauen im
Sozialismus mitwirken kénnen. Er argumen-
tierte, dass Frauen selbstverstindlich Mitglied
sozialistischer Kreise werden konnten, aber er
hatte bestimmte Frauentypen vor Augen wie
Iphigenie, die Frau, die sich opfert — fiir die
Revolution oder fiir das Neue. Es ist interes-
sant, dass er dabei Margarete Susman als Ver-
korperung eines revolutiondren «Frauenden-
kens» bezeichnete und sich als Mann damit
identifizierte. Die beiden hielten ihren Kon-
takt aufrecht. Nachdem Gustav Landauers
Frau, Hedwig Lachmann, im Februar 1918 an
der Spanischen Grippe gestorben war, band
ihn nicht mehr viel zuriick. Er ging nach Miin-
chen, um die Revolution mitzugestalten und
an der Ausrufung der Miinchner Réterepublik

Neue Wege 1/2.22

teilzunehmen. Margarete Susman und er
schrieben sich jetzt intensiv Briefe. Ich habe
seine Briefe an sie im Institut fiir Sozialhisto-
rische Geschichte in Amsterdam gelesen. Lei-
der existieren Susmans Briefe nicht mehr, aber
man spiirt ihre geistige Priasenz in seinen Erwi-
derungen an sie. Es sind wunderschone Briefe,
aus denen eine geistige Liebe, ja sogar intellek-
tuelle Intimitét der beiden spricht. Sie war sein
literarisches und intellektuelles Gegenstiick,
er war Atheist und Anarchist. Sie setzte den
religiosen Kontrapunkt zu ihm, indem sie die
Revolution in ihrer religidsen Dimension sah.
Er schrieb ihr, dass er sie gerne nach Miinchen
holen wiirde, als Kulturkommissarin oder so.
Thre Beziehung muss in diesem Moment sehr
eng gewesen sein, verstirkt durch die Drama-
tik der Situation, womdoglich auch im Wissen
darum, dass der Tod bevorstehen und alles in
einer grossen Katastrophe enden kénnte. Mir
tratbeim letzten Brief — Landauer ist am 2. Mai
1919 ermordet worden — durchaus eine Trine
in die Augen. So ein toller Mensch, so ein tol-
ler Mann. Es war fiir Susman kein Zufall, dass
viele Jiidinnen und Juden an den revolutio-
ndren Ereignissen beteiligt waren, die spiter
zum Teil ebenfalls ermordet wurden. In ihrem
grossen Aufsatz Die Revolution und die Juden,
der im September 1919 erschien, deutete sie die
Revolution in ihrer jiiddischen Tragweite. Auch
verfasste sie nach seiner brutalen Ermordung
mehrere Nachrufe auf Gustav Landauer.

w In einem dieser Nachrufe schrieb sie: «Fir
ihn war die Revolution nicht allein Stihne
und Opfer, fiir ihn war sie — und damit
treffen wir auf eine der tiefsten Wurzeln
des landauerschen Denkens — allem
voraus Gliick: das Gliick der Befreiung zum
Menschentum; Befreiung vom Druck
jahrhundertealter Vergewaltigung, vom
Druck eines grauen, rohen, ungerechten
Lebens.» Und weiter: Seine «Seele bebte
vor Zorn und Leid liber das, was die kapita-
listische Welt aus den Menschen, aus
den von ihm so sehr geliebten Menschen
gemacht hatte.» Was begeisterte
Margarete Susman derart an ihm?2

e Wenn man sich mit Landauer beschiftigt,
erlebt man in seinen Schriften ein faszinieren-
des Zusammenhéingen von allem mit allem. In
einem Brief schrieb er: «Fiir mich ist das alles
ein Ding: Revolution — Freiheit — Sozialismus —
Menschenwiirde, im 6ffentlichen und gesell-
schaftlichen Leben — Erneuerung und Wieder-
geburt — Kunst und Biihne.»? Er machte keinen
Unterschied, ob er gerade ein Theaterstiick

1"



rezensierte oder Revolution betrieb — es war
dasselbe. Das ist es, was beim Lesen seiner
Aufsitze und Biicher Vergniigen bereitet. Und
das machte auch Margarete Susman aus. Sie
war Revolutionirin und Lyrikerin und religiose
Denkerin zugleich: Alles ist mit allem verbun-
den, alles ist eins, Gott ist eins. Beiden, Marga-
rete Susman und Gustav Landauer, ist es gelun-
gen, in ihrer Art und Weise des Denkens und
Schreibens alles zusammenzubringen. Darin
waren sie sich gleich. Landauer war politisch
viel prononcierter, er machte das Konzept der
Gemeinschaft stark. Als Anarchist lehnte er
den Staat ab. Deswegen pflegte er ein idealis-
tisches, vielleicht sogar gefahrliches Bild von
Gemeinschaft. Als Rabbinerin und eine, die
immer in Gemeinschaft lebt, weiss ich, dass
Gemeinschaft auch etwas Erstickendes haben
kann. Man braucht die dussere Gesellschaft,
man braucht auch den Staat, um die Gemein-
schaft am Massstab der Freiheit orientieren zu
konnen. Trotzdem habe ich die Gemeinschaft
durch Landauer und dann vor allem durch die
Brille von Susman als Korrektiv der Gesell-
schaft und des Staates verstehen gelernt. Sus-
man setzte sich mit Landauers Gemeinschafts-
begriff auseinander und verfasste hieriiber
verschiedene Aufsitze. Bei ihr ging es um die

religios-politische Urform der Gemeinschaft,
die einen Raum der Freiheit gegeniiber dem
Staat eroffnet. Ahnlich hat Leo Baeck geschrie-
ben, dass die jiidische Vorstellung von Gemein-
schaft der Macht des Staates nicht dient, ihn
aber auch nicht unbedingt total ablehnt. Durch
Landauer und Margarete Susman in der Tra-
dition des alten pharisdisch-jiidisch-rabbi-
nisch-talmudischen Denkens wurde mir klar,
warum es wichtig ist, religiose Gemeinschaft
herzustellen —und inwiefern sie eine politische
Bedingung fiir die Freiheit ist.

w Sie sagen, flir beide, Gustav Landauer
und Margarete Susman, sei alles im Leben
eins gewesen, die Lyrik, der politische
Alltag, das private Leben. Hat das damit zu
tun, dass sich beide auch mit mystischem
Denken beschaftigten?

ek Absolut. Ein Einfluss von Landauer auf
Susman betrifft bestimmt die Beschéftigung
mit Meister Eckhart, dem grossen Mystiker
und Philosophen im ausgehenden Mittelal-
ter. Landauer hat Meister Eckharts mystische
Schriften in die moderne Sprache iibertragen
und sich unter anderem in Skepsis und Mystik
mit ihm beschiéftigt. Meister Eckhart verstand




die Trinitit als ein geistiges Gebéren Gottes.
Das kommt auch in der jiidischen Kabbala vor
mit den zehn Emanationen oder Sefiroth, den
zehn gottlichen Schopferpotenzen. Aber die
Figur des Gebirens Gottes hat Susman doch
anders aufgegriffen. Es erinnert eher an die
lurianische Kabbala, in der Gott in Kontrak-
tionen, im Zimzum, die von ihm verschiedene
Welt, die Andere, erschafft, indem er sich
zugleich aus ihr zuriickzieht.

w Kdnnen Sie die Linie dieser Denkfiguren
auch bis in die Gegenwart ziehen?

ek Der Philosoph Hans Jonas hat diesen
Gedanken weitergetrieben in seiner Rede
iiber den «Gottesbegriff nach Auschwitz».
Gott zieht sich in Kontraktionen aus der Welt
zuriick. So bleibt die Welt ohne Gott. Es gab
eine Zeit, in der mir dieses Denken von der
Revolution 1918 her bis hin zum Denken nach
Auschwitz sehr zusagte, heute gilt dies weniger.
Aber ich m6chte auch nicht in der Situation von
1918 leben und keinen Kaiser und kein verrot-
tetes Ancien Régime absetzen miissen. Und ich
habe auch keinen Weltkrieg hinter mir. Inso-
fern ist Revolution heute fiir mich keine Option.

w Es war kein Zufall, dass sich Margarete
Susman in dieser Zeit auch mit den
Geschlechterverhidltnissen auseinander-
setzte und das Thema Die Revolution
und die Frau, wie der bereits angesprochene
Vortrag von ihr hiess, beleuchtete. Wie
sah sie die Rolle der Frauen in der Gesell-
schaft konkret?

ek Man kann Margarete Susman vorwerfen,
dass sie in ihren Aufsdtzen keine konkreten
Forderungen stellt, sondern im Abstrakten
schreibt. Sie schafft aber diese wunderbaren
Zusammenfiigungen. Vielleicht kdnnen wir
sagen, dass es die reine Transzendenz ist, in
der sie sich aufhélt. Von jiidischer Seite wird ihr
bisweilen vorgeworfen, dass sie in ihrem Den-
ken doch sehr christlich war. Ich sehe das. Aber
sie verstand eben auch, wie sich das Christen-
tum im Alltag in den Denkstrukturen auswirkt.
Fiir sie bedeutete die Revolution der Frau auch
eine Emanzipation des Christentums — heraus
aus einer apolitischen Innerlichkeit. Letztere
fiihrte sie auf Martin Luther zuriick. Im religi-
6sen Modus der Innerlichkeit sah sie eine Mit-
schuld des Christentums und damit zugleich
der deutschen Frauen am Ersten Weltkrieg.
Sie kritisierte die Vorstellung von einer auf das




Innen gerichteten Seele, die rein bleiben will:
Gerade sie verschuldige sich durch ihre Gleich-
giiltigkeit gegeniiber den realen sozialen Ver-
héltnissen. Das galt nach Margarete Susman
unmittelbar fiir die deutschen Frauen. Zu lange
hatten sie mit einem falschen Verstindnis der
Reinheit von Schuld abgelehnt, politisch zu
werden und sich fiir eine bessere Gesellschaft
Zu engagieren.

w Sind diese Denkfiguren von Margarete
Susman noch aktuell? Oder ist das ein
Stiick weit Geschichte?

e Man kann Susmans Denken nicht eins zu

eins iibernehmen. Manches ist wahrschein-
lich falsch, weil sie es zu schematisch sah. Sie

wollte das Judentum vom Gesetz her verste-
hen und ordnete das dem Bereich des Ménn-
lichen zu. Diese Zuordnung von ménnlich

und weiblich, jiidisch und christlich funktio-
niert in unserer Gegenwart ganz sicher nicht.
Aber ich finde es trotzdem interessant, wie sie

unterschied. Sie stellte dem Gesetz die Liebe

gegeniiber. Das konnte die sogenannte «pauli-
nische Falle» sein, Liebe auf Kosten des Geset-
zes hochzuhalten. Aber Susman machte etwas

ganz anderes, indem sie das Gesetz, also das

Gesetz Gottes als midnnlichen Weg, auch als

Weg fiir die Frauen sah, sich zu emanzipieren —
also die jiidische Option, um aus der Innerlich-
keit herauszukommen. Emanzipation durch

religiose Gesetze, durch Gottes Gesetz — das

spricht mich als jiidische Feministin an. Es wére

danach fiir jede Frau Pflicht, sich zu emanzi-
pieren und nicht einfach die anderen, die Man-
ner, in der Politik, im Krieg schuldig werden

zu lassen. Frauen haben die Pflicht, politikfa-
hig zu werden — und das heisst, schuldfahig zu

werden. Das ist das Gegenteil von einem Rein-
sein von Schuld. So hat mich Susman in einem

religiosen Sinn bestirkt, dass es darum geht,
mit der Schuld, die durch Emanzipation, Poli-
tik, konkretes Verhalten entsteht, umgehen zu

konnen. Susman ist hierbei eine wichtige Inspi-
ration, aber nicht eins zu eins. Aber auch die

Bibel ist fiir mich Inspiration, und noch weni-
ger eins zu eins. Susmans Schriften haben fiir

mich biblische Qualitiit, aber man muss Uber-
setzungsarbeit leisten. Susmans Werke sind

keine unmittelbare Handlungsanleitung fiir

die Probleme im 21. Jahrhundert.

w  Sie haben sich tiber Jahre mit Margarete
Susman beschiftigt. Was fiir eine Frau
sehen Sie vor sich? Was ist das fiir eine
Erscheinung?

14

ek Fotos zeigen sie als sehr schone Frau. Ich
habe aber kaum ein Gefiihl fiir ihre Physis.
Ganz sicher ist sie eine grosse, ganz eigene
Erscheinung, eine grosse Frau mit einer gros-
sen Ausstrahlung. Sie hat etwas, was geistig
iiber ihren Tod hinaus wirkt. Sie bleibt.

mw Wie sind Sie eigentlich auf die Spur
Margarete Susman gekommen?

e In den 1990er Jahren hatte ich mit ein paar
Freundinnen in Berlin eine Hannah-Arendt-
Lesegruppe. Wir lasen und diskutierten ihre

Werke. Anldsslich eines grossen Kongresses

Jiidische Frauen im 19. und 20. JJahrhundert
in Berlin verabredeten wir uns zu einem Vor-
trag iiber Hannah Arendt. Ich war etwas zu friih

daund bekam den Rest eines anderen Vortrags

mit — iliber eine gewisse Margarete Susman,
von der ich noch nie gehért hatte. In diesem

Vortrag wurde gesagt, dass Margarete Susman

das Paradoxe denken kdnne, das Religi6se und

das Politische in einem. Ich war sofort faszi-
niert. Viel mehr erfuhrich noch nicht. Aber die

Auseinandersetzung begann. Ich beschiftigte

mich — dann bereits als Rabbinerin — fiir meine

Doktorarbeit zehn Jahre lang mit Margarete

Susman. Es gab wichtige neue Publikationen
iiber Margarete Susman von Ingeborg Nord-
mann und von Barbara Hahn. Aber — und das

wurde mein Beitrag — es gab noch keine umfas-
sende Darstellung von Margarete Susman als

judische Denkerin — wie sie das das Religiose

und das Politische in einem revolutioniren

Sinne zusammendenkt. @

O Elisa Klapheck, *1962, ist Rabbinerin in Frankfurt
am Main und Direktorin des Pnina-Navé-Levinson-
Seminars fiir Jiidische Studien der Universitit
Paderborn. Von ihr erschienen ist Margarete Susman
und ihr jiidischer Beitrag zur politischen Philosophie.
Berlin 2014, Taschenbuchausgabe 2021.

elisa-klapheck.de

1  Margarete Susman: Die Revolution und die Frau.
In: Das Flugblatt, 4, 1918, in: Margarete Susman: Das
Nah- und Fernsein des Fremden. Frankfurt 1992, S.127.

2 Martin Buber (Hrsg.): Gustav Landauer. Sein Lebens-
gang in Briefen. Unter Mitarbeit von Ina Britschgi-
Schimmer, Frankfurt 1929, Bd.II, S.195.

Neue Wege 1/2.22



Satitrd und- ahibaveh ghus m-?-%m. Sie war unter der i

DR, e R L S
f Al alere A 4
{ il - PENE SN R
+ 3 “( _ i i i e ) 7 :
-jsa S e
e @ . X 3

wirklichen Sonne; 4 darum hat auch jenes Wort solche Kraft. Und :
auch das Gute wie das BYse haben bei ihr schon jene Gestalt ange-
nommen, in der es mir so lange verschlossen blieb. Ein wirkliches
Sein unter der wirklichen Sonne hat mir die J\M beschert,
Blitz und Donner zerrissen den dunklen Traum, den ich noch heute
nicht zu deuten vermag, !

Wenn es mir je selisam erschienen 1-1;. noch am Leben zu sein, vl
wenn ich je den Abgrund zwilohon meinem Alter
{iberwiiltigend klar erlebt habe, ® % die Kluft
zwischen der Dichtung von Inseborg Buohmnn und der meinen, Was

alles liegt an Geschehen, VerHinderungen, Vernischtungen, an Gran- |
samkeiten, an Entschleierungen und an nilpon, an einey, vorher um= I

Bachmann, zumindest an ihrem Gedicht

"Undine geht" 80 tief beriihrt, ist die K.I.arha:.t. nit der
sie die Menschon und sich selbst sieht. Die Fiille der Er-
fahrung und vielleicht des Grauen des Geschehens selbsfys.
haben den Geist dieses Urwesens geklirt. Sonderbar; das-
Wasser war in meiner Jugend such das Element, das weithin
mein Leben trug; aber so als Ursprung M W
schen Verfemtes habe ich es nie gefasst.
Worte findet Ingeborg Bachmann fiir das Element, das ausser-
halb des Menschlichen Ursprung und Zuflucht fiir sie ist.
Die lenschen scheuen diemcElement, das sie doch unwider=
stehlich anzieht, und seine Heimlichkeit den Menschen ge
~iiber (zu denen Undine sich nicht rechnet) wird Thnen zum

&——"Vorrat".

R e e

Manuskript von Margarete Susmans diktierter Autobiografie Ich habe viele Leben gelebt



	In der Revolution ist alles eins

