
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Anhang: Erwägungen 2/2021 : Journal der Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung. Befreiungstheologie : das Feuer weitertragen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung

Erwägungen 2/2021
Befreiungstheologie:

das Feuer weitertragen
Liebe Leserin, lieber Leser, ob Sie wohl etwas mit dem Kürzel ITP anfangen können?
Falls nicht, braucht Sie das nicht zu stören: Mir war das Institut in Münster bis
vor kurzem auch nicht bekannt. Zwar hatte ich vor einiger Zeit festgestellt, dass die
TheBe das ITP mit einem jährlichen Beitrag unterstützt, doch schon beim
Ausdeutschen des Begriffs wurde ich unsicher - und nicht nur ich, sondern auch andere
TheBe-Mitglieder, bei denen ich nachfragte.

Das soll sich jetzt ändern, denn TheBe und Neue Wege haben zwei Vertreterinnen
vom «Institut für Theologie und Politik, ITP» zu ihren Jahresversammlungen im
September eingeladen (siehe S. 33). Das für dort geplante Referat ist auch der
Grund dafür, dass wir das vorliegende Journal dem langjährigen, unbeirrten
Einsatz des ITP für ein Weiterführen befreiungstheologischer Ansätze in Europa
widmen. Auf diese Weise können Sie schon jetzt einen Eindruck von der engagierten,

spannenden Arbeit des Instituts bekommen. Und am besten nehmen Sie sich
auch schon jetzt vor, unsere beiden Gäste am 11. September in Luzern persönlich
kennenzulernen.

Auch dem ITP geht es, wie in dieser Nummer der Neuen Wege, um die Opfer.
Nämlich um die Opfer des herrschenden Wirtschaftssystem - und um Alternativen,
die der Ausbeutung von Mensch und Natur entgegengesetzt werden können. Zwar
ist die Befreiungstheologie mit ihrem Fokus auf die Armen und Benachteiligten,
zumindest in Europa, in den Hintergrund gerückt, doch der Einsatz für Solidarität
und Befreiung ist heute aktueller denn je!

Christine Voss

Gespräch
mit Michael
Ramminger, ITP

Christine Voss, S.20

Ein vielfältiges
Programm
S. 23

Der Befreiungstheologie

Raum geben
Maria Klemm-Herbers,
S.24

Ermutigung
für Schweizer
Engagierte
Statements, S. 26

Kapitalismus
als Religion -
ein Fragment
Walter Benjamin, S. 27

Messianischer
Glaube statt
Nihilismus
Michael Ramminger, S. 29

Basisgruppen
fordern Kirchen
heraus
Christine Voss, S.30

Buchbesprechung

Wider die
«Zertrümmerung
des Seins»
Claudia Huml, S. 31

Buchbesprechung

Wiedas
Christentum zur
Macht wurde
Esther Gisler Fischer, S. 32

Jahresversammlung

S. 33

Aus Vorstand und
Arbeitsgruppen
S.34

Erwägungen 2/21 19



«Die Befreiungstheologie

wird immer
relevanter»
Gespräch mit Michael Ramminger
von Christine Voss

Das Institut für Theologie und Politik

(UP) wurde 1993 gegründet.
Seither ist es ein Knotenpunkt in
Deutschland, an dem die Fäden für
sozialpolitische Engagements
zusammenlaufen. Michael Ramminger
gibt einen Einblick in die Entwicklung

des Instituts von dessen Gründung

an bis zur heutigen Situation.

cv Michael Ramminger, vor rund 28 Jahren
gehörten Sie zu den Mitbegründern
des ITP. Warum hatten Sie den Eindruck,
es brauche ein solches Institut?

MR Weil sich damals, zu Beginn der 1990er
Jahre, bei vielen Solidaritätsbewegungen eine
gewisse Ratlosigkeit breitmachte. Das Jahr 1989

war ja geprägt vom Fall der Berliner Mauer. Und
mit diesem Ereignis ging auch die Rede vom
«Ende des Sozialismus» und überhaupt vom
Versagen linker Gesellschaftsmodelle einher.
Viele Engagierte an Universitäten und kirchlichen

Bildungshäusern Hessen sich vom Gefühl
der Alternativlosigkeit anstecken. Man wusste
nicht mehr, wie es weitergehen sollte.

In diesem Moment fanden wir, das heisst
eine Gruppe von linken Theologinnen und
Theologen: Jetzt muss man zuerst einmal
überlegen, was diese Veränderungen überhaupt
bedeuten. Wir wollten uns der Alternativlosigkeit

nicht einfach so ergeben. Wir hatten
Vorbilder mit dem Ökonomen Franz
Hinkelammert in Costa Rica oder dem Theologen
Fernando Castillo in Chile, die in ihren
Ländern Institute für die befreiungstheologische
Bildungsarbeit gegründet hatten. Diese Idee
wollten wir aufnehmen.

cv Das ITP sollte also eine Alternative zur
Alternativlosigkeit sein?

MR Genau. Aber es gab auch einen biografischen

Grund für unsere Initiative. Wir kamen
alle aus der christlichen Solidaritätsbewegung,
einige von uns hatten an der Universität in

Münster gearbeitet, die damals als Brennpunkt
politischer Theologie galt. Und plötzlich waren
wir mit unseren Ansichten nicht mehr gefragt.
Wir mussten uns überlegen: Was machen wir
jetzt? Bewerben wir uns in irgendeinem Hilfswerk

und konzentrieren uns auf Brunnenbauprojekte?

Oder suchen wir eine Anstellung in
einem kirchlichen Bildungshaus und beschäftigen

uns dort mit Themen, die uns eigentlich
nicht wirklich am Herzen liegen? Aber
wahrscheinlich hätte uns dort schon gar niemand
mehr anstellen wollen. So sagten wir: Nun
schaffen wir uns eben unseren eigenen Ort!

cv Und heute? Braucht es euch immer noch -
oder erst recht?

MR (lacht) Das ist eine spannende Frage! Wir
müssen sie uns tatsächlich stellen, weil sich
unser Umfeld in der Zwischenzeit extrem
verändert hat. Als wir das Institut gegründet
haben, waren die Volkskirchen noch relativ
stark und ebenso die Eine-Welt-Bewegung, mit
der wir am Anfang viele gemeinsame Projekte
aufgebaut hatten. Doch in der Zwischenzeit
sind viele der Aktiven von damals erschöpft
oder resigniert.

Leider waren sie nicht in der Lage, sich mit
den neuen jungen Bewegungen zu verbinden,
die uns inzwischen wichtig geworden sind: die
Antiglobalisierungsbewegung oder die
Klimabewegung. Dort sind zwar, anders als in den
1970er und 1980er Jahren, kaum noch
Menschen dabei, die sich explizit als Christinnen
bezeichnen. Das heisst, dass der Resonanzraum

in den Kirchen für uns kleiner wird. Aber
dafür haben wir neue Resonanzräume
hinzugewonnen, die im nichtkirchlichen Bereich
liegen. Eine Ausnahme ist übrigens die
Flüchtlingspolitik: Dort sind auch heute noch viele
kirchliche und christliche Gruppen aktiv.

Und deshalb nochmals zur Frage: Braucht
es uns noch? Ich denke ja. Wir machen weiterhin

eine wichtige Arbeit. Aber die Adressatinnen
haben sich verändert.

cv Aber es gibt die Interessierten noch? Oder
nimmt auch die Bedeutung des ITP ab?

MR Nein, gar nicht. Das ITP selber ist seit seiner

Gründung kontinuierlich gewachsen. Am
Anfang haben wir hier zu zweit gearbeitet. Und
jetzt sind wir 5 Personen, von denen drei
entlöhnt werden.

Aber - und dieser Entwicklung müssen wir
uns stellen - das Milieu wird zunehmend enger.
Wir begegnen zwar in den verschiedenen sozialen

Bewegungen immer noch Menschen, die

20 Erwägungen 2/21



aus den Kirchen kommen. Aber sie befinden
sich auf dem Weg von den Kirchen weg.

cv Wie steht es denn mit der Aktualität der
Befreiungstheologie? Bei uns in der
Schweiz hört man oft, dass diese der
Vergangenheit angehöre.

Mr Ja, auch bei uns ist das zu spüren. Wobei wir
immer sagen: Befreiungstheologie ist der
falsche Begriff. Wir setzen uns einfach für Theologie

ein. Denn Theologie ohne Befreiung ist
gar nicht denkbar.

Aber zurück zur Situation in Deutschland:
In unseren Kirchen hatte die Befreiungstheologie

so lange eine gewisse Plausibilität, wie
das Engagement für die Armen im Süden damit
verbunden war. Aber weil dieses Engagement
heute auch in den Südländern in der Krise
steckt, hat das Interesse stark nachgelassen.
Die Zeiten, als Leonardo Boff zigtausende seiner

Bücher, Gebete und Gesänge an die Leute
bringen konnte, sind leider vorbei.

Aber: Von der Sache, vom Inhalt her gesehen

finde ich die Befreiungstheologie heute
sogar noch relevanter als früher. Und zwar
gerade auch für Menschen, die keine Ahnung
von Theologie haben.

«Theologie ohne
Befreiung ist gar
nicht denkbar.»

cv Sie versuchen, den Jungen in den neuen
sozialen Bewegungen die Befreiungstheologie

näherzubringen?

MR Nein, so sicher nicht. Aber nehmen wir
zum Beispiel die Kritik der Befreiungstheologie

am sogenannten Götzendienst des Kapita-
limus. Diese ist heute aktueller denn je. Wenn
ich an unseren Weiterbildungen das Wort
«Götzendienst» verwende, das eigentlich von der
Befreiungstheologie geprägt wurde, verstehen
mich die Jungen sofort.

Oder ich erinnere mich an die Proteste gegen
den G8-Gipfel in Heiligendamm, an denen wir
uns damals beteiligt haben. Wir demonstrierten

unter dem Motto «Die sieben Todsünden
der G8». Auf den Plakaten, die wir trugen,
stand zum Beispiel «Habgier», «Hochmut»,
«Völlerei». Auch nichtkirchlichen
Demonstrierenden war sofort klar, was wir meinten.

cv Das heisst, dass sich die Distanz, welche
heute viele junge Menschen zur Kirche
haben, gerade positiv auf eure Arbeit
auswirkt?

MR Ja, mir fällt auf, dass die heutigen Jungen

viel offener auf christliches Gedankengut
zugehen als früher. Wenn ich früher bei einer
Demonstration erklärte: «Ich bin Christ», dann
war die Reaktion: «Huch, auch so einer!» Und
heute fragt man mich: «Was, Christ? Was heisst
das denn?» Dann beginne ich zu erzählen. Von
meinen Erfahrungen in Basisgemeinden in
Brasilien, El Salvador, Nicaragua. «Ach», höre
ich dann, «das ist aber interessant! » Auch wenn
die Jungen dann nicht alles eins zu eins für sich
übernehmen, aber die Themen sprechen sie an:
der politische Einsatz, die Idee der Gemeinschaft

und auch die Spiritualität.
Das ist das Positive. Aber es darf uns nicht

egal sein, dass dabei zugleich eine vielleicht
unüberbrückbare Distanz zu den christlichen
Traditionen deutlich wird.

cv Wie sieht die Zusammenarbeit, die ihr
zwischen kirchlichen und nichtkirchlichen
Gruppen sucht, konkret aus?

MR Ein praktisches Beispiel aus jüngster Zeit
ist unsere Beteiligung an den Protesten im
rheinischen Braunkohlerevier. Dort sollen mehrere
Dörfer abgerissen werden, damit auf diesem
Gebiet noch mehr Braunkohle gefördert werden

kann. Die Bewohnerinnen wehren sich
gegen die Enteignung ihrer Häuser. Fast noch
mehr aber empören sie sich darüber, dass auch
ihre Kirchen abgerissen werden. Für
Katholikinnen sind das ja geweihte Gebäude.

Wir unterstützen jetzt eine Gruppe, die
sich «Kirche im Dorf lassen» nennt. In dieser

Gruppe gibt es eine Zusammenarbeit von
älteren Menschen, die sich aus christlichen
Gründen gegen die Zerstörung von Kirchen
wehren, und jungen Klimaaktivistinnen, welche

die vermehrte Kohleförderung verhindern
wollen - die ja jetzt, kurz vor Deutschlands
bereits geplantem Kohleausstieg, sowieso
absurd ist. Es ist vorerst einmal mehr eine
praktische Ökumene als eine theologische, die
da entsteht. Doch diese beiden Gruppen lernen
immer mehr, sich gegenseitig zu verstehen.

Wir erlebten vor Ort den Moment, als die
Proteste verboten wurden und die Polizei das
Gebiet abriegelte. Daraufhin sagten wir: «Gut,
dann feiern wir hier Gottesdienst.» Gemäss
deutschem Grundgesetz können Gottesdienste
nämlich nicht verboten werden. Wir stellten
mitten im freien Gelände ein grosses Kreuz auf

Erwägungen 2/21 21



und luden zur Feier ein, worauf die ganze Zone
von der Polizei wieder zugänglich gemacht
werden musste. Die Menschen aus den Dörfern

waren tief bewegt und die Jungen ebenfalls.

Sie haben schnell begriffen, dass unser
Aufruf zum Feiern nicht einfach ein taktisches
Manöver war, sondern dass wir es ernst meinen
mit unserem Glauben.

cv Ein weiterer Schwerpunkt in eurer Arbeit
ist die Asylpolitik.

MR Ja, dort sind wir besonders engagiert
dadurch, dass jemand von unserem Institut mit
einer halben Stelle im «Ökumenischen Netzwerk

Asyl in der Kirche Nordrhein-Westfalen»
arbeitet. Das Netzwerk unterstützt Gemeinden,

die abgelehnten Asylbewerber*innen
Kirchenasyl gewähren wollen, aber nicht wissen,
wie sie vorgehen sollen.

cv Ihr arbeitet also vor allem mit Menschen,
die Flüchtlinge unterstützen?

MR Ja, vorwiegend. Wir beraten die Gemeinden

auf juristischer Ebene, denn es gibt bei uns
Vereinbarungen zwischen Kirche und Staat für
das Kirchenasyl. Gleichzeitig arbeiten wir aber
auch politisch, zum Beispiel zum Thema
«Verhältnis zwischen Kirche und Staat», bei dem
unserer Meinung nach einiges zu überdenken
ist. Wir stören uns daran, dass unsere Kirche
dem Staat gegenüber eine so ängstliche Position

einnimmt und sich dessen Entscheidungen
oft fraglos unterwirft.

cv Kommen wir noch zu einem Thema, das im
Moment weit oben auf der Agenda des ITP

steht: Walter Benjamin. Wie seid ihr darauf
gekommen, gerade seinen Text als Jahresthema

zu wählen?

MR Walter Benjamin ist uns im ITP aus
verschiedenen Gründen wichtig geworden. Sein
kleines Fragment «Kapitalismus als Religion»
schien uns schon immer ein prophetischer Text
zu sein. Und er hat auch einen stark theologischen

Aspekt, obwohl Benjamin selber sich aus
seinem jüdisch-religiösen Umfeld gelöst hatte.
Dass der Text genau vor hundert Jahren verfasst
wurde, gab uns den äusseren Anlass, öffentlich
auf das Fragment aufmerksam zu machen.

Die Fragestellung des Textes scheint mir
heute noch aktueller als damals: Warum ist das
herrschende System so stabil, dass niemand
mehr glauben mag, es könnte etwas anderes
geben? Wir wissen doch heute noch viel besser
als damals, dass es nicht so weitergehen kann.

cv Auch an der Jahresversammlung vom
11. September werdet ihr als Gäste zu
diesem Thema sprechen. Ich denke aber,
dass für Interessierte, welche die Thesen
von Walter Benjamin nicht kennen, der
Titel eures Vortrags ziemlich abstrakt
klingt. «Messianischer Glaube gegen die
Zertrümmerung des Seins» - wie soll ich
unseren Mitgliedern erklären, worum es

geht?

MR Es geht, wie vorher schon angedeutet, um
die Frage, warum sich an der heute herrschenden

Situation nichts ändert, obwohl viele
Menschen davon überzeugt sind, dass sich etwas
ändern müsste. Und warum die Hoffnungslosigkeit

heute immer grösser wird.

cv Und dieser Hoffnungslosigkeit kann der
«messianische Glaube» etwas
entgegensetzen?

MR Das Moment des Messianischen, das für
Benjamin zentral ist, bleibt in seinem Fragment

ziemlich im Dunkeln. Und dann vertritt
er ja auch die These, dass das Christentum aus
der Welt verschwinden wird. Diese Ansicht ist
für uns natürlich nicht grad so angenehm!

cv Aber man muss ja nicht an diesem Punkt
stehen bleiben, sondern kann die Thesen
weiterdenken

MR Genau, und das möchten wir mit unserem
Vortrag auch tun. Das Fragment enthält meiner
Meinung nach vor allem für jene, die noch mit
der Kirche verbunden sind, die kritische
Rückfrage: Wie stellt ihr euch denn eigentlich die
Zukunft eurer Glaubensgemeinschaften vor?

cv Da sind wir also gespannt auf den
11. September!

O Michael Ramminger, *1960, ist katholischer Theologe
und Mitbegründer des ITP. Er promovierte bei Johann
Baptist Metz und arbeitete 2012 an der Universität
Goiäs in Brasilien. Er ist verheiratet, Vater zweier
Kinder und lebt heute in Münster.

ramminger@itpol.de

22 Erwägungen 2/21



Ein vielfältiges
Programm
Die Themen, die das Institut für Theologie und
Politik (ITP) bearbeitet, sind weit gefasst und
dennoch klar konzentriert auf befreiungstheologische

und sozialpolitische Fragestellungen.
Entsprechend arbeiten viele Menschen auf
unterschiedliche Weise am Institut mit, die
meisten von ihnen ehrenamtlich. Die folgenden

Frauen und Männer sind angestellt, um die
verschiedenen Bereiche zu koordinieren: Norbert

Arntz (Theologe), Barbara Imholz (Lehrerin

für Religion und Geschichte), Benedikt
Kern (Theologe), Julia Lis (Theologin), Pilar
Puertas (Historikerin aus Mexiko) und Michael
Ramminger (Theologe).

Für die Themen sind einzelne Arbeitsgruppen
zuständig, welche wiederum mit Gruppierungen

aus dem nichtkirchlichen Bereich
vernetzt sind. Die Schwerpunkte der einzelnen
Gruppen sollen hier kurz umrissen werden.

Kirchenasyl, Flucht und Migration
Die Arbeitsgruppe engagiert sich einerseits

konkret für Betroffene und in der Beratung von
Gemeinden, die abgelehnte Asylbewerberin-
nen aufgenommen haben. Gleichzeitig wird
theologische und politische Sensibilisierungs-
arbeit in den Fragen Bleiberecht, Kirchenasyl
und Menschenrechte geleistet. Zusammen mit
anderen Gruppierungen gründeten die
Mitarbeitenden des ITP das «Netzwerk Kirchenasyl
Münster».

Christlich-muslimischer Dialog
Vor einigen Jahren hat das ITP Kontakt

mit muslimischen Befreiungstheolog*innen
aufgenommen. In gemeinsamen Seminaren

wird versucht, die Vernetzung zwischen
einem «Islam der Befreiung» und der christlichen

Befreiungstheologie zu fördern. Wichtig
ist den Beteiligten dabei, nicht nur Ideen
auszutauschen, sondern auch gemeinsame
Handlungsfelder zu erarbeiten.

Soziale Bewegungen
Die Frage nach globaler Gerechtigkeit und

Solidarität beschäftigt die Mitarbeitenden des

ITP seit dessen Gründung. Zusammen mit
Gruppen und Bewegungen vor Ort wie auch
aus verschiedenen anderen Ländern arbeitet
das ITP an diesen Themen und beteiligt sich
an Aktionen, Protesten oder Veranstaltungen.

Befreiungstheologische Bildung
Das ITP organisiert regelmässig

Diskussionsveranstaltungen, Studientage und Sommerschulen

mit internationalen Gästen. Ziel ist es,
die Befreiungstheologie aus unterschiedlichen
Perspektiven zu betrachten und damit Impulse
für die politisch-theologische Reflexion zu
geben.

Arbeitskreis Religionslehrerinnen
In diesem Kreis sind Lehrerinnen aktiv, die

befreiungstheologische Impulse in den
Religionsunterricht aufnehmen wollen. Es werden
Unterrichtsreihen, aber auch die Schulentwicklung

im Gesamten diskutiert.

Arbeitskreis Pastoral
Hier vernetzen sich aktive

Kirchgemeindemitglieder, um kirchliche Entwicklungen
zu analysieren und die eigene Arbeit zu

reflektieren.

Projekt «Zeichen der Zeit»
Unter diesem Namen setzt sich das ITP

dafür ein, dass das Vermächtnis des
sogenannten Katakombenpaktes nicht in Vergessenheit

gerät. Der Text dieses Paktes wurde
im November 1965, gegen Ende des Zweiten
Vatikanischen Konzils, verfasst und von rund
500 Bischöfen unterschrieben. Diese verpflichteten

sich damit zu einem einfachen Lebensstil
und zum «Dienst an den Armen».

Fünfzig Jahre später, im November 2015,
wurde in Rom eine Versammlung zur Erinnerung

an den Katakombenpakt durchgeführt,
die massgeblich vom ITP angeregt und
organisiert worden war. Christliche Basisbewegungen

und Reformgruppen aus aller Welt kamen
zusammen, um an das Anliegen des Paktes
zu erinnern und es unter den heutigen
gesellschaftlichen Bedingungen zu überdenken. Das
ITP setzt sich dafür ein, dass das damals
formulierte Engagement weitergeführt wird.

Publikationen
Das ITP unterhält eine eigene Buchreihe

unter dem Namen ITP-Kompass. Ebenso
verfasst es Arbeitspapiere, Materialien zu den im
ITP bearbeiteten Themen und einen halbjährlich

erscheinenden Rundbrief.

O Kontakt:
Institut für Theologie und Politik,
Friedrich-Ebert-Str. 7, D-48153 Münster
Telefon: 0049 251524738

Mail: kontakt@itpol.de
www.itpol.de

O Auszug aus der Website des ITP, Zusammenfassung
von Christine Voss

Erwägungen 2/21 23



Der Befreiungstheologie

Raum geben
Maria Klemm-Herbers

Die Theologin Maria Klemm-Herbers
ist seit langem mit dem Institut für
Theologie und Politik (ITP) verbunden.
Anhand von Zitaten gibt sie einen
Überblick über die Geschichte und
die Entwicklung der Arbeit des ITP.

Von Anfang an waren die Personen und Inhalte
beim ITP wichtig für meine Arbeit als Theologin

im kirchlichen Dienst. Seit meiner
Pensionierung habe ich Zeit, im Vorstand des Fördervereins

des ITP und an seiner Vernetzung mit
der schweizerischen Theologischen Bewegung
für Solidarität und Befreiung mitzuarbeiten.

Um einen Einblick in die Arbeit und die
Geschichte des ITP zu geben, zitiere ich im
Folgenden aus dem Festvortrag von Michael
Ramminger, Mitbegründer und bis heute
Mitarbeiter des ITP, zum 25-jährigen Jubiläum,
welches am Wochenende des 28.-30.9.2018 in
Münster mit einer Konferenz gefeiert wurde.
Zur Gründung des ITP sagt er:

«Gut, warum haben wir das ITP gegründet?
Uns war klar, dass Theologie, politische Arbeit,

oder wie es bei Paulo Freire heisst,
Bewusstseinsarbeit in befreiungstheologischer

Perspektive, kaum noch einen Platz in
der kirchlichen und der links-christlichen

Öffentlichkeit haben würde. Das war
der Grundimpuls für die Arbeit am ITP.»

Von Franz Hinkelammert, Ökonom, damals
tätig am ökumenischen Forschungs- und
Ausbildungszentrum DEI in Costa Rica, und Norbert

Arntz, Theologe, kam die Idee, ein Institut
zu gründen, um diesem Anliegen im
deutschsprachigen Raum einen Platz zu verschaffen.
Nach langen Diskussionen haben Michael
Ramminger und Ludger Weckel, Theologe
und Missionswissenschaftler, mit der Arbeit
begonnen. Einige ihrer Themen führte Michael
Ramminger in seinem oben genannten Festvortrag

aus.

Solidaritätsbewegung

«Schon ganz zu Beginn, im November 1993,
haben wir eine Tagung [...] zum Thema <Armut
in Nord und Süd> organisiert. Es war der frühe
Versuch, auf die Globalisierung zu reagieren
und deutlich zu machen, dass man nicht mehr
den reichen Norden gegen den armen Süden
ausspielen darf. [...] Die Solidaritätsbewegung

war für uns damals ein starker Bezugspunkt.

[...] Es ist uns damals nur ansatzweise
gelungen, mit den Gruppen neue Perspektiven

ihrer Arbeit zu entwickeln. [...] Wir haben
uns damals [...] auch in gewisser Enttäuschung
und Ratlosigkeit von ihnen abgewandt und
der in weiten Teilen nichtchristlichen Anti-
Globalisierungsbewegung zugewandt. Daraus

ergaben sich natürlich auch theologische
Auseinandersetzungen. »

Globaler Süden,
Neoliberalismus
und Globalisierung

«Ab den 2000er Jahren sprachen wir dann von
einer <Globalisierung von unten> [...] Unsere
Hypothese war: Es gibt im neoliberalen
Kapitalismus analoge Erfahrungen in den gesell-
schaftszerstörenden Effekten dieses Kapitalismus,

die auch die Art und Weise, wie wir
Politik treiben können, beeinflussen. [...] Wir
wollten den globalen Mechanismen des
neoliberalen Kapitalismus aufdie Schliche kommen,
Gemeinsamkeiten, aber auch Differenzen
seiner Ausprägungen in Nord und Süd
analysieren. Globalisierung und Neoliberalismus
waren dann auch die Themen der kommenden
Jahre: ökonomische Alphabetisierung,
politische Analyse und ideologische Durchdringung,

um seine Wirkmächtigkeit zu verstehen
und unterlaufen zu können. Statt des Spruches
TINA (There is no alternative) von Margaret
Thatcher galt für uns das afrikanische Themba:
There must be an alternative.»

24 Erwägungen 2/21



Option für die Armen -
Option für die Anderen

«1996 haben wir im Anschluss an das
500-Jahr-Gedenken der Eroberung Amerikas
eine Tagung mit Paulo Suess, Kuno Füssel und
Fernando Castillo zum Thema der < Option für
die Anderen) gemacht. [...] War die Option für
die Armen zu kurz gedacht, wurde nicht die
Frage der kulturellen Identität unterschlagen?
Mit dieser Frage sind wir übrigens auch heute
noch beschäftigt: Universalität und Partikula-
rität, das Allgemeine und das Besondere, das
Verhältnis von Rasse, Klasse und Geschlecht.»

Feministische Theologie

«Ab 1996 [...] angesichts unseres expandierenden
ITPs> mit Sandra Lassak und Katja Stro-

bel kam zunehmend das Thema von Feminismus

und feministischer Theologie. [...] Im ITP
gründete sich eine Gruppe von Frauen, die sich
mit feministischer Theologie und den Folgen
der Globalisierung für Frauen beschäftigt.»

Im Dezember 2004 fand ein Kongress zum
Thema «Globalisierung und Frauen. Politische

und feministisch-theologische
Herausforderungen» statt. Bekannte Denkerinnen wie
Nancy Cardoso aus Brasilien und Marcella Alt-
haus-Reid aus Argentinien hielten Vorträge.

Rassismus,
Migration,
Multikulturalität

Seit vielen Jahren arbeitet das ITP an diesem
Themenkomplex, ist heute darin «sogar noch
fester im Projekt Kirchenasyl verankert».

Michael Ramminger hält fest: «Es gäbe
noch so viel Themen und Veranstaltungen [...],
natürlich der Katakombenpakt»* mit einem
grossen internationalen Kongress zum Jubiläum

in Rom. Daran war auch die TheBe als
Mitträgerin finanziell und personell massgeblich

beteiligt.

Funktion des ITP

Michael Ramminger erinnert sich an den
Kommentar der Theologin Sandra Lassak zum
zehnten Jahrestag: «Das ITP entwickelte sich
in dieser Zeit zu einem Freiraum, in dem
alternatives Denken und eine herrschaftskritische
Praxis möglich wurden. Zentraler
Anknüpfungspunkt, der sich in allen Arbeitsschwerpunkten

widerspiegelte, war die Auseinandersetzung

mit der Hegemonie der neoliberalen
Globalisierung und die Suche nach
Widerstandsmöglichkeiten gegen diese.»

Und an Nancy Cardosos Statement auf einer
Strategiekonferenz des ITP von 2015:

«Rebellion ist unsere Erinnerung! Rebellion

ist unsere Hoffnung. Wir dürfen nicht
aufhören, die Geschichte der Unterbrechungen
dieser Welt zu sein und zu schreiben [...] Und
fragen uns aber immer wieder einmal, wo der
Ort der Tradierung unserer Geschichten und
Erzählungen eigentlich ist. In kirchlich-christlichen

Zusammenhängen können wir allzu oft
nicht von unserer Überzeugung reden, wie
dringend in dieser Welt eine <Revolution> wäre. In
den Bewegungszusammenhängen gibt es allzu
häufig [...] eine Leerstelle, wo es um die Frage
der Begründung, der Motivation und Tradierung

des eigenen Engagements geht.»

Die Arbeit geht weiter

Heute ist das ITP institutionell stabil, «gut mit
all jenen vernetzt und von denen unterstützt,
die auf dem gleichen Weg wie wir unterwegs
sind: mit der Theologischen Bewegung in der
Schweiz, der La-Roche-Bewegung, mit der
Flucht- und Migrationsbewegung, immer noch
den Bewegungen gegen den globalen, neoliberalen

Kapitalismus hier in der BRD, aber mit
vielen in Latein- und Südamerika. Und mit
ihnen gemeinsam immer denen einen Schritt
voraus, die sich diese Welt anders nicht
vorstellen mögen.»

Mit Michael Ramminger freuen wir uns auf
die nächsten Jahre!

O Maria Klemm-Herbers ist Theologin, Mitglied der
TheBe und im Vorstand des ITP. Sie lebt in Augst/BL.

Genaueres zum Katakombenpakt siehe S. 23 unter
Projekt «Zeichen der Zeit».

Erwägungen 2/21 25



Ermutigung für Schweizer
Engagierte
Die Beziehungen zu Schweizer Gruppen könnten intensiver sein -
so formulierte es Michael Ramminger auf die Frage nach der
Zusammenarbeit zwischen dem ITP und schweizerischen
Bewegungen. Doch es liege auch an den Kapazitäten des Instituts für
Theologie und Politik, dass nicht vermehrt in diese Richtung
gearbeitet werde. Umso mehr freue er sich auf das Treffen am
11. September in Luzern (siehe S. 33).

Die Beziehungen zwischen ITP und Schweiz laufen vor allem
über die TheBe, die vor einigen Jahren eine Arbeitsgruppe für
die Beziehungspflege einsetzte und das ITP finanziell
unterstützt. Auch zwischen den Neuen Wegen und dem ITP besteht
eine gute Zusammenarbeit. Im Übrigen sind es Einzelpersonen
in der Schweiz, vor allem Theolog*innen, die den Kontakt mit
dem ITP pflegen und an dessen Tagungen teilnehmen. Mit Maria
Klemm-Herbers ist eine Theologin aus der Schweiz im Förderverein

des ITP vertreten.
Eigentlich könnten Schweizer Engagierte aber noch viel mehr

vom ITP lernen - das zeigen einige Antworten auf die Frage der
Erwägungen: Welche Anregungen habt ihr vom ITP erhalten?

«Schon während meiner Studienzeit

lernte ich einige der
heutigen Mitarbeitenden des ITP
kennen. Die Theologie, die an
der Universität Münster betrieben

wurde, war damals weit über
Deutschland hinaus bekannt für
ihre befreiungstheologische
Ausrichtung. Für mich war diese
Arbeit einwichtiger Referenzpunkt.
Ich wollte nicht (Theologie im
Elfenbeinturm) machen, sondern
suchte den Bezug zur sozialpolitischen

Realität.
Anfang der 1990er Jahre

erreichte die Krise der Befreiungstheologie

auch die Schweiz. Da

war es für mich total hilfreich,
Kontakte zu haben zu Menschen,
die diese theologisch-politische
Tradition weiterführten. Auf
bewundernswerte Art und Weise halten

die Mitarbeitenden des ITP
das Feuer am Brennen!»

O Esther Gisler Fischer, Pfarrerin

«Für mich ist es immer wieder
eine gute Erfahrung, dass das ITP
und die Zeitschrift Neue Wege
einander zugewandt sind. Wenn es
in Münster um Theologie und
Politik geht, stecken wir hier in der
Schweiz das gleiche Feld mit
Religion und Sozialismus (und der

Kritik daran) ab. Wir lassen uns

gerne inspirieren von den
tiefschürfenden Publikationen und
Konferenzen des ITP. Wir zählen
das ITP-Team mit Gewinn auch
zu unseren AutoPinnen wie etwa
in Neue Wege 6.20 mit einem
Artikel von Julia Lis und Benedikt
Kern: Dem Rad in die Speichen
fallen. Klimakatastrophe und
ziviler Ungehorsam. Knüpfen
wir von verschiedenen Orten her
am befreiungstheologischen Netz
weiter!»

O Matthias Hui, Co-Redaktions-
leiter Neue Wege

«Unsere Basisgruppe Luzern-
Nord hat im Herbst 2012 an der
Konziliaren Versammlung
(Zeichen der Zeit - Hoffnung und
Widerstand) in Frankfurt und im
Frühjahr 2014 an jener in Mainz
teilgenommen. An beiden Anlässen

war das ITP mitbeteiligt. Im
November 2015 warenwirTeil der
Konziliaren Versammlung
(Katakombenpakt erinnern und erneuern!)

in Rom.*
An allen drei Orten und bis

heute habe ich die Frauen und
Männer des Instituts als
wachrüttelnde prophetische Stimme
und als unermüdliche Erinnerung

erfahren. Als Erinnerung daran,
dass eine andere Welt möglich ist,
möglich sein muss. Und dass wir
alle den Verhältnissen des
Unrechts nicht ohnmächtig
gegenüberstehen, sondern teilmächtig

sind. Die Frauen und Männer
des ITP legen Zeugnis davon ab
und bestärken mich in unserer
gemeinsamen Weltverantwortung,

in deren Mitte der konkrete,

leidende, um Atem ringende
Mensch steht.

Als an einer Jahresversammlung

der TheBe eine Arbeitsgrup -

pe zur Unterstützung des ITP
gegründet wurde, war ich sofort mit
dabei.»

O Jacqueline Keune, Arbeits¬
gruppe ITP der TheBe

«Mit befreiungstheologischen
und linken Optionen schwimmt
man in der kirchlichen Pfarreiarbeit

nicht unbedingt im
Mainstream mit. Darum brauchte
ich immer Unterstützung von
Freundinnen, die solidarisch
am gleichen Strang ziehen - eine
gegenseitige Unterstützung, die
aber organisiert werden muss.
In den 1980er Jahren entstand
so die La-Roche-Bewegung und
durch persönliche Beziehungen
eine Zusammenarbeit mit dem
ITP. Gut zu wissen, dass es dort
bis heute einen Ort der intellektuellen

Auseinandersetzung gibt,
wo die Hoffnung auf eine
Alternative zum Bestehenden hochgehalten

wird.
Aktiv mitgearbeitet habe ich

in der Vorbereitung des
internationalen Kongresses 2015 zum
Jubiläum des Katakombenpakts
in Rom.* Seitdem bin ich im
Vorstand des Fördervereins ITP, auch
als Kontaktperson zur TheBe.»

O Maria Klemm-Herbers,
Arbeitsgruppe ITP der TheBe

Mit dem Projekt «Zeichen der
Zeit» setzt sich das ITP dafür
ein, dass die Erinnerung an den
Katakombenpakt von 1965
weitergetragen wird. Genaueres
dazu siehe S.23

26 Erwägungen 2/21



Kapitalismus als Religion - ein Fragment
Walter Benjamin

Bereits 1921 schrieb der jüdische Philosoph Walter Benjamin einen fragmentarisch

gebliebenen Text, in dem er den damaligen Kapitalismus analysierte.
Das erstaunlich aktuelle Dokument, welches das Institut für Theologie und
Politik zu seinem Jahresthema gemacht hat, möchten wir hier im vollen Wortlaut

zugänglich machen.

Im Kapitalismus ist eine Religion zu erblicken,

d. h. der Kapitalismus dient essenziell
der Befriedigung derselben Sorgen, Qualen,
Unruhen, auf die ehemals die sogenannten
Religionen Antwort gaben. Der Nachweis dieser

religiösen Struktur des Kapitalismus, nicht
nur, wie Weber meint, als eines religiös bedingten

Gebildes, sondern als einer essenziell
religiösen Erscheinung, würde heute noch auf den
Abweg einer masslosen Universalpolemik führen.

Wir können das Netz, in dem wir stehen,
nicht zuziehn. Später wird dies jedoch
überblickt werden.

Drei Züge jedoch sind schon der Gegenwart
an dieser religiösen Struktur des Kapitalismus
erkennbar. Erstens ist der Kapitalismus eine
reine Kultreligion, vielleicht die extremste, die
es je gegeben hat. Es hat in ihm alles nur unmittelbar

mit Beziehung auf den Kultus Bedeutung,
er kennt keine spezielle Dogmatik, keine Theologie.

Der Utilitarismus gewinnt unter diesem
Gesichtspunkt seine religiöse Färbung.

Mit dieser Konkretion des Kultus hängt ein
zweiter Zug des Kapitalismus zusammen: die
permanente Dauer des Kultus. Der Kapitalismus

ist die Zelebrierung eines Kultes sans rêve
et sans merci. Es gibt da keinen «Wochentag»,
keinen Tag, der nicht Festtag in dem
fürchterlichen Sinne der Entfaltung allen sakralen
Pompes, der äussersten Anspannung des
Verehrenden wäre.

Dieser Kultus ist zum Dritten verschuldend.
Der Kapitalismus ist vermutlich der erste Fall
eines nicht entsühnenden, sondern verschuldenden

Kultus. Hierin steht dieses Religionssystem

im Sturz einer ungeheuren Bewegung.
Ein ungeheures Schuldbewusstsein, das sich
nicht zu entsühnen weiss, greift zum Kultus,
um in ihm diese Schuld nicht zu sühnen,
sondern universal zu machen, dem Bewusstsein
sie einzuhämmern und endlich und vor allem
den Gott selbst in diese Schuld einzubegrei-
fen, um endlich ihn selbst an der Entsühnung
zu interessieren. Diese ist hier also nicht im
Kultus selbst zu erwarten, noch auch in der

Reformation dieser Religion, die an etwas
Sicheres in ihr sich müsste halten können, noch
in der Absage an sie.

Es liegt im Wesen dieser religiösen Bewegung,

welche der Kapitalismus ist, das Aushalten

bis ans Ende, bis an die endliche völlige
Verschuldung Gottes, den erreichten Weltzustand

der Verzweiflung, auf die gerade noch
gehofft wird. Darin liegt das historisch Unerhörte

des Kapitalismus, dass Religion nicht
mehr Reform des Seins, sondern dessen
Zertrümmerung ist. Die Ausweitung der Verzweiflung

zum religiösen Weltzustand, aus dem die
Heilung zu erwarten sei. Gottes Transzendenz
ist gefallen. Aber er ist nicht tot, er ist ins
Menschenschicksal einbezogen. Dieser Durchgang
des Planeten Mensch durch das Haus der
Verzweiflung in der absoluten Einsamkeit seiner
Bahn ist das Ethos, das Nietzsche bestimmt.
Dieser Mensch ist der Übermensch, der erste,
der die kapitalistische Religion erkennend zu
erfüllen beginnt.

Ihr vierter Zug ist, dass ihr Gott verheimlicht

werden muss, erst im Zenith seiner
Verschuldung angesprochen werden darf. Der
Kultus wird von einer ungereiften Gottheit
zelebriert, jede Vorstellung, jeder Gedanke an
sie verletzt das Geheimnis ihrer Reife.

Die Freud'sche Theorie gehört auch zur
Priesterherrschaft von diesem Kult. Sie ist
ganz kapitalistisch gedacht. Das Verdrängte,
die sündige Vorstellung, ist aus tiefster, noch
zu durchleuchtender Analogie das Kapital,
welches die Hölle des Unbewussten verzinst.
Der Typus des kapitalistischen religiösen Denkens

findet sich grossartig in der Philosophie
Nietzsches ausgesprochen. Der Gedanke des
Übermenschen verlegt den apokalyptischen
«Sprung» nicht in die Umkehr, Sühne, Reinigung,

Busse, sondern in die scheinbar stetige,
in der letzten Spanne aber sprengende,
diskontinuierliche Steigerung. Daher sind
Steigerung und Entwicklung im Sinne des «non
facit saltum» unvereinbar. Der Übermensch ist
der ohne Umkehr angelangte, der durch den

Erwägungen 2/21 27



Himmel durchgewachsne, historische Mensch.
Diese Sprengung des Himmels durch gesteigerte

Menschhaftigkeit, die religiös (auch für
Nietzsche) Verschuldung ist und bleibt, hat
Nietzsche präjudiziell.

Und ähnlich Marx: Der nicht umkehrende
Kapitalismus wird mit Zins und Zinseszins, als
welche Funktion der Schuld (siehe die
dämonische Zweideutigkeit dieses Begriffs) sind,
Sozialismus.

O Walter Benjamin: Kapitalismus als Religion [Fragment],
In: Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser
(Hrsg.): Gesammelte Schriften, 7 Bde. Frankfurt am
Main 1991, Bd. VI, S. 100-102.
Schreibweise der heutigen Rechtschreibung angepasst.

Zum Autor
Walter Benjamin

Der Schriftsteller und Philosoph Walter Benjamin

(1892-1940) wuchs in Berlin in einer Familie

des jüdischen Grossbürgertums auf. Schon
während seiner Studienzeit engagierte er sich
in einer linken Jugendbewegung und schrieb
regelmässig für deren Zeitschrift. Als
undogmatischer Denker verband ihn später eine enge
Freundschaft mit Theodor W. Adorno. Neben
vielen Beziehungen zu Persönlichkeiten des
damaligen Kulturlebens prägte ihn vor allem
die Zusammenarbeit mit Bertolt Brecht. Trotz
Sympathie für den Marxismus schloss Benjamin

sich nie einer bestimmten Ideologie an,
sondern bezeichnete sich zeit seines Lebens
als Vertreter eines «linken Aussenseitertums».

Um sich zu Beginn des Ersten Weltkriegs
der drohenden Einberufung ins Militär zu
entziehen, siedelte Walter Benjamin 1917 in die
Schweiz um, wo er eine Zeit lang in Bern lebte.
1919 kehrte er nach Berlin zurück und arbeitete

dort als freier Schriftsteller und Publizist.
Seine Werke umfassen ein breites Spektrum
an kulturellen, philosophischen und zeitkritischen

Themen, so zum Beispiel Übersetzungen

literarischer Werke aus dem Französischen
(Baudelaire, Balzac und Proust), Essays,
wissenschaftliche Arbeiten, Theater- und
Kunstkritiken, Auftragsarbeiten für Zeitungen und
Radio, und eine erst nach seinem Tod
veröffentlichte, dann aber berühmt gewordene
Berliner Chronik.

Tragisches Schicksal

1933, nach der Machtergreifung Hitlers, sah
Benjamin sich gezwungen, ins Exil nach
Paris zu gehen. Als dann auch Frankreich von

deutschen Truppen besetzt wurde, versuchte
der Schriftsteller, nach Spanien zu gelangen,
um von dort aus in die USA zu reisen. Der
Versuch misslang und Benjamin nahm sich das
Leben - wobei die Umstände dieses Suizids
bis heute nicht geklärt sind und auch vermutet
wird, dass er umgebracht wurde.

Durch Walter Benjamins Leben zieht sich
wie ein roter Faden eine gewisse Tragik: eine
gescheiterte Habilitation, wenig Anerkennung
zu Lebzeiten, die Unmöglichkeit, mit seiner
Arbeit den Lebensunterhalt zu verdienen, im
Pariser Exil ein Leben in Armut und ständiger

Angst vor der Auslieferung an die
Deutschen. In einem Brief hat Benjamin sein Leben
als «Siegen im Kleinen» und «Niederlagen im
Grossen» bezeichnet.

Fachtagung des ITP
zu Walter Benjamins
Fragment
Im Rahmen seines diesjährigen Schwerpunktthemas,

des hundertjährigen Jubiläums von
Walter Benjamins Text «Kapitalismus als
Religion», lädt das Institut für Theologie und Politik

zu einer internationalen Fachtagung ein.
Referent*innen aus verschiedenen europäischen

Ländern sowie aus Lateinamerika und
Brasilien nehmen Stellung zu den Fragen, die
das Fragment auslöst: zum Beispiel zu Benjamins

Verständnis von Kapitalismus, zu seinem
Religionsbegriff, zum Zusammenhang
zwischen Benjamins Thesen und der
befreiungstheologischen Götzenkritik und zur Frage nach
Auswegen aus den tödlichen Mechanismen.

Grundlage der Tagung ist der kürzlich vom
ITP veröffentlichte SammelbandKapitalismus,
Kult einer tödlichen Verschu Idung (siehe
Buchbesprechung S.31).

9 Datum: 29.-31. Oktober 2021

Ort: Frankfurt am Main. Die Teilnahme ist ebenso
online via Zoom möglich.
Anmeldung: Per Mail an kontakt@itpol.de, mit Angabe
von Name, Adresse, Telefon, E-Mail sowie der
gewünschten Teilnahmeform (vor Ort oder online).
Teilnahmebeitrag: 80 Euro, ermässigt 40 Euro.
Unterkunft: Die Übernachtung muss eigenständig
gebucht werden. Auf Wunsch empfiehlt das ITP Hotels.

O Weitere Angaben sowie das Tagungsprogramm sind
auf der Website des ITP zu finden:
itpol.de/fachtagung-kapitalismus-als-religion.

28 Erwägungen 2/21



Messianischer Glaube
statt Nihilismus
Michael Ramminger

Hundert Jahre nachdem Walter
Benjamin sein Fragment Kapitalismus
als Religion verfasst hat, geht es
darum, die Tiefendimension seiner
kühnen These auszuloten.

Die Kernthese von Walter Benjamin lautet, dass
der Kapitalismus zur neuen Religion geworden

sei, weil er alle Fragen und Bedürfnisse
abdecke, die früher den Religionen vorbehalten

gewesen seien. Das ist natürlich eine
beunruhigende Diagnose. Sie impliziert verschiedene

Schlussfolgerungen wie: Die Herrschaft
des Kapitalismus beruht nicht nur auf Zwang,
sondern auf tiefer Zustimmung. Der Kapitalismus

umfängt die Menschen in ihrer ganzen
Person. Und: Der Kapitalismus ist keine befreiende

oder erlösende Religion, sondern genau
das Gegenteil davon. Er ist ein verschuldender

«Kult», wie Benjamin es nennt. Damit ist
sowohl die Tatsache gemeint, dass er auf
ökonomischer Verschuldung basiert, als auch die
Tatsache, dass er die Menschen in eine
«Schuldgeschichte» treibt, weil sie sich gegenüber der
kapitalistischen Marktlogik als immer
unzureichend erfahren müssen. Ihre Anstrengungen,
den Bedürfnissen des Kapitalismus gerecht zu
werden, treibt sie auf ein hoffnungsloses Ende
hin: «Darin liegt das historisch Unerhörte des
Kapitalismus, dass Religion nicht mehr Reform
des Seins, sondern dessen Zertrümmerung ist.»
Das ist eine düstere Prognose am Vorabend des
Faschismus, 1921.

Götzenkritik

Walter Benjamins Diagnose wurde in den
1980ern von der Befreiungstheologie
aufgenommen. Ohne sich zunächst auf den
jüdischen Philosophen zu beziehen, schrieb Pablo
Richard, ein chilenischer Priester und Mitglied
der Christen für den Sozialismus, dass es wichtig

sei zu erkennen, wofür der Name Gottes in
dieser Welt steht: für Befreiung, den Ausweg
aus der Sklaverei, oder eben für Unterdrückung
und Ausweglosigkeit. Und die Befreiungstheologie

behauptete ein Zweites: Die Götzen der
Unterdrückung sind real, sie sind nicht einfach
Fiktion, sondern Wirklichkeit, weil sie unsere

Wirklichkeit bestimmen, insofern wir ihnen
folgen und uns unterwerfen. Das Goldene Kalb
ist nicht einfach nur ein Bild, sondern es hat
reale Macht.

Manche werden sagen, dass diese harsche
Kritik am kapitalistischen Wirtschaftssystem
aus den fernen 1980er Jahren stamme. Ihnen
sei gesagt, dass wir heute vor noch grösseren

Verwüstungen stehen. Man muss schon
«verblendet» sein, um die existierenden und
anwachsenden Katastrophen zu ignorieren.
Das Schicksal des ganzen Kontinents Afrika,
die unumkehrbaren Umweltzerstörungen und
nicht zuletzt die damit zusammenhängenden
Pandemien sollten eigentlich deutlich machen,
in was für einem Zustand sich unser Planet
befindet. In vielen Wissenschaften, sei es in
der Psychoanalyse, in neueren Ökonomie- und
Demokratietheorien, aber auch in der
Evolutionsbiologie und Sozialmedizin gibt es
ausreichende Hinweise auf das dramatische Versagen
des Kapitalismus.

Hat das Christentum
eine Zukunft?

Der Kapitalismus ist eine Religion und er baut
nicht einfach nur auf dem Christentum auf,
wie Max Weber meinte, sondern er ersetzt das

Christentum, so Benjamin. Wir alle spüren das
in den grossen Krisen der Volkskirchen und
fragen uns, was das für uns bedeutet. Ist es gut,
dass die Kirchen immer mehr verschwinden?
Wie steht es um die befreienden und erlösenden

Erzählungen unserer Traditionen? Wie
wird das Christentum überleben? In kleinen
Gemeinschaften, die viel religionskritischer
sein müssten, als wir es jetzt sind?

All das sind Fragen, die uns in Erinnerung
an die Thesen von Walter Benjamin in diesem
Jahr im ITP bewegen und einen Arbeitsschwerpunkt

bilden. Hierzu haben wir das Buch
Kapitalismus: Kult einer tödlichen Verschuldung.
Walter Benjamins prophetisches Erbe
veröffentlicht. Im Herbst werden wir in Frankfurt
eine internationale Fachtagung zu Benjamins
Fragment veranstalten. Dort wollen wir auch
die Frage nach widerständigen Orten und
Menschen stellen, wo Menschen nicht einfach «bis
ans Ende» ausharren wollen, wie Benjamin
schrieb. Und wir wollen uns auf die Suche nach
den Orten «messianischer Unterbrechungen»
machen.

O Auszug aus Michael Ramminger: Im Kapitalismus
ist eine Religion zu erblicken... In: Rundbrief des ITP
Nr.54. Münster2021, S.2.

ramminger@itpol.de

Erwägungen 2/21 29



Basisgruppen fordern
Kirchen heraus
Christine Voss

«Casa Comün, unser gemeinsames
Haus» - so heisst ein Projekt, das in
Hinblick auf die Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen
2022 in Karlsruhe geplant ist. Das
Institut für Theologie und Politik ist
daran beteiligt.

Die elfte Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen (ORK), die nächstes Jahr vom
31. August bis 8. September stattfinden wird, ist
für die Schweiz und benachbarte Länder ein
besonderes Ereignis: Für einmal treffen sich
die rund 4000 Delegierten aus 120 Ländern
in nächster Nähe der Schweiz, in Karlsruhe.
Nicht in Korea, in Brasilien oder Simbabwe
wie in früheren Jahren, sondern zum ersten
Mal seit 1968, als Schweden das gastgebende
Land war, wieder in Europa. Grund genug für
Schweizer Interessierte, die rund dreistündige
Zugfahrt anzutreten, um einen Eindruck von
weltumspannender Kirche und internationaler
Gemeinschaft zu erhalten.

Der ORK vereint ein breites Spektrum von
350 Kirchen und christlichen Vereinigungen,
die gemeinsam mehr als 500 Millionen
Christinnen und Christen repräsentieren. Seit seiner

Gründung 1948 ist es das Ziel des ORK,
die weltweite Zusammenarbeit der Konfessionen

zu fördern. Im Lauf der Jahrzehnte
entstand aber auch ein dezidiertes Einstehen für
Gerechtigkeit und Frieden.

Was ist davon geblieben?

Deutsche Basisgruppen und Organisationen
haben die Nähe der Vollversammlung als

Chance gesehen, ihre Stimme in diesem Umfeld
hörbar zu machen und auch Nicht-Delegierten
die Teilnahme an diesem besonderen Anlass
zu ermöglichen. Bereits 2019 haben sie sich in
einem Bündnis zusammengeschlossen und sich
als Erstes mit einem offenen Briefan die Leitung
des ORK gewendet. Der Brief erinnert daran,
dass der ORK selber vor rund vierzig Jahren den
«Konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung» angestossen
habe, der 1989 mit einer Versammlung in Basel
für grosse Aufmerksamkeit gesorgt hatte.

Was ist davon geblieben?, fragen die rund
250 bekannten Theolog*innen, Bischöfe und
ehemaligen ÖRK-Mitarbeitenden, die den
Brief unterschrieben haben. Was wurde von
den damaligen Verpflichtungen umgesetzt?
Haben sich die Kirchen seither nicht - eher
umgekehrt - den herrschenden Verhältnissen

angepasst? Bis jetzt erhielt das Bündnis
noch keine offizielle Antwort vom ORK, aber
immerhin eine Reaktion des Generalsekretärs
des ORK, der den Brief als «konstruktive
Kritik» bezeichnete.

Damit sich die Menschen, die von den
Kirchen mehr als schöne Worte fordern, am Ort
der Versammlung treffen und ihre Anliegen
diskutieren können, möchte das Bündnis an der
Vollversammlung einen Ort der Zusammenkunft

aufbauen: «Unser gemeinsames Haus -
Casa Comün». Der Name erinnert bewusst an
ein ähnliches Projekt bei der römisch-katholischen

Amazonas-Synode 2019.

Wiedersehen mit Kairos Europa

Das Projekt «Casa Comün» wird vom Institut
für Theologie und Politik entscheidend
mitgetragen. Federführend ist aber Kairos Europa,
ein Netzwerk, das TheBe-Mitgliedern bekannt
sein dürfte. Vor rund dreissig Jahren konstituierte

sich Kairos Europa als europäisches
Netzwerk, um die Stimme der Verlierer'innen
im neu entstehenden Wirtschaftsraum EU hörbar

zu machen: Kleinbäuer*innen, Flüchtlinge,
Armutsbetroffene, Wanderarbeiter*innen und
viele mehr. 1991 entstand auch in der Schweiz
die Gruppe Kairos Europa-Schweiz als Arbeitsgruppe

der TheBe. Als 1992 das EWR-Abkom-
men knapp abgelehnt wurde, nahm das Interesse
an Kairos Europa-Schweiz langsam ab, bis sich
die Gruppe acht Jahre später auflöste.

Im Gegensatz zur Schweiz blieb Kairos
Europa in Deutschland weiterhin aktiv und
unterhält seit seiner Gründung ein
Koordinationsbüro in Heidelberg, das nun auch das
Begegnungsprogramm an der Vollversammlung

des ORK planen und begleiten wird.
Manche TheBe-Mitglieder und andere damals
Engagierte können sich also auf ein Wiedersehen

freuen!

O Informationen zur Casa Comün: casa-comun-2022.de
Kontakt: Martin Gück, Ökumenische Vernetzung
Casa Comün 2022, c/o Kairos Europa, Willy-Brandt-
Platz 5, D-69115 Heidelberg
Tel. 0049 6221 800255, Mobil 0049 176 5447 1059

Email: info@casa-comun-2022.de

O Christine Voss, *1956, ist TheBe-Mitglied und Journa¬
listin in Zürich.
christine.voss@bluewin.ch

30 Erwägungen 2/21



Buchrezension

Wider die
«Zertrümmerung
des Seins»
Claudia Huml

Rechtzeitig zur Walter-Benjamin-
Tagung im kommenden Oktober hat
das Institut für Theologie und Politik
einen Sammelband herausgegeben,
in welchem die Fragestellungen
des deutschen Philosophen von
Theolog*innen aus verschiedenen
Blickwinkeln beleuchtet werden.

Vor genau hundert Jahren schrieb Walter Benjamin

sein Textfragment «Kapitalismus als
Religion» (Abdruck des vollständigen Textes auf
S.27). Er stellte sich darin die Frage, wie die
Verschuldungs- und Schuldmechanismen des

Kapitalismus wirken, und reflektierte darüber,
wieso der Kapitalismus eine so umfassende
gesellschaftliche Zustimmungsfähigkeit entwickeln

konnte. In seinem Text bezeichnet Benjamin

diesen als Religion: «Im Kapitalismus ist
eine Religion zu erblicken, d.h. der Kapitalismus

dient essenziell der Befriedigung derselben

Sorgen, Qualen, Unruhen, auf die ehemals
die sogenannten Religionen Antwort gaben.»1

Benjamins Fragen haben bleibende Relevanz

- auch für eine politische Theologie
heute. Das hat das befreiungstheologisch
geprägte Institut für Theologie und Politik
aus Münster zum Anlass genommen, einen
internationalen Sammelband herauszugeben,
in dem ausgehend von Benjamins Fragment
die Frage gestellt wird: Wie ist der Kapitalismus

beschaffen und wie prägt er unsere
globalisierte Welt? In welchem Verhältnis stehen
Christentum und Kapitalismus und welche
Rolle kann in der Analyse und Kritik des
Kapitalismus die Religionskritik spielen?

Gerade dadurch, dass die Autorinnen, die
aus internationalem Kontext kommen, sehr
unterschiedliche Zugänge zu Benjamins
eigenwilligen Gedankengängen und Fragestellung
mitbringen, gibt es in den insgesamt neunzehn

Artikeln eine breite Diskussion um ein
tieferes Verständnis eines neoliberalen und
totalen Kapitalismus und der Möglichkeit, aus
dem «Haus der Verzweiflung» (Michael Löwy)
herauskommen zu können. Die theologische
Schuld- und Erlösungsfrage stellt sich bei

Benjamin auch für den Kapitalismus, was in
den Beiträgen von Julia Lis, Ottmar John und
José A. Zamora behandelt wird. Sie stellen die
Frage, wie sich diese Verschuldung zeigt und
welcher Ausbruch aus der Spirale von
Abhängigkeiten und Versklavung im Kapitalismus
für eine zu erkämpfende freie Gesellschaft
notwendig ist.

Jürgen Kroth, Jung Mo Sung zusammen
mit Allan da Silva Coelho, aber auch Carlos
Angarita und Alberto Moreira werfen die Frage
nach der Funktion der Religionskritik als einer
notwendigen Kritik der Strukturen des Kapitalismus

auf. Doch es gibt auch eine Diskussion
zwischen Dick Boer und Michael Brie um die
Frage, ob es zur Überwindung des Kapitalismus

einer Überwindung der Religion als solche

bedarf oder ob der Kapitalismus, um die
Religion zu retten, gar nicht erst als Religion
verstanden werden darf.

Der Band ist nicht nur eine sehr spannende
Einführung in Benjamins Denken, sondern er
ist eine befreiungstheologische und philosophische

Auseinandersetzung mit den drängenden

Zeitfragen und der möglichen Überwindung

der Verhältnisse. Denn wenn Benjamins
Analyse stimmt, dass «das historisch Unerhörte

des Kapitalismus [ist], dass Religion nicht
mehr Reform des Seins, sondern dessen
Zertrümmerung ist»2, dann darf es in der Theologie

nicht länger darum gehen, ob es Gott gibt
oder nicht. Sondern vielmehr darum, wer oder
was als Gott in der gegenwärtigen Welt funktioniert

und ob aus der tiefen Verschuldung eine
Befreiung hin zum Leben in Fülle endlich möglich

wird.

O Kuno Füssel / Michael Ramminger (Hrsg.):
Kapitalismus: Kult einer tödlichen Verschuldung.
Walter Benjamins prophetisches Erbe.

Edition ITP-Kompass, Bd. 34. Münster 2021,
364 Seiten.

Bestellbar unter: buecher@itpol.de

0 Claudia Huml ist katholische Theologin und Religions¬
lehrerin an einem Berufskolleg in Ibbenbüren (D).
Sie engagiert sich im Arbeitskreis Religionslehrer*innen
am ITP.

kern@itpol.ce

1 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften Bd. VI, 1986,
S.100.

2 W.Benjamin: a.a.O., S. 101.

Erwägungen 2/21 31



Buchrezension

Wie das Christentum
zur Macht wurde
Esther Gisler Fischer

Das vorliegende Buch wurde von
Theolog*innen veröffentlicht, von
denen die meisten in der Schweiz
leben, gleichzeitig aber mit dem
Institut ITP in Verbindung stehen.

Die Lektüre dieses Sammelbandes brachte
mich zurück zu den Wurzeln meiner
theologischen Sozialisation in der studentischen
«Basisgruppe Theologie» an der Universität
Freiburg (CH) in den späten 1980er und frühen
1990er Jahren: Regelmässig besuchte ich die
La-Roche-Woche, welche in den Ferien ausserhalb

des universitären Betriebes stattfand. Im
vorliegenden Buch sind Beiträge der an dieser

Woche Beteiligten versammelt, welche als
«Lehrer» die materialistische und sozialkritische

Bibellektüre in die Fribourger Voralpen
brachten, sowie derer «Jünger*innen».

In den Beiträgen wird Theologie als
materialistische Theorie prophetischer Praxis
abgebildet. Das heisst, die biblischen Texte
werden auf dem Hintergrund ihrer ökonomischen,

politischen und religiösen Einbettung
untersucht. Daraus ergeben sich dann
Handlungsoptionen für heute. So im von Kuno Füs-
sel 1982 an der Universität Freiburg (CH) gehaltenen

Referat Die bürgerliche Gefangenschaft
der Theologie, das als Gründungstext der «La
Roche-Woche» gilt.

In seinem Beitrag DerMensch als höchstes
Wesen für den Menschen entlarvt der in Costa
Rica lebende Ökonom Franz J. Hinkelammert
den Neoliberalismus als «Religion des Marktes».

Walter Bochsler beschreibt akribisch die
Entwicklung des frühen Christentums von einer
innerjüdischen messianischen Strömung über
eine «erlaubte Religion» zur Staatsreligion.
Die Konstantinische Wende hatte als «Thermidor»

des Christentums eine Christianisierung
des römischen Imperiums bei gleichzeitiger
Imperialisierung des Christentums zur Folge.
Mittels des Konzepts der «Public and Hidden
Transcripts» (James C. Scott) als Bezeichnung
für entgegengesetzte und dialektisch verbundene

Wirklichkeiten von Macht und Widerstand

schlägt der Autor einen Bogen von der
Jesusbewegung über die paulinischen Gemeinden

hin zu aktuellen sozialen Bewegungen.

Unter dem Titel Autonom - Parteilich -
Solidarisch - Christlich beschreibt Maria
Klemm-Herbers als einzige Frau in diesem
Buch, wie sie durch diese Denkschule der «La
Roche-Woche» über Jahrzehnte Impulse für
ein prophetisch-messianisches Christentum
erhalten hat. Joseph Thali-Kernen teilt seine
Inspirationen für eine Neuausrichtung der pas-
toralen Praxis: So führte er den Brauch des
Dreikönigskuchens wieder zu seinem egalitären

Ursprung zurück, indem er den Bäcker
beauftragte, in jedes Stück eine Königsfigur zu
stecken. Im Gottesdienst an Epiphanie waren
die Kinder überrascht, dass jedes von ihnen
Königin oder König geworden war!

Urs Eigenmann nimmt eine Unterscheidung
der Geister vor, indem er seine Ausführungen
dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit als
himmlischerKern des Irdischen widmet. Dabei
verhilft er dem Begriff des Reichs Gottes zu
seinem Recht, wenn er dieses als Thema der
ganzen Bibel ausmacht. Er tut dies in fünf
Thesen, mittels derer er der Verkehrung des
biblisch bezeugten Ursprungs in eine imperiale

Christenheit nachgeht. Interessant fand
ich dabei seine historische Spurensuche, bei
der er die Reich-Gottes-Idee im reformierten
Christentum vor allem im Religiösen Sozialismus

verortet und in der römisch-katholischen
Kirche im Zweiten Vatikanum, sowie in dessen
Folge in der der Theologie der Befreiung.

Und der Befreiungstheologie nachzuleben
ist dringend nötig, das Imperium doch heutige
Realität, welche gemäss der Generalversammlung

des Reformierten Weltbundes von Accra
(2004) verstanden wird als «Konzentration
wirtschaftlicher, kultureller, politischer und
militärischer Macht zu einem Herrschaftssystem

unter der Führung mächtiger Nationen»,
wie Walter Bochsler schreibt. Das Buch ist ein
Füllhorn an historischen, theologischen und
politisch-soziologischen Analysen und
Handlungsperspektiven und lohnt sich für Interessierte,

welche die christliche Botschaft zu
ihren Ursprüngen zurückführen möchten und
an weltweiten gerechteren Strukturen interessiert

sind. Oder wie es im Buch zitiert wird und
durch den Besuch einer Delegation von Zapa-
tist*innen diesen Sommer in Europa hochaktuell

ist: « jOtro mundo es posible! - Eine andere
Welt ist möglich!»

O Urs Eigenmann, Kuno Füssel, Franz J. Hinkelammert
(Hrsg.): Der himmlische Kern des Irdischen.
Das Christentum als pauperozentrischer Humanismus
der Praxis. Luzern und Münster 2019, 268 Seiten.

O Esther Gisler Fischer, *1968, ist Pfarrerin in Zürich-
Seebach und Teil der Redaktion der Neuen Wege.

esther_gisler@bluewin.ch

32 Erwägungen 2/21



Jahresversammlungen mit
Rahmenprogramm
11. September 2021
TheBe, Resos, Neue Wege

Die wegen Corona verschobenen Jahresversammlungen von
Neue Wege, Theologischer Bewegung und Religiös-Sozialistischer

Vereinigung finden nun definitiv am 11. September statt.
Der übliche «offizielle» Teil ist mit einem interessanten
Rahmenprogramm verbunden: Zwei Mitarbeitende des Instituts für
Theologie und Politik in Münster, Julia Lis und Michael
Ramminger, werden in einem Vortrag mit anschliessender Diskussion

ihre Arbeit in Deutschland vorstellen.

Die vorliegende Nummer der Erwägungen soll einen Eindruck
von diesem besonderen Anlass vermitteln: Die Ziele und Inhalte
des ITP werden auf den Seiten 23-25 vorgestellt. Auf Seite 27 ist
das Fragment von Walter Benjamin abgedruckt, das im Zentrum
der Vorträge vom 11. September stehen wird. Den nicht so leicht
zugänglichen Text schon im Voraus zu lesen, könnte sich lohnen!
Der anschliessende Auszug aus dem Rundbrief des ITP (S. 29)
macht deutlich, in welche Richtung die Überlegungen der beiden
deutschen Gäste gehen werden.

Zum
Rahmenprogramm

In ihren Ausführungen werden
sich die beiden Mitarbeitenden
des ITP mit dem Fragment
Kapitalismus und Religion von Walter

Benjamin befassen. Der
Philosoph vertritt die These, dass
die Religion des Kapitalismus auf
keine Erlösung mehr hoffen lasse,
sondern zur völligen «Zertrümmerung

des Seins» führen werde.
Zu dieser Ansicht sollen Fragen
gestellt werden: Was haben wir
dieser Zeitdiagnose der
kapitalistischen Totalität entgegenzusetzen?

Was trauen wir den mes-
sianischen Versprechen noch zu?
Und wie gelingt es uns, die
Möglichkeit einer anderen Welt,
bewohnbar für alle, offenzuhalten?

Alle Interessierten, auch Nicht-
mitglieder der vorher genannten
Vereine, sind zu diesem Anlass
willkommen!

Tagesprogramm
9.00-9.25 Uhr:

Eintreffen, Kaffee trinken
9.30-10.30 Uhr:

Jahresversammlung der
Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung

10.45-11.45 Uhr:
Jahresversammlung der
Religiös-Sozialistischen
Vereinigung der Deutschschweiz

11.50-12.50 Uhr:

Mittagsverpflegung
13.00-14.30 Uhr:

Jahresversammlung der
Vereinigung der Freundinnen
und Freunde der Neuen Wege
(mit Wahl des neuen Vorstands)

14.45-16.45 Uhr:

Rahmenprogramm mit Vortrag
und Diskussion

Thema:

Messianischer Glaube gegen die
«Zertrümmerung des Seins»

Was Walter Benjamin einer
Theologie der Befreiung heute
zu sagen hat.

Mit:
Julia Lis und Michael Ramminger
vom Institut für Theologie
und Politik ITP in Münster
(Westfalen, Deutschland)
Julia Lis ist katholische
Theologin und engagiert sich
im «Netzwerk Kirchenasyl
Münster».

Michael Ramminger ist
katholischer Theologe und
Mitbegründer des ITP.

0 Samstag, 11. September 2021
Pfarreizentrum St. Anton,
Langensandstrasse 1, Luzern
Ab Bahnhof Luzern mit Bus 6
(Richtung Matthof), Bus 7
(Richtung Biregghof) oder
Bus 8 (Richtung Hirtenhof) bis
Haltestelle «Wartegg»

0 Mittagessen:
Für die Mittagsverpflegung in
Form eines Selbstbedienungs-
buffets ist eine Anmeldung
erforderlich über info@thebe.ch
oder TheBe, Postfach 4203,
6002 Luzern.

O thebe.ch

O neuewege.ch

Erwägungen 2/21 33



Aus dem
Vorstand
Der Vorstand hat sich, wie bereits
in den letzten Erwägungen (1/21)

berichtet, in seinen letzten Sitzungen

noch einmal mit der Allianz
«Es reicht!» beschäftigt. Diese
war aus den Protestaktionen
gegen den konservativen Kurs im
Bistum Chur herausgewachsen.
In der Zwischenzeit hat sie
beschlossen, sich einen neuen,
positiv formulierten Namen zu
geben. Sie nennt sich nun «Allianz
Gleichwürdig Katholisch».

Der Name löste im Vorstand
kontroverse Diskussionen aus.
Ich persönlich finde es aber richtig,

dass das Wort «katholisch»
im Namen aufscheint, denn es ist
ein Hauptziel der Allianz, längst
fälligen Reformen in der katholischen

Kirche Schub zu leisten. An
der nächsten Jahresversammlung
vom 11. September soll entschieden

werden, ob wir als TheBe dieser

Allianz beitreten wollen.
Im letzten Heft haben wir

verschiedene Veranstaltungen
angekündigt, von denen aber leider
coronabedingt einige abgesagt
werden mussten. Der RomeroTag
(online) und das politische Nachtgebet

konnten jedoch durchgeführt

werden. Der Vorstand der
TheBe dankt der Vorbereitungsgruppe

beider Anlässe herzlich
für die sorgfältige Planung und
die eindrückliche Gestaltung
derselben!

O Für den Vorstand:
Erwin Troxler

Arbeitsgruppen

Arbeitsgruppe
Wärchtigs-
Chrischt*inne

Nach mehreren digitalen
Zusammenkünften konnten wir uns im
Frühsommer endlich wieder
physisch in Ölten treffen. Ob digital
oder analog, das übliche
Reihumgespräch ist immer reichhaltig

und gibt einen Einblick in
mannigfache Werktäglichkeiten.
Es ermöglicht aber auch, an
persönlichen Situationen und aktuellen

gesellschaftlichen Fragen
anderer teilzuhaben. Weil in
unserem Kreis schon mehrmals
das bedingungslose Grundeinkommen

Thema war, griffen wir
diese Debatte erneut auf. Auch
Papst Franziskus hatte es in
seinem neuen Buch «Wage zu
träumen», aus dem wir Auszüge
lasen, aufgegriffen. Und gerade in
Corona-Zeiten war ja der Tenor,
allfällige Milliarden nicht einfach
den Fluggesellschaften und
Ähnlichem zuzustecken, sondern ein
Grundeinkommen zu lancieren.
Nun, wir wählten bewusst einen
kritischen Text von Samira Marti
und Joël Bühler, den das Denknetz
in Umlauf brachte und der das
bedingungslose Grundeinkommen

als «falsche Antwort auf die
Probleme des 21. Jahrhunderts»
einordnet.

Da sind wir mittendrin, wer
mitdiskutieren will, ist herzlich
eingeladen.

O Auskünfte:
Paul Jeannerat-Gränicher
graen icher. jeannerat@gmx.ch
031 859 33 46

Lesegruppe «Feministische

Theologie»
Nach unserer Auseinandersetzung

mit der Aufsatzsammlung
der deutsch-türkischen Koran-
exegetin Nimet Seker Koran und
Gender. Exegetische und her-
meneutische Studien zum
Geschlechterverhältnis im Koran
hatten wir in den letzten zwei
Zoom-Treffen «interreligiöse
Studien» betrieben, in denen wir
anhand unterschiedlicher Schriften
darüber austauschten, wie Maria
in der Bibel, wie im Koran, wie in
der Volksfrömmigkeit oder auch
der Kirchengeschichte rezipiert
wird. Die Auseinandersetzung mit
Fremdheit, mit dem Blick aus
einer anderen Perspektive war für
uns dabei besonders wichtig.

Wir haben uns entschieden,
im Moment mit unseren
Koranstudien fortzufahren. Bewusst
wechselten wir mit der Wahl der
nächsten Lektüre jedoch wieder
die Perspektive. So lesen wir
aktuell das Grundlagenwerk der
deutschen Kulturwissenschaftle-
rin Angelika Neuwirth: Der Koran

als Text der Spätantike. Ein
europäischer Zugang (2010) -
weiterhin in interreligiöser
Gruppenzusammensetzung.

Unsere Lesegruppe traf sich
Mitte Juni nun zum ersten Mal
wieder live im Haus der Begegnung

unweit des Bahnhofs Bern.
Theologinnen unterschiedlicher

religiöser Bekenntnisse, die
an interreligiöser Exegese und
feministischen Befreiungstheologien

interessiert sind, sind jederzeit
herzlich willkommen.

O Auskünfte:
Eveline Gutzwiller Perren
evgu@pe-gu.ch
Tel. 079 41157 37

Theologische Bewegung
für Solidarität und Befreiung

Redaktion
Christine Voss
christine.voss@bluewin.ch

Administration
TheBe, Postfach 4203, 6002 Luzern
info@thebe.ch, www.thebe.ch

Abopreis
Das Journal der Theologischen
Bewegung für Solidarität und
Befreiung erscheint zweimal
im Jahr - im März und September -

als Beilage der Neuen Wege.
Das Abonnement ist Bestandteil
der Mitgliedschaft der TheBe.

Mitgliedschaft
Wollen Sie Mitglied der Theologischen

Bewegung für Solidarität
und Befreiung werden? Schicken
Sie eine E-Mail mit Ihrer Adresse
an info@thebe.ch.
Der Mitgliederbeitrag liegt bei Fr. 30,
der Solidaritätsbeitrag bei Fr. 50.

34 Erwägungen 2/21


	Erwägungen 2/2021 : Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung. Befreiungstheologie : das Feuer weitertragen

