
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 12

Artikel: Mystikerin in Aktion

Autor: Büchel, Romana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mystikerin
in Aktion

Romana Büchel

Ihre Biografie liest sich wie ein
Krimi oder der Lebenslauf einer
erfolgreichen Influencerin. Hinter
der eindrücklichen Lebens-
geschichte steht die bescheidene,
umtriebige, schalkhafte und
kluge katholische Ordensfrau
Sister Mary John Mananzan.
Geht es um die durch die
philippinische Regierung bedrohten
Menschen- und insbesondere
Frauenrechte, wird Sister Mary
John zum Taifun.

Am 6. November 1937 wurde Mary John Mananzan

in eine Mittelklassefamilie in Bayambang,
Pangasinan (Philippinen) geboren. Ihre Mutter
arbeitete als Lehrerin, ihr Vater setzte sich als
Gemeinderichter ein. Die Elfjährige besuchte
mit viel Begeisterung das Saint Scholastica's
College und fiel schon damals durch ihr
aufgewecktes und couragiertes Wesen auf. Wenn sie
heute auf ihre Schulzeit zurückblickt, fallen

auch kritische Worte: «Die Nonnen damals
waren streng; sie waren Deutsche. Vieles fiel
unter sündhaftes Verhalten, die grösste Sünde
war Unkeuschheit. Wir wurden auf ein
puritanisches Moralkonzept hin trainiert. Nicht
von ungefähr waren viele Schulabgängerinnen

später frigid oder sahen Sexualität nur
als Pflicht der Ehefrau an. Wie kann man nur
einen solchen psychologischen Sprung von
Sünde zu Pflicht vollziehen?»

Benediktinerin...

Trotzdem trat Mary John mit 19 Jahren selber
in den Orden der Missionsbenediktinerinnen
von Tutzing ein. Schon als junge Frau habe
sie das Motto ora et labora der Benediktinerinnen,

die Mischung aus Aktion und
Kontemplation, fasziniert. Ihre Mutter hingegen
sei aufgrund ihres Entscheides, ins Kloster zu
gehen, sprachlos gewesen und musste für ihr
Einverständnis eine Nacht darüber schlafen.
Später sei sie stolz auf ihre Tochter gewesen.
Schon bald erwarb sich die junge Mary John
im Kloster den Ruf, es faustdick hinter den
Ohren zu haben. Es sei in den Anfangsjahren
nicht immer leicht gewesen, denn die Regeln
der Benediktinerinnen - damals noch vor
dem Zweiten Vatikanischen Konzil - waren
streng. Nicht einmal als ihre Eltern im Sterben

lagen, war es ihr erlaubt, das Kloster zu
verlassen. «Wir durften den ganzen Tag nicht
sprechen, ausser für ganz wichtige Dinge.
Nur an einem Tag im Jahr, dem Festtag der
Mutter Oberin, war Sprechen erlaubt. Doch
ausgerechnet dann fehlten uns die Worte.»
Heute sinniert sie lächelnd über ihren Eintritt
in den Orden: «Fragt mich nicht, weshalb ich
eingetreten bin, fragt mich lieber, weshalb ich
nicht ausgetreten bin. Ich habe mehr Gründe
gefunden, dabeizubleiben, als auszusteigen.»

und Demonstrantin

Ihr Studium der Theologie und Philosophie
absolvierte Sister Mary John in Münster
(Deutschland). Dort angekommen, musste
sie zuerst Deutsch lernen und sich mit der Art
und Weise, wie ihre europäischen Mitschwestern

lebten, zurechtfinden. In einer Anekdote
erzählt Mary John von ihren Anfangsschwierigkeiten:

«Als mich meine Mitschwestern
belehrten, wie man mit einem Besen richtig

den Boden wischt, fühlte ich mich wie ein
kleines Kind behandelt. Ich erwiderte : <Das
ist nur eine Art, den Boden zu wischen.)» Als
eine der ersten Frauen überhaupt promovierte
sie 1974 an der Päpstlichen Gregorianischen

Neue Wege 12.21 29



Universität in Rom in Philosophie mit summa
cum laude.

Nach ihrem mehrjährigen Europaaufenthalt
kehrte sie in die Philippinen zurück, die

sich in den Anfängen der Marcos-Diktatur
befanden. Diese Zeit hat Sister Mary John
entsprechend politisiert. Sie war immer wieder

an Demonstrationen an vorderster Front
anzutreffen. So auch, als Fabrikarbeiterinnen

für ihre Rechte auf die Strasse gingen und
streikten. Mary John Mananzan demonstrierte
mit. Als sie ein Polizist zurechtwies, wieso sie
sich nicht um ihr Kerngeschäft, die Rettung der
Seelen, kümmere, erwiderte sie ihm: «Sehen
Sie hier irgendwo Seelen, die umherwandern?
Nicht? Ich auch nicht, ich sehe nur Menschen,
um die ich mich kümmern muss.»

Nicht lange nach ihrer Rückkehr in die
Philippinen war die engagierte Benediktinerin
bereits Mitglied von unzähligen Gremien und
Organisationen, oft an deren Spitze. Mary John
wurde bald zur Priorin der philippinischen
Missionsbenediktinerinnen gewählt. Sie war
Mitbegründerin der Frauenorganisation
GABRIELA und wurde deren Vorsitzende. Bei der
Ökumenischen Vereinigung der Theologinnen
der Dritten Welt wurde sie zur Generalsekretärin

gewählt. Auch akademisch setzte sich die
Benediktinerin für Frauenperspektiven ein:
Sie gründete 1985 das Institute of Women's
Studies (IWS) in Manila und wurde dessen Direktorin.

Sie bekam in den Philippinen sogar eine
eigene Talkshow, Nunsense Makes Sense, die
zu einem regelrechten Strassenfeger avancierte.

Als Sister Mary John Mananzan 2011 aus
New York eine Nachricht bekam, sie sei als
eine der hundert inspirierendsten Personen
der Welt nominiert worden, glaubte sie an
eine Spam-Mail. Diese Auszeichnung wird
von Women Deliver vergeben, einer
internationalen Advocacy-Organisation für Frauen,
die sich für die Rechte von Frauen und Mädchen

einsetzt. Doch als Mananzan realisierte,
dass sie damit auf Augenhöhe mit Frauen wie
Hillary Clinton, Oprah Winfrey oder Belinda
Gates gestellt wurde, war sie überwältigt.

Spirituelle Stärkung
von Frauen

Ihre kritische und feministische Theologie
entwickelte Mary John Mananzan allmählich, als
sie Teil der Ökumenischen Vereinigung von
Theolog*innen der Dritten Welt wurde. Nach
und nach habe sie die patriarchale Dominanz

innerhalb der katholischen Kirche richtig

bewusst wahrgenommen. «Ich lernte, dass

Religion beides sein kann - befreiend und

30

«Viele
Passagen
der Bibel
wurden
falsch

interpretiert

und zur

Unterdrückung

von
Menscher
miss-
hraurht »



unterdrückend. Mein Ziel war es immer, die
unterdrückenden Elemente zu dekonstruieren

und die befreienden Aspekte zu stärken.»
In dieser international zusammengesetzten
Gruppe analysierte sie die Bibel von Grund auf.
«Viele Passagen wurden falsch interpretiert
und zur Unterdrückung von Menschen
missbraucht.» So suchte beispielsweise eine
misshandelte Frau in Mary Johns Kloster Zuflucht.
Ihr Ehemann habe die Misshandlung seiner
Frau dadurch gerechtfertigt, dass Eva ja aus
der Rippe vom Adam geschaffen worden sei.
Mary John sagt dazu : «Wir Menschen müssen
den Frauen erklären, dass sie in Gottes Augen
auf derselben Ebene stehen wie Männer; dass
sie dieselbe Würde, dieselben Chancen haben.
Dafür braucht es auch eine spirituelle Stärkung.
Indem wir die weibliche Spiritualität stärken,
können Frauen neues Selbstbewusstsein
entwickeln, sie verstehen, dass auch sie Gottes
Ebenbild sind.»

Selbst viele katholische Priester hätten
inzwischen verstanden, dass die Perspektive
der Frauen in der Theologie Eingang finden
muss. Auch wenn die Hierarchie der Kirche
als Ganzes patriarchal bleibt. Auf die Frage,
weshalb sie selber denn nicht aus der Kirche
ausgetreten sei, entgegnet sie entrüstet: «Wer
hat denn das Recht zu bestimmen, was Kirche
ist? Für mich ist die Kirche wie eine Mutter.
Ich liebe meine Mutter, aber ich mag sie nicht
immer. Ich bin in diese Mutter, in diese Kirche
hineingeboren, und ich bleibe in ihr. Doch ich
muss ihre Fehler kritisieren. Denn die katholische

Kirche macht nicht immer das, was sie
predigt.» Ihre Meinung zur Frage, ob es denn
auch Frauen als Priesterinnen geben sollte,
ist entsprechend dezidiert: «Ich glaube, dass
Frauen sogar die besseren Priester wären als
Männer. Sie haben tendenziell mehr Mitgefühl
als Männer und sind weniger engstirnig und
weniger anfällig auf Korruption. Viele Priester

sind zu weit von den Menschen entfernt.»
Sie selbst habe jedoch nie Lust verspürt, in
diesem «boys' club» mitzutun. Nur schon in
der eben von Papst Franziskus veröffentlichten

Enzyklika Fratelli tutti werde die
widersprüchliche Haltung der offiziellen katholischen

Kirche sichtbar: «Der Titel widerspricht
dem Inhalt. Die <Fratelli> sind alles andere als
inklusiv, sie schliessen die <Schwestern> aus, in
der Enzyklika hingegen werden alle Menschen
angesprochen. Nur das allein zeigt schon die
Genderblindheit der katholischen Kirche als
globale Organisation.»

Bildungsarbeit gegen
Unterwürfigkeit

Zu einem anderen Frauenbild beitragen sollen

auch die internationalen Ausbildungen
im von ihr mitgegründeten Seminar der
interreligiösen Frauenstudien. Das Institut organisiert

regelmässig internationale Ausbildungsgänge

für feministische Theologie im ganzen
südostasiatischen Raum. Frauen und Männer
besuchen die Ausbildungsmodule und
lernen dort die Grundlagen einer feministischen
Theologie, aber auch die geschlechtsspezifischen

Bedürfnisse sowie die Rechte von Frauen
und Männern kennen: «Die inzwischen mehr
als tausend Männer, die unsere Ausbildung
abgeschlossen haben, haben gelernt, als Männer

Zärtlichkeit, Wärme und Liebe gegenüber

ihren Partnerinnen zu zeigen.» Obwohl
die Workshops ein Erfolg sind, macht sich
die Nonne keine Illusionen: «Es ist noch ein
langer Weg zu gehen, es gibt noch viel zu tun.
Doch der Aufwand lohnt sich, denn es ist eine
Frage des Bewusstseins. Hier in den Philippinen

leben rund 110 Millionen Menschen. Wir
müssen diejenigen Mütter erreichen, welche
die Rechte der Frauen noch nicht kennen. Nur
so werden sie ihre eigene ans Geschlecht
verknüpfte Unterwürfigkeit nicht an ihre Töchter
weitergeben.»

«Ora et laban»

Das mutige, bedingungslose Einstehen für
Frauen- und Menschenrechte prägt Mary John
Mananzans Leben. «Ich komme von der
Befreiungstheologie her, sie hat mein theologisches
Verständnis massgeblich beeinflusst. Die Logik
ist eigentlich ganz einfach : Jesus hatte sich für
die Armen und Ausgegrenzten entschieden. Ich
als Ordensschwester bin eine radikale
Nachfolgerin von Jesus. Ich habe keine andere
Option, als mich für die Armen zu engagieren.
Die aktuelle philippinische Regierung und ich
hingegen, wir teilen nicht dieselben Werte. Im
Gegenteil, wir haben radikal andere Werte und
verfolgen gegensätzliche Ziele. Die Regierung
ist allergisch gegen Menschenrechte, ich setze
mich entschieden dafür ein. Das Handeln der
Regierung beruht auf Machtmissbrauch,
Korruption und Gier. Sie haben keinen Respekt vor
den Menschen. Ich jedoch will solidarisch mit
den Armen und Verfolgten sein. Mein christliches

Verständnis beruht darauf, dass alle
Menschen als Gottes Ebenbild geschaffen wurden
und dass ihre Rechte als Menschen respektiert
werden müssen.» Nicht von ungefähr Hess

Mary John für sich und ihre Mitschwestern

Neue Wege 12.21 31



T-Shirts drucken mit der Aufschrift «Ora et
laban» (lateinisch für «bete» und in Tagalog für
«kämpfe»), mit welcher sie an einer Demonstration

für Frauenrechte auftraten. Das jüngste
Beispiel illustriert Mary Johns Haltung: Die
Coronapandemie hat auch in den Philippinen
Hunger und Armut verursacht, denn die
Menschen dürfen ihre Produkte nicht mehr auf dem
Markt verkaufen. Sister Mary Johns Orden
hat auf die Initiative einer jungen Frau, Ana
Patricia Non, reagiert und vor den Klostertoren
Tische aufgestellt. Eine sogenannte
«Gemeinde-Speisekammer» sei so entstanden. Alle
bringen, was sie geben können, und nehmen
davon, was sie benötigen. Doch selbst in dieser

christlichen Aktion wittere die Regierung
eine Verschwörung und interpretiere Empathie
als Kommunismus. Denn die aktuellen politischen

Machthaber stufen zunehmend kirchliche

Organisationen als terroristische
Organisationen ein und berufen sich dabei auf ein
neues Antiterrorgesetz.

«Red tagging»

Schon seit Jahren ist das Wirken der
prominenten Ordensfrau dem philippinischen
Regime ein Dorn im Auge. Während Mary
Johns Lebensaufgabe darin besteht, sich für
Menschenrechte einzusetzen, erklärt der
philippinische Präsident Rodrigo Duterte
medienwirksam: «Kümmert euch nicht um Menschenrechte»,

und setzt damit alle Regeln von Recht
und Ordnung ausser Kraft. Im Zuge seines
jahrelangen blutigen Drogenkrieges mit tau-
senden Toten sind auch die Mitglieder einer
kommunistischen Rebellengruppe - die New
People's Army (NPA) - in den Fokus des
Präsidenten geraten. In Razzien lässt er
vermeintliche Unterstützerinnen der NPA
aufspüren, wobei es sich allerdings in der Regel
um zivilgesellschaftliche Akteur*innen und
nicht um bewaffnete Rebellinnen handelt. Die
Jagd auf «Dealer» und «Kommunisten» wird
so zu einem bequemen und legitimen Mittel,
um jegliche kritische Stimme im Land, die
sich für Menschenrechte einsetzt, verstummen

zu lassen. So verwundert es nicht, dass
sich auch Mary John Mananzan auf Dutertes
Liste von «rot markierten» Personen befindet.
Diese willkürliche Etikettierung der unliebsamen

Opposition als «rote» Genossinnen ist auf
den Philippinen als red tagging bekannt. Der
Kommunismusvorwurf wird gegen linke
Aktivistinnen, Mitglieder von Bauernorganisationen,

Kirchenleute, Anwältinnen und
Menschenrechtsverteidigerinnen erhoben.

Angst vor Repressionen habe sie dennoch nicht,
erzählt Sister Mary John lachend : «Denn wenn
man ein höheres Ziel verfolgt, muss man trotz
Angst handeln. Ernsthaft, ich fühle mich nicht
bedroht. Als Ordensschwester habe ich
institutionelle Rückendeckung. Sie wagen es nicht,
über die Klostermauern zu klettern. Und wir
haben gute Wachmänner vor der Tür. Dazu
kommt, dass sie Märtyrer kreieren würden,
wenn sie Leute wie mich töten. Und das wäre
keine kluge Strategie für die Regierung. Anders
sieht es für die Laiinnen aus. Die haben keinen
Schutz. Dort ist die Gefahr sehr real.»

Mary John ist nicht nur eine mutige Kämpferin,

sie ist auch Weltenbummlerin und
Mystikerin. Ihre Stationen sind über den Globus
verteilt. Von ihren vielen Auslandreisen hat sie
ihre Menschenfreundlichkeit, ihre Neugier, die
Lebensfreude und ihr unstillbares Interesse an
anderen Religionen mitgebracht. So meditiert
die Benediktinerin jeden Morgen und macht
diszipliniert ihre Shibashi-Übungen - manchmal

aber lenkt sie sich auch mit Computerspielen

wie Angry birds ab, erzählt sie
augenzwinkernd. Mary John bezieht ihre persönliche
Kraft aus der Meditation und der Kontemplation.

Sie beschreibt ihren Zustand mit malerischen

Worten: «Du kannst wie eine Insel sein,
die sich friedlich in der Sonne wärmt.» Das
Motto ora et labora der Benediktinerinnen
prägt Mary Johns Leben : «<Ora> ist für mich die
Kontemplation. Darin bin ich verwurzelt. Das
ist der Boden für die Prophezeiung der
Menschenrechte. <Labora> ist meine Arbeit, mein
Engagement gegen die Verletzung der
Menschenrechte. Eine Mystikerin ist eine Prophetin

in Kontemplation. Und eine Prophetin ist
eine Mystikerin in Aktion.» #
O Romana Büchel, *1970, arbeitet als Fachverantwort¬

liche für Geschlechtergerechtigkeit und
Kultursensibilität bei Fastenopfer. Das von Sister Mary John
Mananzan gegründete Institute of Women's Studies
(IWS) wird seit seinen Anfängen von Fastenopfer
unterstützt. Sister Mary John hat auch schon mehrfach
als Gast der Ökumenischen Kampagne die Schweiz
besucht.

32 Neue Wege 12.21


	Mystikerin in Aktion

