
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 12

Artikel: Theologische Ethik im Menschenrechtsdiskurs

Autor: Schliesser, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische
Ethik im

Menschenrechtsdiskurs

Christine Schliesser

Ressourcen zur Begründung der
Menschenrechte finden sich
auch in der theologischen Ethik.
Christliche Theologie darf
sich aber nur als eine, ausserdem
historisch belastete, Stimme
unter vielen verstehen. Mit
Dietrich Bonhoeffer kann sich
der Menschenrechtsdiskurs
in Inkarnation, Kreuz und
Auferstehung spiegeln.
Black Lives Matter. Hongkonger Regenschirmbewegung.

Lesbos. #MeToo. Schlagworte
aus den letzten Wochen und Monaten weisen
auf die drängende Aktualität des
Menschenrechtsgedankens hin. Seit der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte von 1948 gibt
es kaum eine politische Leitidee, die in ihrem
Bedeutungszugewinn mit dem Postulat
universeller Menschenrechte vergleichbar wäre,
dem «Gedanken also, allen Menschen stünden

- allein kraft ihres Titels als Menschen und
unabhängig von ihrer biologischen, sozialen

und individuellen Verschiedenheit - moralisch

begründete Rechte zu, die jede legitime
Rechtsordnung anerkennen und gewährleisten
muss.»1

Doch so unstrittig ihre Aktualität und
Relevanz, so umstritten sind die konkrete
Auslegung und, damit verbunden, die Begründung
der Menschenrechte. Diese zeigen sich offen
gegenüber unterschiedlichen Begründungsansätzen,

religiöser wie nicht religiöser Provenienz,

während sie zugleich auf diese angewiesen

sind. Im Folgenden soll skizziert werden,
welchen Beitrag theologische Ethik dazu leisten

kann.

Theologie und Menschenrechte -
eine wechselhafte Beziehung

Menschenrechte gründen sich in der allen
Menschen qua Menschsein zukommenden
Menschenwürde, der «Wurzel aller
Menschenrechte».2 In der europäischen
Geistesgeschichte wurde das Verständnis der
Menschenwürde sowohl von der antiken wie auch
von der christlichen Tradition beeinflusst. In
der christlichen Tradition wird Menschenwürde

vor allem mit der Rede von der
Gottebenbildlichkeit (Gen. 1,26 f.) verbunden.
Neben diese schöpfungstheologische Begründung

tritt im Neuen Testament unter anderem
der paulinische Gedanke der Gotteskindschaft
(Gal. 3,26-28). Im Anschluss an die Reformation

wird die Rechtfertigungslehre für die
Würde des Menschen fruchtbar gemacht, die
jedem Menschen sola gratia und ohne sein
Zutun zukommt.

Diesen gehaltvollen Ressourcen innerhalb
der christlichen Theologie zum Trotz fremdelte

diese lange mit dem Gedanken von auf
der Menschenwürde beruhenden Menschenrechten.

Dafür gab es zum einen innertheologische,

zum anderen gesellschaftliche bzw.
politische Gründe. Innertheologisch erwies sich
beispielsweise die Erbsündenlehre als
folgenschwer, da mit ihr die Annahme einherging,
der Mensch habe durch die Sünde auch die
ihm von Gott zukommende Würde verwirkt.
Darüber hinaus verband sich mit der problematischen

Unterscheidung zwischen Christinnen
und Nichtchrist*innen beziehungsweise Häre-
tikefinnen die Überzeugung, dass Menschenwürde

ein Privileg der Christinnen sei, womit
die grausame Verfolgung und Unterdrückung
von Nichtchristinnen (Judenpogrome,
Hexenverbrennungen etc.) gerechtfertigt wurden.
Aber auch eine durch ein hierarchisches
Stände- und Gesellschaftsbild beeinflusste
theologische Anthropologie stand den Ideen

Neue Wege 12.21 21



von Menschenwürde und Menschenrechten
entgegen. An die Stelle der allen
zukommenden Würde als dignitas trat ein
Würdeverständnis als honor, das Würde an Leistung
und gesellschaftliche Stellung band.3

Zu den theologischen Hypotheken traten
politische Entwicklungen wie die Französische
Revolution. Ihre dezidiert antikirchlichen Züge
sowie der Terror der Jakobiner sollten die mit
ihr verbundenen Menschenrechte für lange Zeit
aus Perspektive der Theologie diskreditieren.
Dies galt vor allem für die kontinentaleuropäische

Theologie, in der alternative Impulse,
wie sie beispielsweise von Immanuel Kant in
seiner Schrift Zum ewigen Frieden gezeichnet
werden, zunächst kaum aufgenommen wurden.

Anders verlief die Diskussion im
angelsächsischen Kontext. Dort wurden die
Menschenrechte nicht zuletzt in der Forderung
nach Religionsfreiheit verortet, wie sie etwa
in der nordamerikanischen Bill ofRights von
1789 zum Ausdruck gebracht wird.

Mit ihren - zunächst neben oder auch
gegen Theologie und Kirche entwickelten -
Elementen der Universalisierbarkeit, der
Emanzipation hin zu Freiheit, Gleichheit und
Partizipation sowie der rechtlich-politischen
Durchsetzbarkeit zeigen sich die Menschenrechte

als Kinder der Moderne. Die
demokratischen Umwälzungen Ende des 18.
Jahrhunderts verhalfen ihnen zum Durchbruch,
als zentrale Menschenrechtsdokumente wie
die amerikanische Virginia Bill of Rights
(1776) und die französische Déclaration des
droits de l'homme et du citoyen (1789)
Menschenrechte mit politischer Durchsetzbarkeit
verknüpften. Die Erschütterungen durch den
Zweiten Weltkrieg und das Naziregime Hessen
die Einsicht in die Notwendigkeit einer letzten
Berufungsinstanz auch jenseits von nationalen
Bürger- und Grundrechten weiterwachsen. Aus
der 1948 verabschiedeten Allgemeinen Erklärung

der Menschenrechte gingen verschiedene
internationale Menschenrechtskonventionen
hervor, die über völkerrechtliche Verbindlichkeit

für die Vertragsstaaten verfügen, darunter
der Internationale Pakt über bürgerliche und
politische Rechte sowie der Internationale
Pakt über wirtschaftliche, soziale und kulturelle

Rechte.
Während die Entwicklung der Menschenrechte

mit einem spezifischen historischen
Kontext verbunden ist, dessen
geistesgeschichtliche Quellen sich unter anderem aus
der griechischen Philosophie, dem Christentum,

der Renaissance und der Aufklärung speisen,

bedeutet dies nicht, dass die Menschenrechte

nur in diesem Kontext verständlich oder

anwendbar wären. «Der Aufweis solcher
historischer und ideengeschichtlicher Bezüge darf
[...] nicht zu dem Kurzschluss führen, die Idee
der Menschenrechte sei gleichsam im
kulturgenetischen Potenzial der abendländischen
Tradition von Anfang an grundgelegt und
deshalb substanziell und exklusiv an den Horizont
westlicher Kultur gebunden.»4

Für die Entwicklung des theologischen
Menschenrechtsdiskurses hat sich in der
Nachkriegszeit auch die weltweite ökumenische
Bewegung als fruchtbar erwiesen, etwa durch
den bis heute anhaltenden konziliaren Prozess
für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schöpfung. Zugleich gibt es jedoch anhaltende
Vorbehalte insbesondere auf Seiten mancher
orthodoxen Kirchen. Auch der interreligiöse
Dialog zu den Menschenrechten gestaltet sich
ambivalent, nicht zuletzt im Gespräch mit dem
Islam, wenn etwa die Kairoer Erklärung der
Menschenrechte im Islam (1990) Menschenrechte

unter den Scharia-Vorbehalt stellt.

Plädoyer für eine
(nicht exklusiv)

theologische Begründung
Ein Beitrag theologischer Ethik zum
Menschenrechtsdiskurs kann nur aus einer
Haltung der Bescheidenheit und in selbstkritischer

Auseinandersetzung mit der eigenen
Geschichte stattfinden. Die eine und für alle
plausible Begründung von Menschenrechten

gibt es schlechterdings nicht. Die Akzeptanz

der Menschenrechte durch jede*n von
uns als globale Bürgerinnen beruht grundlegend

auf unseren je partikularen Perspektiven

und ihren unterschiedlichen Begründungen.

Es geht um Begründungspolyphonie statt
Begründungsabstinenz.

Auch innerhalb der theologischen Ethik gibt
es verschiedene Positionen. Diese reichen von
einer strikten Ablehnung einer theologischen
Begründung, um den durch die historische
Genese offensichtlichen «säkularejn] (weltli-
che[nj) Charakter der Menschenrechte [...] zu
wahren» (Martin Honecker) bis zum Anliegen,
die «christlichen Wurzeln» (Konrad Hilpert) der
Menschenrechte theologisch aufzuweisen. Der
vorliegende Beitrag schlägt einen Mittelweg
ein. Auch die theologische Tradition beinhaltet
signifikante Ressourcen für die Begründung
von Menschenrechten. Unter der Leitperspektive

des gerechten Friedens geht etwa Friedrich
Lohmann der Frage nach, ob es ein spezifisch
christliches Menschenrechtskonzept gibt. Vor
allem unter Einbezug alttestamentlicher
Traditionen (z.B. Jes. 10,1 f.; Hiob 31,13 ff.) und der

22 Neue Wege 12.21



Schutzrechte der personae miserae skizziert
er Grundzüge einer Theologie der Menschenrechte.

Menschenrechte, wie sie uns in Politik
und Gesellschaft begegnen, haben keine
dogmatisch fixierte Gestalt, sondern
«Menschenrechtskonzeptionen spiegeln Menschenbilder
wider».5 Die Frage nach einem spezifisch
christlichen Menschenrechtsverständnis ist
daher stets mit einer spezifischen Anthropologie

verbunden. Es geht also bei einer
theologischen Plausibilisierung von Menschenrechten

um einen Debattenbeitrag, um eine Stimme
unter anderen - religiösen wie nichtreligiösen

- Stimmen. Der Anspruch ist
Gleichberechtigung, nicht Exklusivität.

Die Menschenrechte
als Vorletztes

Zur theologischen Standortbestimmung der
Menschenrechte wird hier auf den Theologen
zurückgegriffen, der in der deutschsprachigen
protestantischen Theologie «erstmals [...] eine
theologisch-ethische Lehre von Menschen-
und Grundrechten entwickelt»6 hat, Dietrich
Bonhoeffer. An die Stelle des problembehafteten

Raumdenkens einer Zwei-Reiche-Lehre
treten bei seiner Unterscheidung zwischen dem
Letzten und dem Vorletzten zeitliche Dimensionen,

um das Weltliche und das Geistliche
einander zuzuordnen. Das qualitativ Letzte ist das
Rechtfertigungsgeschehen aus Gnaden, denn
«es gibt kein Wort Gottes, das über seine Gnade
hinausgeht».7 Das rechtfertigende Wort Gottes
ist zudem auch zeitlich das Letzte, indem ihm
immer etwas Vorletztes vorausgeht: «ein Tun,
Leiden, Gehen, Wollen, Unterliegen, Aufstehen,

Bitten, Hoffen»8 - kurz, das menschliche
Leben in all seinen Facetten. In diesem Vorletzten

haben auch die Menschenrechte ihren Ort.
Dabei weist Bonhoeffer auf folgende zwei

Missverständnisse hin: Eine radikale Lösung
hat ausschliesslich das Letzte im Blick und
vernachlässigt das Vorletzte, während die
Kompromisslösung das Vorletzte betont und dabei
das Letzte aus den Augen verliert. Demgegenüber

unterstreicht er die Verbundenheit beider,
allerdings in einem gänzlich asymmetrischen
Verhältnis. Das Vorletzte erhält in seinem
Bezug auf das Letzte seinen Wert und seine
Bedeutung - nicht etwa umgekehrt. Diese
Verhältnisbestimmung hat Konsequenzen für den
Gedanken der Menschenrechte. Denn: «Das
Vorletzte muss um des Letzten willen gewahrt
bleiben. Eine willkürliche Zerstörung des
Vorletzten tut dem Letzten ernstlich Eintrag.»9
Es gibt also Zustände auf der Welt, die für
das Letzte ein ernst zu nehmendes Hindernis

darstellen. Es gibt ein Mass an Ungerechtigkeit,

an Armut, an Verzweiflung und
Unterdrückung, das es Menschen nahezu unmöglich
macht, das Wort der Gnade zu vernehmen. Aus
der Perspektive des Letzten erwächst daher ein
unmittelbarer Auftrag für das Vorletzte, aus
der Rechtfertigung der Einsatz für das Recht.
Vor diesem Hintergrund erweisen sich
Menschenrechte nicht als etwas Sekundäres oder
gar Fremdes, sondern als genuiner Bestandteil
christlicher Existenz. «Dem Hungernden Brot
verschaffen ist Wegbereitung für das Kommen
der Gnade.»10 Mit anderen Worten: Der Einsatz

für die Menschenrechte ist Partizipation
am Reich Gottes.

Inkarnation, Kreuz
und Auferstehung - Spiegel

der Menschenrechte
Die Verschränkung des Letzten und Vorletzten

wird bei Bonhoeffer deutlich, indem er die
klassischen christologischen Themen Inkarnation,

Kreuz und Auferstehung für die christliche

Existenz fruchtbar macht. «Christliches
Leben ist Leben mit dem menschgewordenen,
gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus,

dessen Wort als ganzes uns in der Botschaft
von der Rechtfertigung des Sünders begegnet.
Christliches Leben heisst Menschsein inkraft
der Menschwerdung, heisst gerichtet und
begnadigt sein inkraft des Kreuzes, heisst ein
neues Leben leben in der Kraft der Auferstehung.

Eines nicht ohne das andere.»11
Mit der Inkarnation steht der Theologie ein

ungemein kraftvolles Bild für den
Menschenrechtsdiskurs zur Verfügung. Der menschgewordene

Gott verweist dabei auf die körperliche

Dimension von Menschenrechten. Es ist
die leibliche Verfasstheit, die zur Grundvoraussetzung

von Rechten überhaupt wird. Neben
die Kant'sche Einsicht in die Autonomie und
Freiheit des Individuums zur Begründung von
Rechten und Ansprüchen ist dabei Fichtes
Würdigung der Leiblichkeit zu stellen. Aus dieser
Einsicht entwickelt auch Bonhoeffer seine
bemerkenswerte Grundlegung der Menschenrechte

und betont die Vorrangstellung des
«Recht[s] auf leibliches Leben».12 «Da mit dem
Tode alle Rechte erlöschen, so ist die Erhaltung

des leiblichen Lebens die Grundlage aller
natürlichen Rechte überhaupt und darum mit
einer besonderen Wichtigkeit ausgestattet.»13

Auf die körperliche Dimension der
Menschenrechte, ihre Unlösbarkeit von den
Grundbedingungen menschlicher Existenz wie Nata-
lität und Mortalität (Hannah Arendt), macht
auch das unscheinbare Wörtchen «geboren» in

Neue Wege 12.21 23



Menschenrechte

ziel«
auf
Kerninhalte

des christlichen

Glaubens:
Freiheit,
Gerechtigkeit,

Nächstenliebe

und
Solidarität

Artikel 1 der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte aufmerksam. Überlegungen zur
normativen Relevanz des Körpers lassen sich
mit dessen Vulnerabilität verbinden. «Dass der
Gedanke einer ethisch schützenswerten Person
überhaupt verständlich ist, beruht auf der
Voraussetzung, dass wir uns als verletzliche Wesen
verstehen.»14 Mit der leiblichen Dimension
der Menschenrechte rücken verstärkt die
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte
in den Blick und machen deutlich: Subsistenz
und Freiheitsvollzug sind Schwestern. Mit der
Inkarnation verbindet sich darüber hinaus der
Gedanke der Sakralität der Person. Ein Gott,
der menschliche Gestalt annimmt - in
unüberbietbarer Weise zeigen sich darin die Würde
und der Wert eines jeden Menschen.

Das Kreuz weist zunächst auf die
Ohnmacht Gottes. Das Kreuz ist das Ende von
falschen Gottesvorstellungen. Der Gottmensch
am Kreuz ist nicht zuletzt darin ganz Gott,
dass er so gar nicht in den menschlichen
Vorstellungshorizont passt. Es ist durch seine
Ohnmacht, dass Gott «in der Welt Macht und
Raum»15 gewinnt. Vor diesem Hintergrund
können die Menschenrechte und die
Ohnmachtserfahrungen der zahllosen Opfer von
Menschenrechtsverletzungen in der Tat zu
einer «Form der Gottesrede [werden], welche
die Christinnen und Christen weitgehend noch
lernen müssen».16 Im zu Tode gefolterten
Gottessohn zeigt sich Gottes Mitleiden mit den
Leidenden dieser Welt. Es ist am Kreuz, wo sich
die «biblische Option für die Schwachen»17 in
unüberbietbarer Weise zeigt. In den Opfern
von Menschenrechtsverletzungen begegnet
uns auch heute der Mann der Schmerzen. Vietnam

ist Golgatha, so formulierte Dorothee
Solle ihren Protest gegen den Vietnamkrieg.
Aus Gottes radikaler Option für die Schwachen
erwächst die menschliche Solidarität mit den
Entrechteten und Marginalisierten.

Der Justizmord vor zwei Jahrtausenden
macht nicht nur auf die Grenzen jedes
Rechtssystems aufmerksam, sondern richtet den Blick
zugleich auf die Funktionsweisen der Macht.
Gegen den uneingeschränkten Glauben an die
Kraft auch des liberalen Rechts zeigt sich das
«Paradox des Rechts» nicht zuletzt darin, dass
die Marginalisierten, also diejenigen, deren
Rechte verletzt werden, in der Regel keinen
Zugang zum Rechtsdiskurs haben.18 Auf diese
Weise dient das Recht der Macht der Mächtigen.

Auch der Menschenrechtsdiskurs, theologisch

oder nicht, ist kritisch und selbstkritisch
auf solche impliziten Ausschlussmechanismen
zu hinterfragen. Dies gilt insbesondere dann,
wenn ihre Schutzfunktion für die Entrechteten

Neue Wege 12.21



und Marginalisierten aus den Augen verloren
wird und sie als Ermächtigungsinstrument
missbraucht werden.

Das Kreuzesgeschehen richtet die
Aufmerksamkeit auf menschliches Versagen und
Fehlerhaftigkeit - theologisch gesprochen:
Sünde. Versagen und Verletzungen werden
ernst genommen und zugleich werden
konstruktive Wege ihrer Überwindung aufgezeigt.
Gnade, Vergebung und Versöhnung treten hier
als wirkmächtige Ressourcen auf den Plan,
die Opfern wie Täterinnen einen Neuanfang
ermöglichen. Kontexte wie das postgenozidale
Ruanda weisen auf die Bedeutung von sozialen

Prozessen der Versöhnung im Anschluss
an Erfahrungen massiver Menschenrechtsverletzungen

hin, die weit über den religiösen
Raum hinausreichen.19

Darin klingt bereits das Motiv der
Auferstehung an. Die christliche Überzeugung,
dass Gewalt, Ungerechtigkeit und Tod nicht
das letzte Wort haben, spiegelt eine grenzenlose

Hoffnung wider. Gegen Verzweiflung
und Zynismus wird ein weiter Horizont
aufgespannt, der das eigene Leben umfängt und
zugleich transzendiert. Damit verbindet sich
nicht nur Trost angesichts unaussprechlichen

Leids, sondern auch der Impuls, sich der
Ungerechtigkeit entgegenzustemmen. «Mag
sein, dass der Jüngste Tag morgen anbricht,
dann wollen wir gern die Arbeit für eine bessere

Zukunft aus der Hand legen, vorher aber
nicht.»20 Vor diesem Hintergrund können die
Menschenrechte als Kriterien staatlichen wie
auch institutionellen und individuellen
Handelns fungieren.

Und noch etwas verbindet sich mit der
Auferstehung, nämlich die Einsicht in die
Unverfügbarkeit des Glaubens. Daraus erwächst
nicht nur die Pluralismusfähigkeit des christlichen

Glaubens, sondern zugleich eine Offenheit

gegenüber anderen religiösen wie
nichtreligiösen Traditionen. Der Menschenrechts-
diskurs wie auch das Engagement für
Menschenrechte stellen sich damit als grundlegend
kooperative Angelegenheiten dar, die
Menschen mit unterschiedlichen Wurzeln einbinden

und verbinden.
Menschenrechte zielen auf Kerninhalte

des christlichen Glaubens wie Freiheit,
Gerechtigkeit, Nächstenliebe und Solidarität

mit den Schwachen und Marginalisierten.
Die Auseinandersetzung mit den eigenen
schuldhaften Versäumnissen, etwa im Blick
auf eine theologische Legitimierung der
Apartheid bis weit in die zweite Hälfte des
20. Jahrhunderts hinein, verhilft der Theologie

zu einem tieferen Verständnis der eigenen

Neue Wege 12.21

Der Ein-
S3IZ
ür die



Glaubenstradition. Indem sie die eigenen Defizite

kritisch und selbstkritisch erkennt und
benennt, wird die Theologie zugleich zu einer
vertrauenswürdigen Gesprächspartnerin im
Menschenrechtsdiskurs.

Black Lives Matter, die Hongkonger
Regenschirmbewegung, Lesbos, #MeToo. In unserer

pluralen und globalen Welt sind der
Menschenrechtsdiskurs und dessen Umsetzung auf
die konstruktiven Beiträge aller beteiligten
Akteur*innen angewiesen. Ihre Stimme und die
ihr eigenen Ressourcen einzubringen - darunter

ihre starken Bilder von Inkarnation, Kreuz
und Auferstehung -, gehört zu den Kernaufgaben

einer theologischen Ethik. •
O Christine Schliesser, *1977, ist Privatdozentin für

Systematische Theologie und Ethik am Ethik-Zentrum
der Universität Zürich und Studienleiterin am
ökumenischen Zentrum Glaube und Gesellschaft der
Universität Fribourg sowie Research Fellow in Studies
in Historical Trauma and Transformation der Universität

Stellenbosch, Südafrika.

O Dieser Beitrag ist eine stark gekürzte Version des
Beitrags Menschenrechte - zum Beitrag theologischer
Ethik im aktuellen Menschenrechtsdiskurs.
In: Zeitschrift fürEvangelische Ethik 65. Jg. 2021,
S.261-272. Dort finden sich ausführliche Verweise
auf die Literatur.

1 Hans-Richard Reuter (Hrsg.) : Ethik der Menschen¬
rechte. Zum Streit um die Universalität einer Idee.
Bd.l, Tübingen 1999, VII.

2 Jürgen Moltmann : Menschenwürde, Recht und
Freiheit. Stuttgart 1971.

3 Vgl. hierzu Wolfgang Huber / Heinz-Eduard Tödt:
Menschenrechte. Perspektiven einer menschlichen
Welt. Stuttgart 1977.

4 Heiner Bielefeldt: «Westliche» vs. «islamische»
Menschenrechte?ZurKritik an kulturalistischen
Vereinnahmungen derMenschenrechtsidee. In: Mechthild

Rumpf / Ute Gerhard / Mechtild M. Jansen
(Hrsg.): Facetten islamischer Welten. Geschlechterordnungen,

Frauen- und Menschenrechte in der
Diskussion. Bielefeld 2003, S. 123-142, hier S. 129.

5 Friedrich Lohmann: GerechterFrieden und Menschen¬
rechte. Entwurfeiner Theologie der Menschenrechte in
friedensethischer Absicht. In: Sarah Jäger / Friedrich
Lohmann (Hrsg.): Eine Theologie der Menschenrechte.
Frieden undRecht. Bd.2. Wiesbaden 2019, S. 47-120,
hier S. 65.

6 So die Herausgeber von Bonhoeffers Ethik. Dietrich
Bonhoeffer: Ethik. Hg. von Ilse Tödt u. a., München
1992, S.217.

7 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 140.

8 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 141.

9 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 152.

10 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 155.

11 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 150.

12 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 179.

13 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S. 179.

14 Anne Reichold : Ethik und die vergessene Leiblichkeit.
Zum Personbegriff in dergegenwärtigen Philosophie.
In: Christina Aus der Au / David Plüss (Hrsg.): Körper-
Kulte. Wahrnehmungen von Leiblichkeit in Theologie,
Religions- und Kulturwissenschaften. Zürich 2007,
S. 95-116, hier S. 113.

15 Dietrich Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung.
Briefe und AufZeichnungen aus derHaft. DBW 8, hg.
von Christian Gremmels / Eberhardt Betghe / Renate
Bethge, München 1998, S.535.

16 Hans-Joachim Sander: Macht im Zeichen der Opfer.
Die Gottesspur derMenschenrechte. In: Thomas
Eggensperger / Ulrich Engel / Frano Prcela (Hrsg.) :

Menschenrechte. Gesellschaftspolitische und
theologische Reflexionen in europäischer Perspektive.
Münster 2004, S.75-101, hier S.93.

17 Heinrich Bedford-Strohm : Menschenrechte und
Menschenwürde in der Perspektive Öffentlicher
Theologie. In: InternationalJournal of Orthodox
Theology2 (2011), S. 5-20, hier S. 14.

18 Vgl. Ulrike Auga: SexuelleRechte und Menschenrechte.
Probleme der interkulturellen Debatte. In: Zeitschrift
für Germanistik Neue Folge 18 (2008), S. 357-369,
hier S. 365.

19 Vgl. Christine Schliesser / S. Ayse Kadayifci-
Orellana / Pauline Kollontai: Religion Matters - On
the Significance ofReligion in Conflict and Conflict
Resolution. Abingdon/UK2021, S. 103-116.

20 Bonhoeffer (wie Anm. 15), S. 36.

26 Neue Wege 12.21



dein ermöglicht. Essenzielle Bedürfnisse
wie Frischluftzufuhr, Warmwasser,
Essensausgabe sollen von aussen mechanisch
gesteuert und unvorhersehbaren, willkürlich
scheinenden Regeln folgen ö. Noch viel
effektiver als extreme Restriktion ist nämlich
das Gefühl der konstanten Unsicherheit,
welches durch subtile Willkürhandlungen
ausgelöst werden kann.

JVA Pöschwies ist der Beweis für Schweizer

Qualitätsfolter, denn hinter ihren Mauern

wird seit 3 Jahren ohne Unterbruch
gefoltert. Dafür haben sie ein ausgeklügeltes
System entwickelt nach Schweizer
Qualitätsstandards: Sauber, diskret und höchst
effektiv. VW r
Mit SWISS QUALITY TORTURE kann man
effizient die Identität und Psyche eines

Insassen durch Isolationshaft brechen. Die
drei Zauberwörter sind: 1 Dauer, 2)
Kontrolle und 3) Reizentzug. P"

Das Ziel von SWISS QUALITY TORTURE
ist es, einen konstanten Zustand der
sensorischen Deprivation zu erreichen - sprich,
dem Gehirn nicht genügend Stimulation zu

geben, um funktional zu bleiben. ©

Eine monotone Färb- und Geräuschkulisse
und eine akustisch hervorragende Isolation

unterstützen den Wahnsinn der Isola-
Efessfe. tion. Insassen dürfen nicht durch
M3ÊM lautes Zurufen kommunizieren

- ~VwL können. Es empfiehlt sich einerl Lüftungsanlage, mit der sich

HB ein sonores Grundrauschen
• II erzeugen lässt.

Internationale Standards wie die Nelson

Mandela-Regeln der UN sehen eine

Obergrenze von 15 Tagen für die *gâ

Anwendung von Isolationshaft
vor Das finden wir problema-
tisch. Denn erst nach diesem illf'
Zeitraum treten irreversible
Schäden an der psychischen Mfë-——
und physischen Gesundheit jHr
der Insassen auf. & fjltö r— *T?-f Kontakt zu anderen Men-

'sehen, Insassen oder Personal

|pf sind um jeden Preis zu unter-
|ff binden. Das sensorische Erleb-

WÊ nis. wie z.B. eine Umarmung ei-

j| W nes geliebten Familienmitglieds,
"Jimjy wird häufig unterschätzt; über Be-

rührungen wird enorm viel Stimulation

übertragen. Allfällige Besuche sind
deshalb hinter einer dicken Trennscheibe
zu empfangen, f|f Mit einem vollautomatischen

Schleusensystem - ähnlich wie im
Zoo oder Grosstiergehege - kann der
Hofgang ohne Gefängnispersonal stattfinden.
Hauptsache, die Insassen bleiben alleine.
Immer alleine. Alleine. Immer.

Die Schweiz hat glücklicher-
weise einen grosszügigen
gesetzlichen as Spielraum für die 111?

Anwendung von Isolationshaft. f

Besonders wenn Bedenken bezüg- ^
lieh Sicherheit oder Fluchtgefahr
bestehen, können Insassen hierzulande in

Isolationshaft geführt werden. ié 1

IM ll-ll LOiy
Insassen müssen zu jeder Zeit daran erinnert

werden, dass sie keine Kontrolle über
ihre eigene Situation haben und nichts daran

ändern können. Das erfordert eine
Zelleninfrastruktur, die dem Insassen keine

Unser it it it it it Fazit: Schweizerische
Folterqualität muss unabsehbar sein

Gelegenheit zum selbstbestimmten Han- und ist potenziell unendlich.



Ja, meine Damen und Herren. Brian wird
gefoltert. Die Schweiz foltert. Wir foltern!

Ein grosser Dank gilt der Schweizer
Öffentlichkeit V, ohne deren wohlwollende
Unterstützung wären Errungenschaften wie
SWISS QUALITY TORTUREnicht möglich.
Nur in diesem ausgezeichneten politischen
Klima der Angst 'r, einem ausgeprägten
Sicherheitsbedürfnis "Y, für das man auch
bereit ist Menschenrechtsverletzungen in

Kauf zu nehmen "R, strukturellen Rassismus

^ und Dämonisierung A von devian-
tem Verhalten, lassen sich die Investitionen
in die notwendige Infrastruktur realisieren.

Doch all das ist nicht selbstverständlich.
Internationale Gremien wie der IRCT
(International Rehabilitation Council for Torture
Victims) oder IFEG (International Forensic

Expert Group) und der UNO-Sonderbe-

richterstatter für Folter Nils Melzer prangern

diese Innovation an. Aber was würde
dann aus der sicheren Schweiz?

Mit Sorge nehmen wir darum zur Kenntnis,
dass selbst die Nationale Kommission zur
Verhütung von Folter (NKVF), mit der wir
in der Vergangenheit eine so konstruktive
und freundschaftliche Beziehung hatten
©, neuerdings Zweifel am Erfolgskonzept
von SWISS QUALITY TORTURE zu hegen
scheint © (vgl. Haftbedingungen von B.K.

in der JVA Pöschwies / 22.09.2021). Nur
wenn die Schweiz geschlossen hinter der
helvetischen Folterqualität steht, können
wir die Aushöhlung unserer totalen
Sicherheitsdienstleistungen abwehren. +-

Mehr als je zuvor gilt: Schützen Sie mit uns
den Traum von grenzenloser Folter im Land

der Menschenrechte. Y

BIGDREAMS.CH


	Theologische Ethik im Menschenrechtsdiskurs

