Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 12

Artikel: Theologische Ethik im Menschenrechtsdiskurs
Autor: Schliesser, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische
Ethik im
Menschen-
rechtsdiskurs

Christine Schliesser

Ressourcen zur Begriindung der
Menschenrechte finden sich
auch in der theologischen Ethik.
Christliche Theologie darf

sich aber nur als eine, ausserdem
historisch belastete, Stimme
unter vielen verstehen. Mit
Dietrich Bonhoeffer kann sich
der Menschenrechtsdiskurs

in Inkarnation, Kreuz und Aufer-
stehung spiegeln.

Black Lives Matter. Hongkonger Regenschirm-
bewegung. Lesbos. #MeToo. Schlagworte
aus den letzten Wochen und Monaten weisen
auf die dringende Aktualitit des Menschen-
rechtsgedankens hin. Seit der Allgemeinen
Erkliarung der Menschenrechte von 1948 gibt
es kaum eine politische Leitidee, die in ihrem
Bedeutungszugewinn mit dem Postulat uni-
verseller Menschenrechte vergleichbar wire,
dem «Gedanken also, allen Menschen stiin-

den — allein kraft ihres Titels als Menschen und
unabhingig von ihrer biologischen, sozialen

Neue Wege 12.21

und individuellen Verschiedenheit — mora-
lisch begriindete Rechte zu, die jede legitime
Rechtsordnung anerkennen und gewéhrleisten
muss.»!

Doch so unstrittig ihre Aktualitit und Rele-
vanz, so umstritten sind die konkrete Aus-
legung und, damit verbunden, die Begriindung
der Menschenrechte. Diese zeigen sich offen
gegeniiber unterschiedlichen Begriindungs-
ansitzen, religioser wie nicht religioser Prove-
nienz, wiahrend sie zugleich auf diese angewie-
sen sind. Im Folgenden soll skizziert werden,
welchen Beitrag theologische Ethik dazu leis-
ten kann.

Theologie und Menschenrechte —
eine wechselhafte Beziehung

Menschenrechte griinden sich in der allen
Menschen qua Menschsein zukommenden
Menschenwiirde, der «Wurzel aller Men-
schenrechte».? In der europiischen Geistes-
geschichte wurde das Verstdndnis der Men-
schenwiirde sowohl von der antiken wie auch
von der christlichen Tradition beeinflusst. In
der christlichen Tradition wird Menschen-
wiirde vor allem mit der Rede von der Gott-
ebenbildlichkeit (Gen. 1,26 f.) verbunden.
Neben diese schopfungstheologische Begriin-
dung tritt im Neuen Testament unter anderem
der paulinische Gedanke der Gotteskindschaft
(Gal.3,26—28). Im Anschluss an die Reforma-
tion wird die Rechtfertigungslehre fiir die
Wiirde des Menschen fruchtbar gemacht, die
jedem Menschen sola gratia und ohne sein
Zutun zukommt,

Diesen gehaltvollen Ressourcen innerhalb
der christlichen Theologie zum Trotz frem-
delte diese lange mit dem Gedanken von auf
der Menschenwiirde beruhenden Menschen-
rechten. Dafiir gab es zum einen innertheologi-
sche, zum anderen gesellschaftliche bzw. poli-
tische Griinde. Innertheologisch erwies sich
beispielsweise die Erbsiindenlehre als folgen-
schwer, da mit ihr die Annahme einherging,
der Mensch habe durch die Siinde auch die
ihm von Gott zukommende Wiirde verwirkt.
Dariiber hinaus verband sich mit der problema-
tischen Unterscheidung zwischen Christ*innen
und Nichtchrist*innen beziehungsweise Hire-
tiker*innen die Uberzeugung, dass Menschen-
wiirde ein Privileg der Christ*innen sei, womit
die grausame Verfolgung und Unterdriickung
von Nichtchrist*innen (Judenpogrome, Hexen-
verbrennungen etc.) gerechtfertigt wurden.
Aber auch eine durch ein hierarchisches
Stinde- und Gesellschaftsbild beeinflusste
theologische Anthropologie stand den Ideen

21



von Menschenwiirde und Menschenrechten
entgegen. An die Stelle der allen zukom-
menden Wiirde als dignitas trat ein Wiirde-
verstindnis als honor, das Wiirde an Leistung
und gesellschaftliche Stellung band.3

Zu den theologischen Hypotheken traten
politische Entwicklungen wie die Franzosische
Revolution. Ihre dezidiert antikirchlichen Ziige
sowie der Terror der Jakobiner sollten die mit
ihr verbundenen Menschenrechte fiir lange Zeit
aus Perspektive der Theologie diskreditieren.
Dies galt vor allem fiir die kontinentaleuropa-
ische Theologie, in der alternative Impulse,
wie sie beispielsweise von Immanuel Kant in
seiner Schrift Zum ewigen Frieden gezeichnet
werden, zundchst kaum aufgenommen wur-
den. Anders verlief die Diskussion im angel-
sdchsischen Kontext. Dort wurden die Men-
schenrechte nicht zuletzt in der Forderung
nach Religionsfreiheit verortet, wie sie etwa
in der nordamerikanischen Bill of Rights von
1789 zum Ausdruck gebracht wird.

Mit ihren — zunichst neben oder auch
gegen Theologie und Kirche entwickelten —
Elementen der Universalisierbarkeit, der
Emanzipation hin zu Freiheit, Gleichheit und
Partizipation sowie der rechtlich-politischen
Durchsetzbarkeit zeigen sich die Menschen-
rechte als Kinder der Moderne. Die demo-
kratischen Umwilzungen Ende des 18.Jahr-
hunderts verhalfen ihnen zum Durchbruch,
als zentrale Menschenrechtsdokumente wie
die amerikanische Virginia Bill of Rights
(1776) und die franzdésische Déclaration des
droits de ’homme et du citoyen (1789) Men-
schenrechte mit politischer Durchsetzbarkeit
verkniipften. Die Erschiitterungen durch den
Zweiten Weltkrieg und das Naziregime liessen
die Einsicht in die Notwendigkeit einer letzten
Berufungsinstanz auch jenseits von nationalen
Biirger- und Grundrechten weiterwachsen. Aus
der 1948 verabschiedeten Allgemeinen Erkla-
rung der Menschenrechte gingen verschiedene
internationale Menschenrechtskonventionen
hervor, die iiber volkerrechtliche Verbindlich-
keit fiir die Vertragsstaaten verfiigen, darunter
der Internationale Pakt iiber biirgerliche und
politische Rechte sowie der Internationale
Pakt iiber wirtschaftliche, soziale und kultu-
relle Rechte.

Wihrend die Entwicklung der Menschen-
rechte mit einem spezifischen historischen
Kontext verbunden ist, dessen geistesge-
schichtliche Quellen sich unter anderem aus
der griechischen Philosophie, dem Christen-
tum, der Renaissance und der Aufklarung spei-
sen, bedeutet dies nicht, dass die Menschen-
rechte nur in diesem Kontext verstindlich oder

22

anwendbar wiren. «Der Aufweis solcher histo-
rischer und ideengeschichtlicher Beziige darf
[...] nicht zu dem Kurzschluss fiihren, die Idee
der Menschenrechte sei gleichsam im kultur-
genetischen Potenzial der abendldndischen
Tradition von Anfang an grundgelegt und des-
halb substanziell und exklusiv an den Horizont
westlicher Kultur gebunden.»*

Fiir die Entwicklung des theologischen
Menschenrechtsdiskurses hat sich in der Nach-
kriegszeit auch die weltweite 6kumenische
Bewegung als fruchtbar erwiesen, etwa durch
den bis heute anhaltenden konziliaren Prozess
fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schopfung. Zugleich gibt es jedoch anhaltende
Vorbehalte insbesondere auf Seiten mancher
orthodoxen Kirchen. Auch der interreligiose
Dialog zu den Menschenrechten gestaltet sich
ambivalent, nicht zuletzt im Gesprich mitdem
Islam, wenn etwa die Kairoer Erkldrung der
Menschenrechte im Islam (1990) Menschen-
rechte unter den Scharia-Vorbehalt stellt.

Pladoyer fiir eine
(nicht exklusiv)
theologische Begriindung

Ein Beitrag theologischer Ethik zum Men-
schenrechtsdiskurs kann nur aus einer Hal-
tung der Bescheidenheit und in selbstkriti-
scher Auseinandersetzung mit der eigenen
Geschichte stattfinden. Die eine und fiir alle
plausible Begriindung von Menschenrech-
ten gibt es schlechterdings nicht. Die Akzep-
tanz der Menschenrechte durch jede*n von
uns als globale Biirger*innen beruht grund-
legend auf unseren je partikularen Perspek-
tiven und ihren unterschiedlichen Begriindun-
gen. Es geht um Begriindungspolyphonie statt
Begriindungsabstinenz.

Auchinnerhalb der theologischen Ethik gibt
es verschiedene Positionen. Diese reichen von
einer strikten Ablehnung einer theologischen
Begriindung, um den durch die historische
Genese offensichtlichen «sdkulare[n] (weltli-
che[n]) Charakter der Menschenrechte [...] zu
wahren» (Martin Honecker) bis zum Anliegen,
die «christlichen Wurzeln» (Konrad Hilpert) der
Menschenrechte theologisch aufzuweisen. Der
vorliegende Beitrag schligt einen Mittelweg
ein. Auch die theologische Tradition beinhaltet
signifikante Ressourcen fiir die Begriindung
von Menschenrechten. Unter der Leitperspek-
tive des gerechten Friedens geht etwa Friedrich
Lohmann der Frage nach, ob es ein spezifisch
christliches Menschenrechtskonzept gibt. Vor
allem unter Einbezug alttestamentlicher Tradi-
tionen (z.B.Jes. 10,1 f.; Hiob 31,13 ff.) und der

Neue Wege 12,21



Schutzrechte der personae miserae skizziert
er Grundziige einer Theologie der Menschen-
rechte. Menschenrechte, wie sie uns in Politik
und Gesellschaft begegnen, haben keine dog-
matisch fixierte Gestalt, sondern «Menschen-
rechtskonzeptionen spiegeln Menschenbilder
wider».> Die Frage nach einem spezifisch
christlichen Menschenrechtsverstindnis ist
daher stets mit einer spezifischen Anthropo-
logie verbunden. Es geht also bei einer theolo-
gischen Plausibilisierung von Menschenrech-
ten um einen Debattenbeitrag, um eine Stimme
unter anderen — religiosen wie nichtreligio-
sen — Stimmen. Der Anspruch ist Gleichbe-
rechtigung, nicht Exklusivitit.

Die Menschenrechte
als Vorletztes

Zur theologischen Standortbestimmung der
Menschenrechte wird hier auf den Theologen
zuriickgegriffen, der in der deutschsprachigen
protestantischen Theologie «erstmals |...] eine
theologisch-ethische Lehre von Menschen-
und Grundrechten entwickelt»® hat, Dietrich
Bonhoeffer. An die Stelle des problembehaf-
teten Raumdenkens einer Zwei-Reiche-Lehre
treten bei seiner Unterscheidung zwischen dem
Letzten und dem Vorletzten zeitliche Dimensi-
onen, um das Weltliche und das Geistliche ein-
ander zuzuordnen. Das qualitativ Letzte ist das
Rechtfertigungsgeschehen aus Gnaden, denn
«es gibt kein Wort Gottes, das iiber seine Gnade
hinausgeht».” Das rechtfertigende Wort Gottes
ist zudem auch zeitlich das Letzte, indem ihm
immer etwas Vorletztes vorausgeht: «ein Tun,
Leiden, Gehen, Wollen, Unterliegen, Aufste-
hen, Bitten, Hoffen»® —kurz, das menschliche
Leben in all seinen Facetten. In diesem Vorletz-
ten haben auch die Menschenrechte ihren Ort.

Dabei weist Bonhoeffer auf folgende zwei
Missverstindnisse hin: Eine radikale Losung
hat ausschliesslich das Letzte im Blick und ver-
nachlissigt das Vorletzte, wiahrend die Kom-
promisslosung das Vorletzte betont und dabei
das Letzte aus den Augen verliert. Demgegen-
iiber unterstreicht er die Verbundenheit beider,
allerdings in einem génzlich asymmetrischen
Verhiltnis. Das Vorletzte erhilt in seinem
Bezug auf das Letzte seinen Wert und seine
Bedeutung — nicht etwa umgekehrt. Diese Ver-
hiltnisbestimmung hat Konsequenzen fiir den
Gedanken der Menschenrechte. Denn: «Das
Vorletzte muss um des Letzten willen gewahrt
bleiben. Eine willkiirliche Zerstorung des Vor-
letzten tut dem Letzten ernstlich Eintrag.»®
Es gibt also Zustinde auf der Welt, die fiir
das Letzte ein ernst zu nehmendes Hindernis

Neue Wege 12.21

darstellen. Es gibt ein Mass an Ungerechtig-
keit, an Armut, an Verzweiflung und Unter-
driickung, das es Menschen nahezu unméglich
macht, das Wort der Gnade zu vernehmen. Aus
der Perspektive des Letzten erwichst daher ein
unmittelbarer Auftrag fiir das Vorletzte, aus
der Rechtfertigung der Einsatz fiir das Recht.
Vor diesem Hintergrund erweisen sich Men-
schenrechte nicht als etwas Sekundéres oder
gar Fremdes, sondern als genuiner Bestandteil
christlicher Existenz. «Dem Hungernden Brot
verschaffen ist Wegbereitung fiir das Kommen
der Gnade.»1° Mit anderen Worten: Der Ein-
satz fiir die Menschenrechte ist Partizipation
am Reich Gottes.

Inkarnation, Kreuz
und Auferstehung — Spiegel
der Menschenrechte

Die Verschrinkung des Letzten und Vorletz-
ten wird bei Bonhoeffer deutlich, indem er die
klassischen christologischen Themen Inkarna-
tion, Kreuz und Auferstehung fiir die christ-
liche Existenz fruchtbar macht. «Christliches
Leben ist Leben mit dem menschgewordenen,
gekreuzigten und auferstandenen Jesus Chris-
tus, dessen Wort als ganzes uns in der Botschaft
von der Rechtfertigung des Siinders begegnet.
Christliches Leben heisst Menschsein inkraft
der Menschwerdung, heisst gerichtet und be-
gnadigt sein inkraft des Kreuzes, heisst ein
neues Leben leben in der Kraft der Auferste-
hung. Eines nicht ohne das andere.»!!

Mit der Inkarnation steht der Theologie ein
ungemein kraftvolles Bild fiir den Menschen-
rechtsdiskurs zur Verfiigung. Der menschge-
wordene Gott verweist dabei auf die korper-
liche Dimension von Menschenrechten. Es ist
die leibliche Verfasstheit, die zur Grundvoraus-
setzung von Rechten iiberhaupt wird. Neben
die Kant’sche Einsicht in die Autonomie und
Freiheit des Individuums zur Begriindung von
Rechten und Anspriichen ist dabei Fichtes Wiir-
digung der Leiblichkeit zu stellen. Aus dieser
Einsicht entwickelt auch Bonhoeffer seine
bemerkenswerte Grundlegung der Menschen-
rechte und betont die Vorrangstellung des
«Recht[s] auf leibliches Leben».1? «Da mit dem
Tode alle Rechte erloschen, so ist die Erhal-
tung des leiblichen Lebens die Grundlage aller
natiirlichen Rechte iiberhaupt und darum mit
einer besonderen Wichtigkeit ausgestattet.»13

Auf die korperliche Dimension der Men-
schenrechte, ihre Unlésbarkeit von den Grund-
bedingungen menschlicher Existenz wie Nata-
litat und Mortalitdt (Hannah Arendt), macht
auch das unscheinbare Wortchen «geboren» in

23



k
Nachste
| -upd

Artikel 1 der Allgemeinen Erklarung der Men-
schenrechte aufmerksam. Uberlegungen zur
normativen Relevanz des Korpers lassen sich
mit dessen Vulnerabilitit verbinden. «Dass der
Gedanke einer ethisch schiitzenswerten Person
iberhaupt verstiandlich ist, beruht auf der Vor-
aussetzung, dass wir uns als verletzliche Wesen
verstehen.»!* Mit der leiblichen Dimension
der Menschenrechte riicken verstirkt die wirt-
schaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte
in den Blick und machen deutlich: Subsistenz
und Freiheitsvollzug sind Schwestern. Mit der
Inkarnation verbindet sich dariiber hinaus der
Gedanke der Sakralitit der Person. Ein Gott,
der menschliche Gestalt annimmt — in uniiber-
bietbarer Weise zeigen sich darin die Wiirde
und der Wert eines jeden Menschen.

Das Kreuz weist zunidchst auf die Ohn-
macht Gottes. Das Kreuz ist das Ende von fal-
schen Gottesvorstellungen. Der Gottmensch
am Kreuz ist nicht zuletzt darin ganz Gott,
dass er so gar nicht in den menschlichen Vor-
stellungshorizont passt. Es ist durch seine
Ohnmacht, dass Gott «in der Welt Macht und
Raum»!> gewinnt. Vor diesem Hintergrund
konnen die Menschenrechte und die Ohn-
machtserfahrungen der zahllosen Opfer von
Menschenrechtsverletzungen in der Tat zu
einer «Form der Gottesrede [werden], welche
die Christinnen und Christen weitgehend noch
lernen miissen».!® Im zu Tode gefolterten Got-
tessohn zeigt sich Gottes Mitleiden mit den Lei-
denden dieser Welt. Es ist am Kreuz, wo sich
die «biblische Option fiir die Schwachen»!” in
uniiberbietbarer Weise zeigt. In den Opfern
von Menschenrechtsverletzungen begegnet
uns auch heute der Mann der Schmerzen. Viet-
nam ist Golgatha, so formulierte Dorothee
Solle ihren Protest gegen den Vietnamkrieg.
Aus Gottes radikaler Option fiir die Schwachen
erwichst die menschliche Solidaritidt mit den
Entrechteten und Marginalisierten.

Der Justizmord vor zwei Jahrtausenden
macht nicht nur auf die Grenzen jedes Rechts-
systems aufmerksam, sondern richtet den Blick
zugleich auf die Funktionsweisen der Macht.
Gegen den uneingeschrinkten Glauben an die
Kraft auch des liberalen Rechts zeigt sich das
«Paradox des Rechts» nicht zuletzt darin, dass
die Marginalisierten, also diejenigen, deren
Rechte verletzt werden, in der Regel keinen
Zugang zum Rechtsdiskurs haben.!8 Auf diese
Weise dient das Recht der Macht der Méchti-
gen. Auch der Menschenrechtsdiskurs, theolo-
gisch oder nicht, ist kritisch und selbstkritisch
auf solche impliziten Ausschlussmechanismen
zu hinterfragen. Dies gilt insbesondere dann,
wenn ihre Schutzfunktion fiir die Entrechteten

Neue Wege 12.21



und Marginalisierten aus den Augen verloren
wird und sie als Erméchtigungsinstrument
missbraucht werden.

Das Kreuzesgeschehen richtet die Auf-
merksamkeit auf menschliches Versagen und
Fehlerhaftigkeit — theologisch gesprochen:
Siinde. Versagen und Verletzungen werden
ernst genommen und zugleich werden kon-
struktive Wege ihrer Uberwindung aufgezeigt.
Gnade, Vergebung und Versohnung treten hier
als wirkmaichtige Ressourcen auf den Plan,
die Opfern wie Titer*innen einen Neuanfang
ermoglichen. Kontexte wie das postgenozidale
Ruanda weisen auf die Bedeutung von sozia-
len Prozessen der Vers6hnung im Anschluss
an Erfahrungen massiver Menschenrechtsver-
letzungen hin, die weit liber den religiosen
Raum hinausreichen.!®

Darin klingt bereits das Motiv der Aufer-
stehung an. Die christliche Uberzeugung,
dass Gewalt, Ungerechtigkeit und Tod nicht
das letzte Wort haben, spiegelt eine grenzen-
lose Hoffnung wider. Gegen Verzweiflung
und Zynismus wird ein weiter Horizont auf-
gespannt, der das eigene Leben umfangt und
zugleich transzendiert. Damit verbindet sich
nicht nur Trost angesichts unaussprechli-
chen Leids, sondern auch der Impuls, sich der
Ungerechtigkeit entgegenzustemmen. «Mag
sein, dass der Jiingste Tag morgen anbricht,
dann wollen wir gern die Arbeit fiir eine bes-
sere Zukunft aus der Hand legen, vorher aber
nicht.»?° Vor diesem Hintergrund kénnen die
Menschenrechte als Kriterien staatlichen wie
auch institutionellen und individuellen Han-
delns fungieren.

Und noch etwas verbindet sich mit der Auf-
erstehung, nimlich die Einsicht in die Unver-
fliigbarkeit des Glaubens. Daraus erwichst
nicht nur die Pluralismusfiahigkeit des christ-
lichen Glaubens, sondern zugleich eine Offen-
heit gegeniiber anderen religiosen wie nicht-
religiosen Traditionen. Der Menschenrechts-
diskurs wie auch das Engagement fiir Men-
schenrechte stellen sich damit als grundlegend
kooperative Angelegenheiten dar, die Men-
schen mit unterschiedlichen Wurzeln einbin-
den und verbinden.

Menschenrechte zielen auf Kerninhalte
des christlichen Glaubens wie Freiheit,
Gerechtigkeit, Nidchstenliebe und Solidari-
tat mit den Schwachen und Marginalisierten.
Die Auseinandersetzung mit den eigenen
schuldhaften Versdumnissen, etwa im Blick
auf eine theologische Legitimierung der
Apartheid bis weit in die zweite Hilfte des
20.Jahrhunderts hinein, verhilft der Theolo-
gie zu einem tieferen Verstdndnis der eigenen

Neue Wege 12.21




Glaubenstradition. Indem sie die eigenen Defi-
zite kritisch und selbstkritisch erkennt und
benennt, wird die Theologie zugleich zu einer
vertrauenswiirdigen Gesprichspartnerin im
Menschenrechtsdiskurs.

Black Lives Matter, die Hongkonger Regen-
schirmbewegung, Lesbos, #MeToo. In unse-
rer pluralen und globalen Welt sind der Men-
schenrechtsdiskurs und dessen Umsetzung auf
die konstruktiven Beitrige aller beteiligten
Akteur*innen angewiesen. Thre Stimme und die
ihr eigenen Ressourcen einzubringen — darun-
ter ihre starken Bilder von Inkarnation, Kreuz
und Auferstehung —, gehort zu den Kernauf-
gaben einer theologischen Ethik. @

QO Christine Schliesser, *1977, ist Privatdozentin fiir
Systematische Theologie und Ethik am Ethik-Zentrum
der Universitét Ziirich und Studienleiterin am 6ku-
menischen Zentrum Glaube und Gesellschaft der Uni-
versitdt Fribourg sowie Research Fellow in Studies
in Historical Trauma and Transformation der Univer-
sitdt Stellenbosch, Siidafrika.

QO Dieser Beitrag ist eine stark gekiirzte Version des
Beitrags Menschenrechte — zum Beitrag theologischer
Ethik im aktuellen Menschenrechtsdiskurs.

In: Zeitschrift fiir Evangelische Ethik 65.Jg. 2021,
§.261-272. Dort finden sich ausfiihrliche Verweise
auf die Literatur.

1  Hans-Richard Reuter (Hrsg.): Ethik der Menschen-
rechte. Zum Streit um die Universalitdt einer Idee.
Bd.1, Tiibingen 1999, VII.

2 Jiirgen Moltmann: Menschenwiirde, Recht und
Freiheit. Stuttgart 1971.

3 Vgl. hierzu Wolfgang Huber / Heinz-Eduard Tdt:
Menschenrechte. Perspektiven einer menschlichen
Welt. Stuttgart 1977.

4  Heiner Bielefeldt: «Westliche» vs. «islamische»
Menschenrechte? Zur Kritik an kulturalistischen
Vereinnahmungen der Menschenrechtsidee. In: Mecht-
hild Rumpf / Ute Gerhard / Mechtild M. Jansen
(Hrsg.): Facetten islamischer Welten. Geschlechter-
ordnungen, Frauen- und Menschenrechte in der
Diskussion. Bielefeld 2003, S.123-142, hier S.129.

5  Friedrich Lohmann: Gerechter Frieden und Menschen-
rechte. Entwurf einer Theologie der Menschenrechte in
friedensethischer Absicht. In: Sarah Jiger / Friedrich
Lohmann (Hrsg.): Eine Theologie der Menschenrechte.
Frieden und Recht. Bd.2. Wiesbaden 2019, S.47-120,
hier S. 65.

6 Sodie Herausgeber von Bonhoeffers Ethik. Dietrich
Bonhoeffer: Ethik. Hg. von Ilse Todt u.a., Miinchen
1992, S.217.

7 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S.140.
8 Bonhoeffer (wie Anm.6), S.141.
9 Bonhoeffer (wie Anm.6), S.152.
10 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S.155.
11 Bonhoeffer (wie Anm.6), S.150.
12 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S.179.
13 Bonhoeffer (wie Anm. 6), S.179.

14 Anne Reichold: Ethik und die vergessene Leiblichkeit.
Zum Personbegriffin der gegenwdrtigen Philosophie.
In: Christina Aus der Au / David Pliiss (Hrsg.): Kdrper-
Kulte. Wahrnehmungen von Leiblichkeit in Theologie,
Religions- und Kulturwissenschaften. Zirich 2007,
S.95-116, hier S.113.

26

15

16

17

18

19

20

Dietrich Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung.
Briefeund Aufzeichnungen aus der Haft. DBW 8, hg.
von Christian Gremmels / Eberhardt Betghe / Renate
Bethge, Miinchen 1998, S.535.

Hans-Joachim Sander: Macht im Zeichen der Opfer.
Die Gottesspur der Menschenrechte. In: Thomas
Eggensperger / Ulrich Engel / Frano Prcela (Hrsg.):
Menschenrechte. Gesellschaftspolitische und
theologische Reflexionen in europdischer Perspektive.
Miinster 2004, S.75-101, hier S.93.

Heinrich Bedford-Strohm: Menschenrechte und
Menschenwiirde in der Perspektive Offentlicher
Theologie. In: International Journal of Orthodox
Theology 2 (2011), S.5-20, hier S. 14.

Vgl. Ulrike Auga: Sexuelle Rechte und Menschenrechte.
Probleme der interkulturellen Debatte. In: Zeitschrift
fiir Germanistik Neue Folge 18 (2008), S.357-369,
hier S.365.

Vgl. Christine Schliesser / S. Ayse Kadayifci-
Orellana / Pauline Kollontai: Religion Matters — On
the Significance of Religion in Conflict and Conflict
Resolution. Abingdon/UK 2021, S.103-116.

Bonhoeffer (wie Anm.15), S.36.

Neue Wege 12.21



JVA Poschwies ist der Beweis fur Schwei-
zer Qualitatsfolter, denn hinter ihren Mau-
ern wird seit 3 Jahren ohne Unterbruch ge-
foltert. Dafur haben sie ein ausgeklugeltes
System entwickelt nach Schweizer Quali-
tatsstandards: Sauber, diskret und hochst
effektiv. P9 @

Mit SWISS QUALITY TORTURE kann man
effizient die Identitat und Psyche eines In-
sassen durch Isolationshaft brechen. Die
drei Zauberworter # sind: 1) Dauer, 2) Kon-
trolle und 3) Reizentzug.

Internationale Standards wie die Nelson-
Mandela-Regeln der UN sehen eine
Obergrenze von 15 Tagen fir die
Anwendung von lIsolationshaft
vor ", Das finden wir problema-
tisch. Denn erst nach diesem
Zeitraum treten irreversible
Schaden an der psychischen
und physischen Gesundheit
der Insassen auf. [\

Die Schweiz hat glicklicher-
weise einen grosszugigen ge-
setzlichen @ Spielraum fur die
Anwendung von lIsolationshaft.
Besonders wenn Bedenken bezug-
lich Sicherheit oder Fluchtgefahr be-
stehen, kdnnen Insassen hierzulande in
Isolationshaft geflihrt werden. »f

5203 e

L3 R I
mi
B

Insassen mussen zu jeder Zeit daran erin-
nert werden, dass sie keine Kontrolle uber
ihre eigene Situation haben und nichts da-
ran andern konnen. Das erfordert eine Zel-
leninfrastruktur, die dem Insassen keine
Gelegenheit zum selbstbestimmten Han-

deln ermoglicht. Essenzielle Bedurfnisse
wie Frischluftzufuhr, Warmwasser, Essens-
ausgabe sollen von aussen mechanisch ge-
steuert und unvorhersehbaren, willktrlich
scheinenden Regeln folgen i¥. Noch viel ef-
fektiver als extreme Restriktion ist namlich
das Gefuhl der konstanten Unsicherheit,
welches durch subtile Willkirhandlungen
ausgelost werden kann. @

aubedwey —

Das Ziel von SWISS QUALITY TORTURE
ist es, einen konstanten Zustand der senso-
rischen Deprivation zu erreichen — sprich,
dem Gehirn nicht genugend Stimulation zu

Eine monotone Farb- und Gerauschkulisse
und eine akustisch hervorragende Isolation
unterstitzen den Wahnsinn der Isola-
tion. Insassen diirfen nicht durch
lautes Zurufen kommunizieren
konnen. Es empfiehlt sich eine
Laftungsanlage, mit der sich
ein sonores Grundrauschen
erzeugen lasst.

><>1 Kontakt zu anderen Men-
schen, Insassen oder Personal
sind um jeden Preis zu unter-
binden. Das sensorische Erleb-
nis, wie z.B. eine Umarmung ei-
nes geliebten Familienmitglieds,
wird haufig unterschatzt; Uber Be-
ruhrungen wird enorm viel Stimula-
tion Ubertragen. Allfallige Besuche sind
deshalb hinter einer dicken Trennscheibe
zu empfangen. ¥|¥ Mit einem vollautoma-
tischen Schleusensystem — ahnlich wie im
Zoo oder Grosstiergehege — kann der Hof-
gang ohne Gefangnispersonal stattfinden.
Hauptsache, die Insassen bleiben alleine.
Immer alleine. Alleine. Immer.

Unser itk Fazit: Schweizerische
Folterqualitat muss unabsehbar sein
und ist potenziell unendlich.

geben, um funktional zu bleiben. i Q

a4




Ja, meine Damen und Herren. Brian wird
gefoltert. Die Schweiz foltert. Wir foltern!

Ein grosser Dank gilt der Schweizer Offent-
lichkeit ¥, ohne deren wohlwollende Un-
terstlitzung waren Errungenschaften wie
SWISS QUALITY TORTURE nicht méglich.
Nur in diesem ausgezeichneten politischen
Klima der Angst %, einem ausgepragten
Sicherheitsbediirfnis ™, fir das man auch
bereit ist Menschenrechtsverletzungen in
Kauf zu nehmen ™, strukturellen Rassis-
mus ¥, und Dadmonisierung A von devian-
tem Verhalten, lassen sich die Investitionen
in die notwendige Infrastruktur realisieren.

Doch all das ist nicht selbstverstandlich. In-
ternationale Gremien wie der IRCT (Inter-
national Rehabilitation Council for Torture
Victims) oder IFEG (International Foren-
sic Expert Group) und der UNO-Sonderbe-

richterstatter fur Folter Nils Melzer pran-
gern diese Innovation an. Aber was wurde
dann aus der sicheren Schweiz?

Mit Sorge nehmen wir darum zur Kenntnis,
dass selbst die Nationale Kommission zur
Verhiutung von Folter (NKVF), mit der wir
in der Vergangenheit eine so konstruktive
und freundschaftliche Beziehung hatten
©, neuerdings Zweifel am Erfolgskonzept
von SWISS QUALITY TORTURE zu hegen
scheint @ (vgl. Haftbedingungen von B.K.
in der JVA Poschwies / 22.09.20217). Nur
wenn die Schweiz geschlossen hinter der
helvetischen Folterqualitat steht, konnen
wir die Aushohlung unserer totalen Sicher-
heitsdienstleistungen abwehren. #-

Mehr als je zuvor gilt: Schiitzen Sie mit uns
den Traum von grenzenloser Folter im Land
der Menschenrechte. T

aubedwe)/




	Theologische Ethik im Menschenrechtsdiskurs

