
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 11

Artikel: Humor : eine ernste Angelegenheit

Autor: Matthiae, Gisela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humor - eine
ernste
elegenheit
Gisela Matthiae

Von wegen «Spass beiseite», wenn
es ernst oder gar heilig wird.
Gerade dann ist Humor gefragt.
Er bewahrt vor Fanatismus,
Fundamentalismus und Dogmatismus,

vor politischen
Extrempositionen und Rechthaberei.
Humor ist unverzichtbar für
demokratisches Miteinander.

Was ist der Unterschied zwischen Gott
und dem Präsidenten?
Gott hält sich nicht für den Präsidenten!

Wie ist das mit der Gottebenbildlichkeit des
Menschen? Das fragt sich auch meine Clownin
Frau Adele Seibold, mit der ich in den vergangenen

Jahren häufig auftrete, und schaut in ihren
geblümten Handspiegel. Der Hut sitzt noch
richtig auf dem Kopf, sogar die Faltencreme
scheint inzwischen zu wirken. Und ein ganz
besonderes Vergnügen findet Frau Seibold an
der Vorstellung, dass auch sie ein Ebenbild
Gottes ist. Aber wie soll sie das nur verstehen?

Ist Gott jetzt etwa auch in die Jahre gekommen

und am Ende noch eine Frau? Wobei ja
die Frage ist, wer da jetzt wem gleicht: «Sieht
Gott jetzt aus wie ich, oder sehe ich aus wie
Gott? Es hat sich ja schon mancher mit Gott
verwechselt.» Und beim Blick ins Publikum
stolpert sie schon zum nächsten Problem. Was
ist denn jetzt mit all den anderen? Auch
Ebenbilder Gottes? «Möchtet Sie au mol?», fragt sie
auf Schwäbisch und lässt so viele wie möglich
in ihren Spiegel blicken. Darunter auch Paare,
die sie bittet, näher zusammenzurücken. «Ein
göttliches Paar, wie schön!» Weil es aber zu
viele sind, animiert sie die Anwesenden, sich
gegenseitig zum Spiegel zu werden. «Gucket
Sie sich einfach an und denket Sie dabei : Auch
du bischt ein Äbenbild Gottes !»

Meistens lachen die Menschen an dieser
Stelle, auch weil es ungewohnt ist, sich den
anderen so direkt zuzuwenden, gar wenn man
sie überhaupt nicht kennt, und dann auch noch
mit solchen theologischen Gedanken im Kopf.
Aber meist wird das Lachen immer herzlicher,
es wird über Stuhlreihen hinweggeguckt und
sich einander zugedreht, Frau Seibold immer
mittendrin. Nur manchen scheint überhaupt
kein Lächeln über die Lippen zu kommen. Ist
ihnen diese Aktion zu unangenehm oder das
Thema zu ernst für eine derartige Darstellung?
Frau Seibold lässt sich nicht drausbringen und
kommt zum Schluss, dass nicht Einzelne,
sondern das ganze Publikum, ach was, die ganze
Menschheit Ebenbild Gottes ist. Aber halt als
«alle zusammen», unterschiedslos, obwohl
wir ja keineswegs alle gleich sind. Um dann
festzustellen, dass diese Versammlung hier
gar nicht so bunt zusammengesetzt zu sein
scheint - vielen noch mal fest in die Augen
schauend. Der Spiegel verschwindet derweil
in der Handtasche, der im Laufe des Stücks
immer wieder andere Dinge entnommen werden.

Etwa die Jakobsmuschel von einer besonderen

Einladung zum Abendessen, weil Frau
Seibold inzwischen auch gerne pilgert. Oder
ein krummes Stück Holz, mit dem Adele auf
diese unsägliche Rippenstory aufmerksam
macht, die so viel Unheil über die Frauen
gebracht hat.

Die Clownin
hat keine Ahnung und

erkundet alles

Ja, Frau Seibold weiss viel und vieles auch
nicht. Sie stellt Fragen, die sich viele wohl auch
stellen, aber selten äussern. Sie stellt Thesen
auf und macht sich Sorgen. Ob sie als
engagierte Gemeindefrau noch mithalten kann,

Neue Wege 11.21 17



weil auch in der Kirche ja jetzt alles tipptopp
sein muss. Ob man bald vor lauter Sparzwang
auch beim Gottesbild spart und wieder die
Letzte, also die Geistkraft, dran glauben muss.
Wo sie überhaupt Gott finden könne. «Wenn
man jetzt genau wüsste, was man suchen soll,
dann tät man ja vielleicht finden!» Und findet
dann doch so einiges auf ihrer Runde durch das

gut besetzte Kirchenschiff.
Frau Seibold ist naiv, auf eine zweite Art.1

Sie greift bekannte Inhalte auf, aber betrachtet
sie aus einer frischen, unbedarften Perspektive.
Sie verknüpft, was scheinbar nicht zusammengehört.

So kann aus Unsinn neuer Sinn
entstehen. Denn nichts versteht sich einfach von
selbst. Adele scheut auch nicht vor den ganz
grossen Fragen zurück, ohne je das Kleine aus
den Augen zu verlieren. Das ist oftmals ihr
eigenes bescheidenes Leben mit all den
Sehnsüchten, Hoffnungen und Nöten. Ja, sie ist ein
emotionaler Mensch, wie man so sagt. Man
merkt ihr einfach immer alles an. Aber weil
sie nie ihre Neugierde verliert, verliert sie auch
nicht ihren Optimismus. Sie gibt sich ungeniert
Blossen und hat auch nichts dagegen, wenn das
Publikum darüber lacht, wie sie von einem
Problem zum anderen schlittert. Da lacht sie halt
mit. Überhaupt ist das Publikum ihr grosser
Komplize für das allzu Menschliche. Wenn es
über sie lacht, lacht es auch immer über sich
selbst. Doch Frau Seibold würde nie andere
vorführen, ins Rampenlicht zerren, sie lächerlich

machen. Nur gemeinsames Lachen
verbindet, befreit und schafft Spielraum für die
nächste drängende Frage.

Alle diese Aspekte zusammen drücken aus,
worum es beim Humor geht. Es zeigt sich:
Humor ist weit mehr als eine Fähigkeit, andere
zum Lachen zu bringen oder sich über schwierige

Situationen hinwegzulachen. Humor, so
will ich diesen Tugendbegriff umschreiben, ist
die Fähigkeit und auch der Wille, in erster Linie
sich selbst zum Lachen zu bringen, in einer
Situation, in der man ebenso gut vor Zorn aus der
Haut fahren oder verzweifelt in Tränen ausbrechen

könnte. Humor braucht man gerade dann,
wenn es nichts zu lachen gibt. Mit Humor kann er
gelingen, der Perspektivwechsel, der aus einer
tragischen eine komische Situation werden lässt.
Und komisch ist ja nun wahrlich sehr vieles, was
einem tagtäglich so begegnet. Es sind die
Auffälligkeiten, die Abweichungen, die einen stutzig

werden lassen, im besten Fall zum Staunen
bringen. Komik, meist als Inkongruenz bezeichnet,

ist selbst noch nicht Humor. Aber man kann
sie mit Humor nehmen und damit einen Raum
eröffnen für Veränderungen, für andere Deutungen

und für wiederum neue Sichtweisen.

Von den Körpersäften
zu einer Tugend

Der Philosoph Thorsten Sindermann spricht
vom Skandalonartigen des Humors und zitiert
den Schriftsteller Sigmund Graff: «Humor
muss stets auf demselben Mist wachsen, der
uns die Luft verpestet.»2 Es sind stets
Missgeschicke, Fehler, Peinlichkeiten und andere
Unzulänglichkeiten, die mit Humor genommen

werden können. Anders gesagt, Humor ist
eine fehlerfreundliche Haltung. Und noch einmal

anders ausgedrückt, weiss ein humorvoller
Mensch und rechnet damit, dass es keine
Perfektion gibt. Das Imperfekte ist das Normale.
Aus der Perspektive des christlichen Glaubens
sind alle Menschen «Sünder, allzumal» und
zugleich gerechtfertigt. Auch hierzu gibt Frau
Seibold gerne wieder ihren Senf. «Du bisch scho
recht!», behauptet sie, auch wenn längst nicht
alles recht ist, was man so tut oder auch unter-
lässt. So sind wir eben vollkommen
unvollkommen oder unvollkommen vollkommen.
Aus dieser Spannung erwächst Mut, Bestärkung

und Fehlertoleranz. Mut, der dringend
benötigt wird, um Risiken einzugehen, mutig
für Gerechtigkeit einzutreten, den Dialog mit
sogenannten Fremden zu suchen. Perfektion
dagegen lähmt und macht ängstlich.

Der Begriff Humor kommt aus der antiken
Medizin. Er bedeutet Feuchtigkeit, Flüssigkeit

und bezeichnete die vier Körpersäfte Blut,
gelbe und schwarze Galle sowie Schleim. Das
Mischungsverhältnis dieser humores cardinales

galt als Ursache von Krankheiten,
Gemütsverfassungen und Charaktereigenschaften.
Bis heute kennen wir die vier Temperamente:
das sanguinische, das cholerische, das
melancholische und das phlegmatische. Über
englisch humour und französisch humeur hat der
Begriff ab dem 16. Jahrhundert als Bezeichnung
eines komischen Charakters Eingang in unsere
Sprache gefunden. Später hat sich Jean Paul
grundlegend mit Humor auseinandergesetzt
und unser heutiges Verständnis von Humor
als einer Tugend geprägt. Der abschätzige
Umgang mit menschlichen Schwächen, der eine
Person lächerlich macht, wurde abgelöst von
einem freundlichen Umgang mit Unzulänglichkeiten

aller Art. Das spöttische Auslachen wandelt

sich zu einem humorvollen Mitlachen ohne
Abwertung. Jean Paul bezeichnet den Humor
als «das umgekehrt Erhabene». Mit Humor
gelingt es, das Grosse zu erniedrigen und das
Kleine zu erhöhen, denn vor der Unendlichkeit
ist alles gleich und nichts.3 Jean Paul gilt als
einer der ersten Vertreter der Überwindung von
Überlegenheit als Ausgangspunkt von Lachen.

18 Neue Wege 11.21



Humor zwischen
Endlichkeit und Unendlichkeit

Ist aber der vollkommen unvollkommene
Mensch doch nur ein bedauernswertes
Geschöpf zwischen Himmel und Erde, «lächerlich

zwischen den Mikroben und den Sternen»4

baumelnd, wie der Religionssoziologe Peter
L. Berger am Ende seines durchaus humorvollen

Buches über das Komische in der
menschlichen Erfahrung schreibt? Er markiert
das Komische als Zeichen von Transzendenz,
das zwar mit Humor genommen werden soll,
die Wirklichkeit im Hier und Jetzt aber als
letztlich nicht «wesentlich ernsthaft» abwertet.
Wozu aber dieser unendliche Kontrast, wenn es
in der Theologie mal um Humor geht? Wieso
dann Witze wie «Der Mensch macht, Gott
lacht», wenn es um das Verhältnis von Gott
und Mensch geht? Gottes Humor, wenn denn
davon die Rede ist, gerät mit diesem Denkmuster

zu einer milden Haltung gegenüber seinen
Geschöpfen, die er dann zwar nicht auslacht,
die ihm aber doch lächerlich erscheinen müssen.

Ist Gott nicht selbst Mensch geworden,
zumindest nach der christlichen Trinitäts-
lehre? Da sind die Spannungen bereits im
Gottesverständnis selbst angelegt. Statt diese

gegeneinander auszuspielen, ist es angeraten,
sie auszuhalten.

Ich meine, dass eine biblisch-theologische
Grundlegung des Gottesverständnisses die
Überwindung des Kontrasts von Allmacht und
Ohnmacht nahelegt und Spuren von Komik
im Paradox von schon jetzt und noch nicht der
Realität des Reiches Gottes freizulegen
vermag. Daher erscheint mir nicht die Endlichkeit

im Lichte der Vollkommenheit bedenkenswert.

Vielmehr interessiert mich das Zugleich
von glückendem und gutem Leben im Hier und
Jetzt bei aller Gefährdung und allem Scheitern.
Es sind diese vielen Momente von Verbundenheit

und Solidarität, gegenseitiger Abhängigkeit
und Respekt füreinander, die im Hier und

Jetzt schon ihre Kraft entfalten.
Gemeinhin wird Humor als das Gegenteil

von Ernst gedacht. Doch der Sinn für Humor
ist ein relativierender und widerspricht dem
Zuernst oder Überernst, nicht dem Ernst. Denn
mit Humor wird eine schwierige Situation
durchaus als solche ernst genommen. Doch
es könnte sein, dass dieser Ernst als ausweglos,

als unüberwindlich, als letztlich zu ernst
wahrgenommen wird. Dieser Deutung kann
der Humor abhelfen, indem er «eine Korrektur

des Zuernsten durch ein Wissen um einen

NurJgemein^)
en s»

VW.

!n?öÄW
L& ~ 1



relativ dazu angemessenen Ernst» vollzieht.5
Mit Humor hat man eine feine Nase dafür, was
da als sehr oder zu ernst zu gelten habe und
wer daran ein Interesse haben könnte. Wenn
aber das Gegenteil von Humor nicht der Ernst,
sondern der Zuernst ist, dann widerspricht
Humor grundsätzlich fundamentalistischen
Haltungen. Hier zeigt sich das hierarchiekritische

Moment des Humors in aller Deutlichkeit.
Humor zu haben, bedeutet flexibel im Denken
und Handeln zu bleiben. Es ist eine undogmatische,

relativierende, dialogische Haltung. Sie
bezieht sich ausnahmslos auf alles, was
Menschen postulieren und tun - auch im Bereich der
Religion. Mit Humor wird nicht infrage gestellt,
dass es Heiliges gibt oder dass es Gefühle gibt,
die religiös aufgeladen sind. Aber es wird auf
den Umgang damit geachtet und auf die Autorität,

die damit beansprucht wird. Wie Religionskritik

misstraut Humor grundsätzlich allen
menschlichen Absolutheitsansprüchen. Er
verflüssigt, ganz nach seiner ursprünglichen
Wortbedeutung, starre Positionen.

Humor und Glauben
als Möglichkeitssinn

Mit Humor nutzt man gerne den Spielraum,
der sich zwischen dem Ernst und dem Zuernst
einer wie auch immer unangenehmen Situation

auftut. Mit Humor bleibt man neugierig,
offen und einfallsreich. Insofern ist der Sinn
für Humor auch ein Möglichkeitssinn. Auch
der Glaube ist im Wesentlichen das trotzige,
unbeirrte Festhalten an Möglichkeiten. Dabei
ist nicht das anything goes gemeint, nicht der
Glaube an die technischen Lösungen aller
Probleme, an die unbegrenzte Machbarkeit in
einem neoliberalen Sinn. Vielmehr geht es um
ein Vertrauen aufVeränderungsmöglichkeiten,
in jedem Menschen, in jeder Situation. Sie
lassen etwas von dem spüren, was als «Reich
Gottes» oder besser als «gerechte Welt Gottes»

gemeint ist. Der Spielraum ist vielleicht
klein zwischen der Bitterkeit über die Zustände
in dieser Welt gerade angesichts der drohenden

Klimakatastrophe und der katastrophalen
Situation der grossen Anzahl flüchtender
Menschen einerseits und einer Hoffnung darauf,
dass sich die Zustände ändern mögen, Gott
selbst eingreife. Auch hier führt es nicht weiter,
das Diesseits gegen ein Jenseits auszuspielen.
Aber es kann weiterhelfen, mit einem gewitzten

Glauben und einer Haltung vertrauensvollen

Humors den Spielraum zu betreten und
beherzt auszuprobieren.

Wenn Frau Seibold aus ihrem Küchenfenster

blickt, stellt sie fest: «Die ganze Welt

isch vor meinem Fenschter versammelt!» Die
syrische Freundin Nawal, Giovanni mit seinem
italienischen Lokal, der einsame Herr Sonntag,
die Frau Hofmann, die auch bei Regenwetter
eine Sonnenbrille trägt, Achmet auf seinem
Weg zum Freitagsgebet, dem sie hinterherruft,

er solle doch auch für sie beten, sie käme
heute nicht mehr dazu. Sie selbst ist auch nicht
von da, aber wer ist heutzutage schon von da.
Inzwischen sind viel mehr Leute hier, die nicht
von da sind, als solche, die immer schon da
waren, wo sie sind. Aber am Sonntag wird sie
einen Zwetschgenkuchen für alle backen. Da
treffen sich lockerer Hefeteig mit saftig-säuerlichen

Zwetschgen und knusperigem Streusel.
Noch ein bisschen Sahne obenauf und schon
ist es fertig, das Integrationsgebäck, ein
Vorgeschmack darauf, wie es mal sein könnte. •
O Gisela Matthiae, *1959, ist promovierte evangelische

Theologin und Clownin, Referentin in der Erwachsenenbildung

und Autorin. Sie lebt in Gelnhausen/Deutschland.
Neben Humorseminaren leitet sie die

Langzeitfortbildungen Clownerie in derKirche und aufderBühne
des Lebens und Clown/Clownin im Altenheim sowie ab
Juni 2022 in Zürich Contact-Clown'in in der Begegnung
mit Menschen mit Demenz. In ihrem Blog humorladen.
wordpress.com sammelt sie komische Elemente des
Alltags und denkt theologisch darüber nach.

clownin.de
kirchenclownerie.de

1 Wobei sie selbst von dem Konzept der Zweiten
Naivität von Paul Ricœur nie etwas gehört hat, Gisela
Matthiae aber schon. Vgl. Gisela Matthiae: Wo der
Glaube ist, da ist auch Lachen. Clownerie für Leib und
Seele. Stuttgart 22019, S. 193 ff.

2 Thorsten Sindermann : Über praktischen Humor.
Oder eine Tugend epistemischer Selbstdistanz.
Würzburg 2009, S. 164 f.

3 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. Hg. von Norbert
Miller, München 1974 (Original von 1804), § 31.

4 Peter Berger: Erlösendes Lachen. Das Komische in
der menschlichen Erfahrung. Berlin 1998, S.247.

5 Sindermann (Anm.3), S.52.

O Zum Weiterlesen:
Dieter Bauer, Gisela Matthiae (Hrsg.): Von Balken,
Mücken und Kamelen - Humor in den Evangelien.
Bibel heute, Heft2/2021, Nr.226. Zeitschrift des
Katholischen Bibelwerks e.V. Stuttgart, des
Österreichischen Katholischen Bibelwerks und des
Schweizerischen Katholischen Bibelwerks, Zürich.
Gisela Matthiae: Trotz und Trost. Warum ein Sinn für
Humor beides zugleich ist und darin dem Glauben
ähnlich. In: Annebelle Pithan / Agnes Wuckelt (Hrsg.):
Krise und Kreativität. Eine Suchbewegung zwischen
Behinderung, Bildung und Theologie.
Münster 2015, S. 32-55.
Gisela Matthiae : Übermütig. 52 Unterbrechungen,
Umwege und Überraschungen. Stuttgart 2017.

Gisela Matthiae: Art. Humor im Alten Testament.
In: www.wibilex.de.
Uwe Wirth (Hrsg.): Komik. Ein interdisziplinäres
Handbuch. Stuttgart 2017.

20 Neue Wege 11.21


	Humor : eine ernste Angelegenheit

