
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: Hands off! Pfoten weg!

Autor: Spannring, Reingard / Kompatscher, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hands off!
Pfoten weg

Reingard Spannring
und Gabriela Kompatscher

Die «Anderen» sind gar nicht so
anders als wir. Das gilt auch für
die Tiere. Die Human-Animal
Studies beziehen ihre Perspektive
mit ein und sehen sie als Individuen.

Und plötzlich hängen viele
Diskriminierungsformen und
Ausbeutungsstrukturen zusammen.
Stell dir vor, du gehst deiner Wege und plötzlich

grapscht dich wer an. Oder jemand packt
dich und schert deine Haare grob. Stell dir vor,
jemand klettert auf deinen Rücken und zwingt
dich, ihn/sie langweilig im Kreis herumzutragen.

Oder jemand sperrt dich zusammen mit
anderen auf engstem Raum ein; im besten
Fall erhältst du Antidepressiva - nicht damit
du nicht der Verzweiflung verfällst, sondern
damit du schneller zunimmst. Stell dir vor,
du wärst ein Kaninchen, ein Schaf, ein Pferd,
ein Schwein - ein Objekt, eine Ware, egal ob
geliebtes «Haus»-Tier oder «Nutz»-Tier.

Tatsächlich können Menschen die
Perspektive von Tieren einnehmen und entsprechend

Empathie und Verständnis für ihre Lage

entwickeln. Eine Folge daraus kann sein, dass

man versucht, die bestehenden Verhältnisse
zwischen Mensch und Tier zu ändern, im Kleinen

durch eine Änderung der eigenen Lebensweise

oder aktiver, zum Beispiel im Tierschutz
und in der Tierrechtsbewegung. Daneben gibt
es eine akademische Schiene, die Human-Ani-
mal Studies beziehungsweise - in ihrer eman-
zipatorisch-politischen Ausrichtung - die
Critical Animal Studies. Sie sind wie Gender
Studies, Women's Studies, Disability Studies,
Queer Studies aus einer gesellschaftlichen
Bewegung heraus entstanden: Der Feminismus

hat wichtige Impulse für die Entstehung
und Entwicklung der Women's Studies gegeben,

die Bürgerrechtsbewegung für jene der
African American Studies, die LGBTQ-Be-
wegung für jene der Queer Studies und ähnlich

die Tierschutz- und die Tierrechtsbewegung

für die Entstehung und Entwicklung der
Human-Animal Studies.

Human-Animal Studies haben sich im
englischsprachigen Raum entwickelt. In Europa
sind sie erst seit einigen Jahren präsent, in den
wenigsten Fällen institutionalisiert (wie zum
Beispiel mit einem Masterstudium an der
Universität Barcelona). Zumeist gibt es sie als lose
Forschungszusammenschlüsse wie etwa unser
interdisziplinäres Human-Animal-Studies-
Team an der Universität Innsbruck.

Der Mensch als
Mittelpunkt der Welt?

Zwar gibt es mindestens seit Aristoteles
Forschungen zu, über und mit Tieren:
naturwissenschaftlich, philosophisch, später dann
psychologisch, juristisch, genetisch,
evolutionsbiologisch, literarisch, sprachlich,
kulturwissenschaftlich und so weiter. Allerdings
dienten und dienen die Ergebnisse aus diesen

Studien dem Menschen, sie sind
anthropozentrisch ausgerichtet. Damit sind wir bei
einem wichtigen Begriff und Kritikpunkt der
Human-Animal Studies, dem Anthropozentris-
mus: Der Mensch sieht sich als Mittelpunkt der
Welt, und alles, was existiert, ist auf ihn
ausgerichtet beziehungsweise soll ihm dienen.

Die Human-Animal Studies versuchen nun,
diesen Anthropozentrismus zu überwinden
und stattdessen auch die Perspektive der Tiere
miteinzubeziehen. Damit sind wir wieder bei
der Frage: Wie ist es für Tiere, mit uns
zusammenzuleben, von uns eingesperrt zu werden,
von uns ausgebeutet zu werden? Indem wir
versuchen, die Welt aus der Perspektive der
Tiere zu sehen, sind diese nicht mehr Objekte,
Symbole, Waren, sondern Subjekte, die unsere

22 Neue Wege 10.21



Gesellschaft mitgestalten. Es sind Individuen,
die eigene Bedürfnisse, Emotionen, Wahrnehmungen,

Erfahrungen und Interessen haben.
Mit dieser Betrachtungsweise können wir

auch unsere speziesistische Haltung
überwinden. Dazu verhilft auch das Wissen, dass
die Mensch-Tier-Grenze naturwissenschaftlich

nicht haltbar ist; Menschen sind ebenfalls
Tiere, und fast alle Merkmale, die die Wissenschaft

lange Zeit als für den Menschen einzigartig

angesehen hat, sind inzwischen auch bei
anderen Tieren festgestellt worden (zum
Beispiel Sprache, Werkzeugbenützung, Logik,
Kultur, Emotionen). «Speziesismus» ist ein
weiterer zentraler Begriff der Human-Animal
Studies: Es handelt sich dabei um ein Phänomen,

das wir mit Rassismus oder Sexismus
vergleichen können: Ein Lebewesen wird
aufgrund bestimmter Merkmale, im Fall des
Speziesismus aufgrund seiner Zugehörigkeit zu
einer bestimmten Art/Spezies, diskriminiert.

Die Mechanismen aller dieser
Diskriminierungsformen funktionieren ähnlich,
beispielsweise über den Mechanismus des Othe-
ring: Indem wir Lebewesen, die (vermeintlich)
anders als wir sind, abwerten, können wir uns
selbst aufwerten. Gleichzeitig erlaubt uns
diese Ansicht, diese Anderen auszugrenzen,

auszubeuten und mitunter auch zu töten. Durch
diese Parallelen wird auch klar, dass wir die
einen Diskriminierungsformen nicht abschaffen

können, ohne uns auch den anderen
entgegenzustellen. Positiv formuliert: Wir müssen
Inklusion auf alle Tiere ausdehnen.

Dies kann schon in der Sprache beginnen,
denn ein tiergerechter Sprachgebrauch beein-
flusst - wie ein gendergerechter Sprachgebrauch

- unsere Vorstellung von Lebewesen:
Wenn eine Tiermutter ein «Kind» (statt ein
«Junges») «gebiert» (statt «wirft»), es «stillt»
(statt «säugt») und ihre «Mutterliebe» (statt
ihren «Mutterinstinkt») zeigt, sehen wir mehr
das Ähnliche und weniger das Trennende
zwischen uns.1

«Dumme Kuh»
und «dreckige Sau»

Sprache ist nicht nur ein gut funktionierendes
Mittel, um sich vom nichtmenschlichen Tier
abzugrenzen und damit Abwertung zu ermöglichen.

Sie kann auch dazu verwendet werden,
Abwertungen auf Menschen zu übertragen.
Wir beschimpfen Menschen mit Ausdrücken
wie «dreckige Sau» und «dumme Kuh», und
ein «Hund» ist ein Schuft, ein niederträchtiger

Der Mensch
sieht sich als

Mittelpunkt
der Welt.



Mensch. Diese Gleichsetzungen funktionieren
als Abwertung deshalb, weil die bezeichneten

Tiere vermeintlich legitim als schmutzig,

dumm und niederträchtig gesehen werden.
Genauso macht die Redewendung «jemanden

wie einen Hund leiden zu lassen» offenbar

Sinn, weil es in Ordnung war, einen Hund
leiden zu lassen. Jüdische Menschen wurden
(und werden teilweise noch) als «Ungeziefer»
und «Landplage» bezeichnet, Menschen mit
Migrationsgeschichte häufig mit wilden Tieren

gleichgesetzt. Europäische Kolonialherren
und die damaligen Reiseberichterstatter und
frühen Anthropologen betrachteten die
einheimische Bevölkerung als «tierähnliche Wilde»,
die infolgedessen «wie Tiere» ausgebeutet,
versklavt, gejagt und abgeschossen werden
konnten. Auch heute noch werden nichtweisse
Menschen im weissen (europäischen) Gedankengut

gerne als tierähnlicher gesehen als
weisse Menschen.

Verknüpfungen und Parallelen
zwischen

Unterdrückungsformen

Nicht nur auf der sprachlichen Ebene, sondern
auch auf der Ebene der Alltagspraktiken und
gesellschaftlichen Strukturen gibt es Verknüpfungen

und Parallelen zwischen Speziesismus
und anderen Formen von Diskriminierung.
Denken wir daran, dass in den Schlachthäusern
nicht nur millionenfach sogenannte Nutztiere
ausgebeutet werden, sondern auch die
Arbeiterinnen, die sich gegen ihre katastrophalen
Arbeitsbedingungen kaum wehren können.
Oder denken wir an die grossflächigen Rodungen

von Urwald für den Anbau von Soja, das zu
80 Prozent an unsere Nutztiere verfüttert wird
und gleichzeitig der indigenen Bevölkerung
und den kleinen Bäuerinnen das Land und die
Subsistenz raubt. Hier wie dort werden Natur,
Tiere und Menschen ausgebeutet und biosoziale

Lebensgemeinschaften zerstört.
Eine interessante Parallele findet sich

zwischen dem Anti-Wolf-Diskurs in manchen
europäischen Ländern und dem Anti-Auslän-
derinnen-Diskurs in den jeweiligen Bemühungen,

den «gefährlichen Anderen», der «nicht

Hier wie dort werden
Natur, Tiere und
Menschen ausgebeutet

und biosozial«
Lebensgemeinschaften

zerstört.



hierhergehört», fernzuhalten. Wir haben
bestimmte Vorstellungen davon, wer wo und
wie sein darf, und die Grenzen werden sozial
und politisch überwacht. Schweine gehören in
den Stall, Hunde an die Leine oder in die
Hundezone, wilde Tiere wie Ratten, Tauben und
Füchse werden in der Stadt als Plage bekämpft.
Wölfe müssen nicht nur vom Siedlungsraum,
sondern auch vom landwirtschaftlich und
touristisch genutzten Raum ferngehalten werden
oder prinzipiell entfernt werden, «weil es hier
keinen Platz gibt». Diese Rhetorik ist jener
gegenüber «Ausländerinnen» nicht unähnlich,

die möglichst nicht sichtbar werden sollen

oder erst gar nicht kommen sollen, weil sie
angeblich eine Gefahr für die etablierte
kulturelle und soziale Ordnung bedeuten. Natürlich

stellt sich die dringende Frage, wie wir mit
«dem Anderen» auf eine für alle befriedigende
Art und Weise zusammenleben können; sie
kommt jedoch nur allzu oft gegen den Reflex,
das «nicht hierher Gehörende» abzulehnen,
gar nicht auf.

Die Abwertung und Ausgrenzung durch
Entmenschlichung und Animalisierung des
Anderen als «abscheuliches Tier» könnte
als Merkmal der europäischen Zivilisationsgeschichte

interpretiert werden. In dem Masse,
wie der Mensch die wissenschaftlich-technische

Naturbeherrschung perfektionierte,
wurde es notwendig, dass er selbst sich in diese
rationalistische und mechanistische Ordnung
einfügt. Selbstkontrolle und Triebunterdrückung,

die Beherrschung des Körperlichen
und des Emotionalen sind zur Voraussetzung
für die Anpassung an und die Integration in
das Gesellschaftssystem geworden.
«Naturbeherrschung» hat damit eine doppelte Bedeutung.

Sie verweist auf die Beherrschung der
äusseren Natur und der inneren Natur des
Menschen. Aspekte, die dieser Logik nicht
vollständig unterworfen werden können, werden

abgespalten und als etwas Fremdes oder
Gefährliches auf den Anderen projiziert, wo es
im Tier, im «Schwarzen», im «Ausländer», im
«wilden Weib» und im «Schwulen» bekämpft
werden kann.2

Die Human-Animal Studies dehnen die
Einsicht, dass all diese «Anderen» gar nicht so
anders als «wir» sind und im Prinzip die
gleichen Bedürfnisse haben, nämlich nach einem
Leben in Freiheit und Unversehrtheit, aufTiere
aus. Sie laden damit zur Diskussion ein, was
das für die Tier-Mensch-Beziehungen bedeutet

und wie Veränderungen ermöglicht werden
könnten. Sie möchten mit ihren Erkenntnissen
dazu beitragen, Macht- und Ausbeutungsstrukturen

in ihrer komplexen Verwobenheit besser

zu verstehen. So kann «Pfoten weg» als generelle

Aufforderung verstanden werden, sich
der eigenen Machtposition beziehungsweise
der eigenen Projektionen auf den Anderen
bewusst zu werden.

In diesem Sinne: Pfoten weg! •
O Reingard Spannring *1967, ist Soziologin und arbeitet

am Institut für Erziehungswissenschaften der
Universität Innsbruck in den Bereichen Critical Animal
Studies, Umweltbildungsforschung, Lerntheorien
und Bildungsphilosophie.

0 Gabriela Kompatscher, *1968, ist ausserordentliche
Professorin für Lateinische Philologie an der
Universität Innsbruck. Sie forscht zu Human-Animal
Studies und speziell zu Mensch-Tier-Beziehungen
in mittelalterlichen Texten (Literary Animal Studies),

uibk.ac.at/projects/has/

1 Zur Ökolinguistik siehe zum Beispiel Heuberger 2015.

2 Zum Konzept der zweifachen Beherrschung der Natur
in der Frankfurter Schule siehe Mütherich, S. 163 ff.

O Literatur:
Reinhard Heuberger: Linguistik. Das Tier in derSprache.
In: Reingard Spannring et al. (Hrsg.): Disziplinierte
Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies
für die wissenschaftlichen Disziplinen. Bielefeld 2015,
S. 123-135.

Gabriela Kompatscher / Reingard Spannring / Karin
Schachinger: Human-Animal Studies. Eine Einführung
für Studierende und Lehrende. Münster / New York 2017.

Birgit Mütherich: DieProblematik derMensch-Tier-
Beziehung in der Soziologie: Weber, Marx und die
Frankfurter Schule. Münster 2000.

Neue Wege 10.21 25


	Hands off! Pfoten weg!

