
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: Dekreativ werden

Autor: Horstmann, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dekreativ
werden
Simone Horstmann

Der Mensch als Mittelpunkt der
Schöpfung? Aktuelle
Umweltkatastrophen zeigen: Die Theologie

muss dringend Abschied
vom «Schöpfungsreflex» nehmen.
Denn dieser hilft Gewalt an
Tieren zu verschleiern und zu
normalisieren.
Im Juli dieses Jahres wurden ganze Ortschaften

in Teilen Deutschlands, Belgiens und der
Niederlande von den hereinbrechenden
Wassermassen der Sturzregenfälle davongespült.
Eine trübe Masse aus Wasser, Schlamm und
Geröll zog mit vollkommener Gleichgültigkeit

Schneisen durch ganze Landschaften
und einzelne Leben. Viele sahen sich einer
Natur gegenüber, von der die Theologie lieber

schweigt. Quasi über Nacht schien das so
heimelig vertraute, bunte Bild der Schöpfung,
das nicht selten als schöne Kulisse für das
Leben und Wirken des Menschen verstanden
und auch theologisch verkündet wurde, gegen
eine Ruinenlandschaft ausgetauscht worden zu
sein. Was blieb, war die irritierend urtümliche

Erfahrung einer Feindschaft zwischen Welt
und Menschen, die schiere Wut über die eigene
Unfähigkeit, die Situation umfassend verstehen

oder gar ordnen zu können, die Verzweiflung

darüber, mit welcher Beliebigkeit das
eigene Leben hinweggewischt, als unbedeutend

beurteilt und verworfen wird. Für den
französisch-algerischen Schriftsteller Albert
Camus spiegelt sich darin die Erfahrung einer
ursprünglichen Feindseligkeit, mit der «die
Natur oder eine Landschaft uns verneinen
kann»1. Auch die Rhetorik von der Rache
nehmenden Natur, die die Hybris des Menschen
nicht länger dulde, gibt zwar vor, die Natur
als Akteurin ernst zu nehmen. Aber auch sie
trägt die Signatur einer fatalen Anthropozen-
trik, also einer Sichtweise, die den Menschen
absolut ins Zentrum stellt: Das Bild der
rachsüchtigen Natur unterstellt dieser intentionales
und auch rationales Handeln, es vermenschlicht

die Natur. Dieses Narrativ rationalisiert
die Erfahrung des Absurden einfach weg. Vor
allem aber ist es erneut auf den Menschen
gerichtet, der sich als Hauptfigur dieses Narra-
tivs einer ausgiebigen Selbstgeisselung hingibt.

Das Zauberwort
«Schöpfung»

Wenn man dennoch die unerhörte Neuartigkeit

zugrunde legt, die sich nicht nur in dieser

erschütternden Erfahrung, sondern umfassender

noch im Phänomen der ökologischen
Katastrophe zeigt, dann dürfte die Reflexhaf-
tigkeit überraschen, mit der innerhalb der
Theologien darauf reagiert wird. Stets wird
mit der grössten Emphase die Rede von der
Schöpfung bemüht. Sie gilt ungebrochen als
Allheilmittel - vermutlich, weil sie ein
ausreichend diffuses Mehr an Ökologie verheisst,
das dem Menschen mangels Konkretion nicht
wehtut und den Status quo irgendwie retten soll.
Tierwohllabel &E-Auto werden es schon richten.

Das Zauberwort «Schöpfung» ist die
Formel, die den frappanten Mangel an wirklicher,
das heisst vor allem: schmerzhafter, sich selbst
zurücknehmender Veränderungsbereitschaft
immer wieder blumig zu überspielen vermag.
Vielleicht ist es gerade dieser Mangel an Taten,
der die Theologie zu kompensatorischen
Höhenflügen verleitet. So titelte etwa eine Spe-
zialausgabe der Herder Korrespondenz Ende
2020 furios: Verlorenes Paradies - Wie viel
Religion die Rettung der Schöpfung braucht.
Ich muss gestehen: Diese Ausgabe liegt
verkehrt herum auf meinem Schreibtisch, so,
dass die Rückseite nach oben zeigt. Ertragen
kann ich diesen breitbeinig daherkommenden

16 Neue Wege 10.21



Retterkomplex kaum noch. Und was hier nicht
alles gerettet wird! «Artenvielfalt»,
«Klimaneutralität», die «innere Haltung» oder gleich:
«das grosse Ganze».

Aber auch von «Mord» ist die Rede, sodass

man kurz aufhorcht - regt sich hier vielleicht
doch eine Ahnung von den wirklichen Ausmassen

des Anthropozäns, von der ungeheuerlichen

Brutalität des Menschen angesichts der
nichtmenschlichen Wirklichkeit? Leider nein:
Denn der Mord, um den es hier geht, bezieht
sich einzig auf das Artensterben, nicht aber
auf das Sterben eines einzelnen Tiers - dem
Begriff wird seine Schlagkraft genommen,
sobald der rhetorische Effekt kassiert ist. Mit
dem konkreten Tiertod hat der Beitrag
dementsprechend wenig Probleme: Es ist lediglich die
«aktuelle Situation in den Schlachthöfen», die
der Autorin Sorge bereitet, weil dort «weder
Mensch noch Tier respektvoll behandelt
werden»2. In einem Beitrag, der ein Plädoyer für
eine evolutionär begründete Theologie
darstellt, wundert sich ein*e kritische*r Leser*in
nicht nur über den - so deutlich hinter das
Evolutionsparadigma zurückfallenden -
Kollektivsingular «Tier». Wesentlich irritierender
ist die gedankliche Kreativität, mit der man
sich Schlachthöfe offenbar durchaus als Orte
gegenseitigen Respekts vorzustellen vermag -
kleinere Änderungen vorausgesetzt. Möglich
ist das nur, wenn man den - erneut: gänzlich
un-evolutionären - «ökologischen Selbstentzug»3

des Menschen voraussetzt, die Tatsache

also, dass wir uns als Menschen
praktischerweise niemals auf der Seite jener Wesen
wiederfinden, die geschlachtet und gegessen
werden. Nur unter dieser Prämisse ist die
abgründige Normalisierung des Tötens anderer

Tiere möglich.

Respektvolles Töten?

Die Erfahrung einer Natur, die uns verneint,
die unseren Tod will, ist vielen fremd geworden.

Das ist etwas Heilsames und Gutes,
zweifellos. Bezeichnenderweise hindert dies aber
selbst die Theologien nicht, diesen Schrecken
anderen Lebewesen umso heftiger aufzunötigen.

Und eben hier liegt die entscheidende
Sollbruchstelle, an der sich die Wertigkeit einer
Schöpfungstheologie bemisst: eben weil es so
einfach ist und nichts kostet, grossspurig die
Rettung der Abstrakta - Artenvielfalt, Klima
oder des «grossen Ganzen» - zu fordern. Über
das «ganz Kleine» möchte man indes nicht
sprechen, weil man vom «respektvollen» Töten
selbst im unbestreitbaren Bewusstsein von dessen

vollkommener Überflüssigkeit nicht lassen

Das
Zauberwort

«Schöpfung»

vermag
den
Mangel
an
derungsbereit-

1
schaft
immer
wieder
blumig zi
über-
cniplpn

Neue Wege 10.21







fjmAm

Es kann
heute
nur um
eine

Selbst-
be-
schrän-

Men

will. Denn dafür hat man ja das «Bio-Fleisch»
(ein ziemlich absurder begrifflicher
Selbstwiderspruch: griechisch bios Leben).

All das dürfte Grund genug sein, einer
Schöpfungstheologie zu misstrauen, die ihre
Tödlichkeit derart freizügig unter Beweis stellt.
Es ist dieser Schöpfungsreflex, den wir
überwinden müssen. Das Problem der klassischen
Schöpfungstheologien, das sich selbst in den
vermeintlich neuen Entwürfen ungebrochen
fortsetzt, ist ihre Bindung an einen naturrechtlichen

Rahmen, an Vorstellungen einer fixierten

Schöpfungsordnung. Eben diese Ordnung
wird im «respektvollen Schlachthaus»
verteidigt, an einem Ort theologisch gefärbter,
blutroter Biopolitik. In ihr spiegelt sich eine
gefährliche, weil ungebrochen anthropozentrische

Lesart von Schöpfung, die unter Massgabe
der ersehnten Ökologisierung doch nur den
Tod, die behauptete Todesnotwendigkeit der
anderen Tiere als Herstellungsziel des
Menschen beschwört. Das passiert natürlich dezent
und mit leisen Tönen, aber trägt doch zur
Legitimierung vollkommen unnötiger Gewalt bei.4

Die Rede von
der Verbundenheit

Natürlich kann man danach fragen, ob denn
die vorliegenden Neuentwürfe einer
Schöpfungstheologie nicht vielleicht doch schon
ausreichend «anthropodezentrisch» sind und
die «scala naturae», jene Vorstellung einer
(Nahrungs-)Kette aller Geschöpfe, an deren
Ende uneinholbar der Mensch steht, hinter
sich gelassen haben. Dieser Eindruck
entsteht, wenn man zur Kenntnis nimmt, dass die
«scala naturae» heute zumeist von der Vorstellung

einer umfassenden Verbundenheit, eines
Entanglements abgelöst ist. Grund zur Hoffnung

ist das allerdings nicht. Denn ebenso, wie
sich bezweifeln lässt, dass die blosse Rede von
der Verbundenheit einen realen inhaltlichen
Mehrwert besitzt5, fällt auch hier jenes
eingangs angesprochene Phänomen auf:
Anthropozentrische Denkweisen funktionieren auch
im Paradigma des Entanglements ganz
wunderbar. Die Vorschläge der US-amerikanischen
Wissenschaftshistorikerin Donna Haraway taugen

als bestes Beispiel dafür, dass die «scala
naturae» so ganz auch dort nicht verabschiedet

ist. Auch wenn Haraway davon ausgeht,
dass Menschen und Tiere sich in der Begegnung

wesentlich beeinflussen und zu
Companions werden können, möchte sie von der
liebgewonnenen Gewohnheit des Tiere-Essens
nicht ganz lassen. Sie schlägt lediglich vor, das
Töten etwas netter, respektvoller zu gestalten.

Neue Wege 10.21



Es ist diese zutiefst unchristliche Erbarmungs-
losigkeit im Gedanken einer allverbundenen
Schöpfung, die sie so verdächtig machen sollte.
Die Wiederkunft einer radikalen Anthropo-
zentrik lässt sich also auch in jenen Entwürfen
beobachten, die sich dezidiert als
postanthropozentrisch verstehen. Das mag ihre Popularität

erklären - denn wenig ist attraktiver als
die beruhigende Gewissheit, dass die nötigen
Änderungen mit einem «Bewusstseinswandel»
getan sind. Den man dann am besten «spirituell»

nennt, um klarzustellen, dass er keine
realen Konsequenzen zeitigen muss,
abgesehen vielleicht von der Umstellung auf den
schicken E-SUV, mit dem sich so prima vorm
Bio-Metzger parken lässt.

Anthropodezentrierung

Mir scheint, dass die groteske
schöpfungstheologische Kreativität, die vom respektvollen

Schlachthof träumen lässt, dringend abgelöst

gehört. Von der französischen Philosophin
Simone Weil lässt sich eine andere Lesart von
Schöpfung lernen: weit weniger genehm, dunkler,

aber wahrer und wahrhaftiger. Weil spricht
von Décréation und verbindet damit ein
theologisches Programm zu einer wirklichen
Anthropodezentrierung - eine «Ent-Schaffung» oder
«Rückschöpfung», die «das Geschöpf in uns
auflösen» will, weil das Verhaftetbleiben des
Menschen im Zentrum sowohl Gott wie auch
alle anderen Wesen blockiere:

«Alles, was ich sehe, höre, atme, berühre, esse, alle
Wesen, denen ich begegne - alles dieses beraube
ich seiner Berührung mit Gott, und ich beraube Gott
seinerBerührung mit all diesem in dem Masse,
als etwas in mir <ich> sagt. Ich kann etwas tun für all
dieses und für Gott, nämlich: mich zurückziehen,
um das Beisammensein nichtzu stören. Ich muss mich
zurückziehen, damit Gott mit jenen Wesen in Berührung

treten kann, die der Zufall aufmeinen Weg stellt
und die er liebt. Meine Anwesenheit istzudringlich,
als ob ich mich zwischen zwei Liebenden oder zwei
Freunden befände. »6

Simone Weils dekreative Schöpfungslehre
bringt wunderbar zum Ausdruck, dass es heute
nur um eine massive Selbstbeschränkung des
Menschen gehen kann. Verhängnisvollerweise
ist das aber nicht die Message, die heute von
einer Schöpfungstheologie erwartet wird. Viel
zu unpopulär ist die Vorstellung, dass wir als
Menschen «an der Erschaffung der Welt
[teilnehmen], indem wir uns selbst entschaffen»7.

Vielleicht hilft es da, die Flutkatastrophe
einmal aus den Augen eines Tieres zu sehen. In
den Niederlanden schaffte es unlängst eine Kuh
in die grossen Tageszeitungen, weil sie von den

Fluten gute 100 Kilometer durch verschiedene
Flüsse gespült wurde und nur mit Mühe
überlebte.8 Ihre Rettung ist zweifellos bemerkenswert.

Aber sie sollte nicht darüber hinwegtäuschen,

wie viele andere Tiere ihr Leben in den
Fluten verloren haben. Die Kuh, die aus dem
Wasser gezogen wurde, nachdem sie voller
Erschöpfung nur noch einen Teil ihres Kopfes
über Wasser halten konnte, soll den Meldungen
zufolge nicht geschlachtet werden. Aber auch
diese joviale Begnadigung zeugt nur umso
eindrucksvoller davon, dass gerade die
sogenannten Nutztiere in nahezu jeder Minute ihres
kurzen Lebens die Erfahrung jener Absurdität
machen, die uns so kurzzeitig durch die
hereinbrechenden Fluten ereilt hat. Alles, was zuvor
über die kurzzeitige Erfahrung der Feindschaft
zwischen uns und der «Umwelt» gesagt wurde,
ist der Normalfall des Welterlebens von Tieren:

Sie erfahren den Menschen stets als
erratischen Feind - der mal gewalttätig, mal völlig
ignorant, mal als vermeintlicher Tierfreund -
über ihr Leben disponiert. Sicherlich kennen
auch sie zur Genüge die Verzweiflung darüber,
mit welcher Beliebigkeit das eigene Leben
hinweggewischt, als unbedeutend beurteilt und
verworfen wird, wenn menschliche Interessen
mit der Macht einer Naturgewalt ihr Leben
zerstören. Dass sich die Theologien ungebrochen
an der Pflege dieser «ursprünglichen Feindseligkeit»

beteiligen und sie sogar zur Normalität
tierlichen Lebens erklären, diskreditiert sie

zutiefst. •
O Simone Horstmann, *1984, Dr. phil., ist wissenschaft¬

liche Mitarbeiterin am Institut für Katholische Theologie

an der TU Dortmund; sie arbeitet an einer
postanthropozentrischen und antispeziesistischen
Theologie.
evergreenstories.de

1 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. 27. Aufl.,
Reinbeck2021 [1942], S.26.

2 Gunda Werner: Gottes Liebe gilt nicht nur uns Men¬
schen. Warum wir eine neue christliche Anthropologie
und Schöpfungslehre brauchen. In: Herder Korrespondenz

Spezial 2020, S. 15-17, hier: S. 17.

3 Jens Soentgen: Ökologie der Angst Fröhliche Wis¬
senschaft 117). Berlin 2019, S. 14.

4 Vgl. Simone Horstmann: Religiöse Gewaltan Tieren.
Interdisziplinäre Diagnosen zum Verhältnis von
Religion, Speziesismus und Gewalt. Bielefeld 2021.

5 Eva Haifa Giraud: What comes after Entanglement?
Activism, Anthropocentrism, and an Ethics ofExclusion.

Durham/London 2019, S.7.

6 Simone Weil: Schwerkraft und Gnade. Berlin 2021
[1947], S.48 f.

7 Ebd., 39.

8 Ich danke Dr. Ari Troost von der Universität Gronin¬
gen ganz herzlich für den Hinweis und für die
Übersetzung einer dieser Meldungen!

Neue Wege 10.21 21


	Dekreativ werden

