Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: Dekreativ werden

Autor: Horstmann, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dekreativ
werden

Simone Horstmann

Der Mensch als Mittelpunkt der
Schopfung? Aktuelle Umwelt-
katastrophen zeigen: Die Theo-
logie muss dringend Abschied
vom «Schopfungsreflex» nehmen.
Denn dieser hilft Gewalt an
Tieren zu verschleiern und zu
normalisieren.

Im Juli dieses Jahres wurden ganze Ortschaf-
ten in Teilen Deutschlands, Belgiens und der
Niederlande von den hereinbrechenden Was-
sermassen der Sturzregenfille davongespiilt.
Eine trilbe Masse aus Wasser, Schlamm und
Geroll zog mit vollkommener Gleichgiiltig-
keit Schneisen durch ganze Landschaften
und einzelne Leben. Viele sahen sich einer
Natur gegeniiber, von der die Theologie lie-
ber schweigt. Quasi iiber Nacht schien das so
heimelig vertraute, bunte Bild der Schopfung,
das nicht selten als schone Kulisse fiir das
Leben und Wirken des Menschen verstanden
und auch theologisch verkiindet wurde, gegen
eine Ruinenlandschaft ausgetauscht worden zu
sein. Was blieb, war die irritierend urtiimliche

16

Erfahrung einer Feindschaft zwischen Welt
und Menschen, die schiere Wut iiber die eigene
Unfahigkeit, die Situation umfassend verste-
hen oder gar ordnen zu kénnen, die Verzweif-
lung dariiber, mit welcher Beliebigkeit das
eigene Leben hinweggewischt, als unbedeu-
tend beurteilt und verworfen wird. Fiir den
franzosisch-algerischen Schriftsteller Albert
Camus spiegelt sich darin die Erfahrung einer
urspriinglichen Feindseligkeit, mit der «die
Natur oder eine Landschaft uns verneinen
kann»!. Auch die Rhetorik von der Rache neh-
menden Natur, die die Hybris des Menschen
nicht ldnger dulde, gibt zwar vor, die Natur
als Akteurin ernst zu nehmen. Aber auch sie
tragt die Signatur einer fatalen Anthropozen-
trik, also einer Sichtweise, die den Menschen
absolut ins Zentrum stellt: Das Bild der rach-
siichtigen Natur unterstellt dieser intentionales
und auch rationales Handeln, es vermensch-
licht die Natur. Dieses Narrativ rationalisiert
die Erfahrung des Absurden einfach weg. Vor
allem aber ist es erneut auf den Menschen
gerichtet, der sich als Hauptfigur dieses Narra-
tivs einer ausgiebigen Selbstgeisselung hingibt.

Das Zauberwort
«Schopfung»

Wenn man dennoch die unerhdrte Neuartig-
keit zugrunde legt, die sich nicht nur in die-
ser erschiitternden Erfahrung, sondern umfas-
sender noch im Phinomen der 6kologischen
Katastrophe zeigt, dann diirfte die Reflexhaf-
tigkeit iiberraschen, mit der innerhalb der
Theologien darauf reagiert wird. Stets wird
mit der grossten Emphase die Rede von der
Schopfung bemiiht. Sie gilt ungebrochen als
Allheilmittel — vermutlich, weil sie ein aus-
reichend diffuses Mehr an Okologie verheisst,
das dem Menschen mangels Konkretion nicht
wehtut und den Status quo irgendwie retten soll.
Tierwohllabel & E-Auto werden es schon rich-
ten. Das Zauberwort «Schépfung» ist die For-
mel, die den frappanten Mangel an wirklicher,
das heisst vor allem: schmerzhafter, sich selbst
zuriicknehmender Veranderungsbereitschaft
immer wieder blumig zu {iberspielen vermag.
Vielleicht ist es gerade dieser Mangel an Taten,
der die Theologie zu kompensatorischen
Hohenfliigen verleitet. So titelte etwa eine Spe-
zialausgabe der Herder Korrespondenz Ende
2020 furios: Verlorenes Paradies — Wie viel
Religion die Rettung der Schopfung braucht.
Ich muss gestehen: Diese Ausgabe liegt ver-
kehrt herum auf meinem Schreibtisch, so,
dass die Riickseite nach oben zeigt. Ertragen
kann ich diesen breitbeinig daherkommenden

Neue Wege 10.21



Retterkomplex kaum noch. Und was hier nicht
alles gerettet wird! «Artenvielfalt», «Klima-
neutralitit», die «innere Haltung» oder gleich:
«das grosse Ganze».

Aber auch von «Mord» ist die Rede, sodass
man kurz aufhorcht — regt sich hier vielleicht
doch eine Ahnung von den wirklichen Ausmas-
sen des Anthropozins, von der ungeheuerli-
chen Brutalitit des Menschen angesichts der
nichtmenschlichen Wirklichkeit? Leider nein:
Denn der Mord, um den es hier geht, bezieht
sich einzig auf das Artensterben, nicht aber
auf das Sterben eines einzelnen Tiers — dem
Begriff wird seine Schlagkraft genommen,
sobald der rhetorische Effekt kassiert ist. Mit
dem konkreten Tiertod hat der Beitrag dement-
sprechend wenig Probleme: Es ist lediglich die
«aktuelle Situation in den Schlachthéfen», die
der Autorin Sorge bereitet, weil dort «<weder
Mensch noch Tier respektvoll behandelt wer-
den»2. In einem Beitrag, der ein Plddoyer fiir
eine evolutionir begriindete Theologie dar-
stellt, wundert sich ein*e kritische*r Leser*in
nicht nur iiber den — so deutlich hinter das
Evolutionsparadigma zuriickfallenden — Kol-
lektivsingular «Tier». Wesentlich irritierender
ist die gedankliche Kreativitit, mit der man
sich Schlachthofe offenbar durchaus als Orte
gegenseitigen Respekts vorzustellen vermag —
kleinere Anderungen vorausgesetzt. Moglich
ist das nur, wenn man den — erneut: gédnzlich
un-evolutiondren — «6kologischen Selbstent-
zug»3 des Menschen voraussetzt, die Tatsa-
che also, dass wir uns als Menschen prakti-
scherweise niemals auf der Seite jener Wesen
wiederfinden, die geschlachtet und gegessen
werden. Nur unter dieser Pramisse ist die
abgriindige Normalisierung des T6tens ande-
rer Tiere moglich.

Respektvolles Toten?

Die Erfahrung einer Natur, die uns verneint,
die unseren Tod will, ist vielen fremd gewor-
den. Das ist etwas Heilsames und Gutes, zwei-
fellos. Bezeichnenderweise hindert dies aber
selbst die Theologien nicht, diesen Schrecken
anderen Lebewesen umso heftiger aufzuno-
tigen. Und eben hier liegt die entscheidende
Sollbruchstelle, an der sich die Wertigkeit einer
Schopfungstheologie bemisst: eben weil es so
einfach ist und nichts kostet, grossspurig die
Rettung der Abstrakta — Artenvielfalt, Klima
oder des «grossen Ganzen» — zu fordern. Uber
das «ganz Kleine» mdchte man indes nicht
sprechen, weil man vom «respektvollen» Téten
selbst im unbestreitbaren Bewusstsein von des-
sen vollkommener Uberfliissigkeit nicht lassen

Neue Wege 10.21

Das
Zauber-
wort
«Schop-
fung»
vermag
den
Mangel
an Veran-
derungs-
bereit-
schaft
immer
wieder
blumig zL

uber-
ehielan









Es kann
heute
nur um
eine
massiv
Selbst-
be_ o0
schran-
kung
des
Men-

schen
nehan

will. Denn dafiir hat man ja das «Bio-Fleisch»
(ein ziemlich absurder begrifflicher Selbstwi-
derspruch: griechisch bios = Leben).

All das diirfte Grund genug sein, einer
Schopfungstheologie zu misstrauen, die ihre
Todlichkeit derart freiziigig unter Beweis stellt.
Es ist dieser Schopfungsreflex, den wir iiber-
winden miissen. Das Problem der klassischen
Schopfungstheologien, das sich selbst in den
vermeintlich neuen Entwiirfen ungebrochen
fortsetzt, ist ihre Bindung an einen naturrecht-
lichen Rahmen, an Vorstellungen einer fixier-
ten Schopfungsordnung. Eben diese Ordnung
wird im «respektvollen Schlachthaus» ver-
teidigt, an einem Ort theologisch gefirbter,
blutroter Biopolitik. In ihr spiegelt sich eine
gefahrliche, weil ungebrochen anthropozentri-
sche Lesart von Schopfung, die unter Massgabe
der ersehnten Okologisierung doch nur den
Tod, die behauptete Todesnotwendigkeit der
anderen Tiere als Herstellungsziel des Men-
schen beschwort. Das passiert natiirlich dezent
und mit leisen Tonen, aber tragt doch zur Legi-
timierung vollkommen unnétiger Gewalt bei.*

Die Rede von
der Verbundenheit

Natiirlich kann man danach fragen, ob denn
die vorliegenden Neuentwiirfe einer Schop-
fungstheologie nicht vielleicht doch schon
ausreichend «anthropodezentrisch» sind und
die «scala naturae», jene Vorstellung einer
(Nahrungs-)Kette aller Geschdpfe, an deren
Ende uneinholbar der Mensch steht, hinter
sich gelassen haben. Dieser Eindruck ent-
steht, wenn man zur Kenntnis nimmt, dass die
«scala naturae» heute zumeist von der Vorstel-
lung einer umfassenden Verbundenheit, eines
Entanglements abgelost ist. Grund zur Hoff-
nung ist das allerdings nicht. Denn ebenso, wie
sich bezweifeln l4sst, dass die blosse Rede von
der Verbundenheit einen realen inhaltlichen
Mehrwert besitzt>, fillt auch hier jenes ein-
gangs angesprochene Phinomen auf: Anthro-
pozentrische Denkweisen funktionieren auch
im Paradigma des Entanglements ganz wun-
derbar. Die Vorschlige der US-amerikanischen
Wissenschaftshistorikerin Donna Haraway tau-
gen als bestes Beispiel dafiir, dass die «scala
naturae» so ganz auch dort nicht verabschie-
det ist. Auch wenn Haraway davon ausgeht,
dass Menschen und Tiere sich in der Begeg-
nung wesentlich beeinflussen und zu Com-
panions werden kdnnen, mdchte sie von der
liebgewonnenen Gewohnheit des Tiere-Essens
nicht ganz lassen. Sie schldgt lediglich vor, das
TOten etwas netter, respektvoller zu gestalten.

Neue Wege 10.21



Es ist diese zutiefst unchristliche Erbarmungs-
losigkeit im Gedanken einer allverbundenen
Schopfung, die sie so verdidchtig machen sollte.
Die Wiederkunft einer radikalen Anthropo-
zentrik ldsst sich also auch in jenen Entwiirfen
beobachten, die sich dezidiert als postanthro-
pozentrisch verstehen. Das mag ihre Popula-
ritat erkldren — denn wenig ist attraktiver als
die beruhigende Gewissheit, dass die notigen
Anderungen mit einem «Bewusstseinswandel»
getan sind. Den man dann am besten «spiri-
tuell» nennt, um klarzustellen, dass er keine
realen Konsequenzen zeitigen muss, abge-
sehen vielleicht von der Umstellung auf den
schicken E-SUV, mit dem sich so prima vorm
Bio-Metzger parken ldsst.

Anthropodezentrierung!

Mir scheint, dass die groteske schépfungs-
theologische Kreativitit, die vom respektvol-
len Schlachthof triumen lisst, dringend abge-
16st gehort. Von der franzdsischen Philosophin
Simone Weil ldsst sich eine andere Lesart von
Schopfung lernen: weit weniger genehm, dunk-
ler, aber wahrer und wahrhaftiger. Weil spricht
von Décréation und verbindet damit ein theolo-
gisches Programm zu einer wirklichen Anthro-
podezentrierung — eine «Ent-Schaffung» oder
«Riickschopfung», die «das Geschopf in uns
auflosen» will, weil das Verhaftetbleiben des
Menschen im Zentrum sowohl Gott wie auch
alle anderen Wesen blockiere:

«Alles, was ich sehe, hore, atme, beriihre, esse, alle
Wesen, denen ich begegne — alles dieses beraube

ich seiner Beriihrung mit Gott, und ich beraube Gott
seiner Beriihrung mit all diesem in dem Masse,

als etwas in mir <ich» sagt. Ich kann etwas tun fiir all
dieses und fiir Gott, ndmlich: mich zuriickziehen,
um das Beisammensein nicht zu storen. Ich muss mich
zuriickziehen, damit Gott mit jenen Wesen in Beriih-
rung treten kann, dieder Zufall auf meinen Weg stellt
und die er liebt. Meine Anwesenheit ist zudringlich,
als ob ichmich zwischen zwei Liebenden oder zwei
Freunden beftinde. »°

Simone Weils dekreative Schopfungslehre
bringt wunderbar zum Ausdruck, dass es heute
nur um eine massive Selbstbeschriankung des
Menschen gehen kann. Verhingnisvollerweise
ist das aber nicht die Message, die heute von
einer Schopfungstheologie erwartet wird. Viel
zu unpopulir ist die Vorstellung, dass wir als
Menschen «an der Erschaffung der Welt [teil-
nehmen|, indem wir uns selbst entschaffen»’.
Vielleicht hilft es da, die Flutkatastrophe
einmal aus den Augen eines Tieres zu sehen. In
den Niederlanden schaffte es unldngst eine Kuh
indie grossen Tageszeitungen, weil sie von den

Neue Wege 10.21

Fluten gute 100 Kilometer durch verschiedene

Fliisse gespiilt wurde und nur mit Miihe iiber-
lebte.® Ihre Rettung ist zweifellos bemerkens-
wert. Aber sie sollte nicht dariiber hinwegtiu-
schen, wie viele andere Tiere ihr Leben in den

Fluten verloren haben. Die Kuh, die aus dem

Wasser gezogen wurde, nachdem sie voller

Erschopfung nur noch einen Teil ihres Kopfes

iiber Wasser halten konnte, soll den Meldungen

zufolge nicht geschlachtet werden. Aber auch

diese joviale Begnadigung zeugt nur umso

eindrucksvoller davon, dass gerade die soge-
nannten Nutztiere in nahezu jeder Minute ihres

kurzen Lebens die Erfahrung jener Absurditit

machen, die uns so kurzzeitig durch die herein-
brechenden Fluten ereilt hat. Alles, was zuvor

iiber die kurzzeitige Erfahrung der Feindschaft

zwischen uns und der «Umwelt» gesagt wurde,
ist der Normalfall des Welterlebens von Tie-
ren: Sie erfahren den Menschen stets als erra-
tischen Feind — der mal gewalttétig, mal vollig

ignorant, mal als vermeintlicher Tierfreund —
iiber ihr Leben disponiert. Sicherlich kennen

auch sie zur Geniige die Verzweiflung dariiber,
mit welcher Beliebigkeit das eigene Leben hin-
weggewischt, als unbedeutend beurteilt und

verworfen wird, wenn menschliche Interessen

mit der Macht einer Naturgewalt ihr Leben zer-
storen. Dass sich die Theologien ungebrochen

an der Pflege dieser «urspriinglichen Feindse-
ligkeit» beteiligen und sie sogar zur Normali-
tat tierlichen Lebens erklédren, diskreditiert sie

zutiefst. @

O Simone Horstmann, *1984, Dr.phil., ist wissenschaft-
liche Mitarbeiterin am Institut fiir Katholische Theo-
logie an der TU Dortmund; sie arbeitet an einer post-
anthropozentrischen und antispeziesistischen
Theologie.

evergreenstories.de

1  Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. 27. Aufl.,
Reinbeck 2021 [1942], S. 26.

2 Gunda Werner: Gottes Liebe gilt nicht nur uns Men-
schen. Warum wir eine neue christliche Anthropologie
und Schopfungslehre brauchen. In: Herder Korrespon-
denz Spezial 2020, S.15-17, hier: S.17.

3 Jens Soentgen: Okologie der Angst (= Frohliche Wis-
senschaft 117). Berlin 2019, S. 14.

4  Vgl. Simone Horstmann: Religiose Gewalt an Tieren.
Interdisziplindre Diagnosen zum Verhdltnis von Reli-
gion, Speziesismus und Gewalt. Bielefeld 2021.

5 EvaHaifa Giraud: What comes after Entanglement?
Activism, Anthropocentrism, and an Ethics of Exclu-
sion. Durham/London 2019, S.7.

6 Simone Weil: Schwerkraft und Gnade. Berlin 2021
[1947], S.48 f.

7 Ebd., 39.

8 Ich danke Dr. Ari Troost von der Universitédt Gronin-
gen ganz herzlich fiir den Hinweis und fiir die Uber-
setzung einer dieser Meldungen!

21



	Dekreativ werden

