Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: Lebensmittel oder Lebewesen?

Autor: Schneider, Meret / Wild, Markus / Moser, Geneva
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebensmittel
oder
Lebewesen?

Neue Wege-Gesprach mit
Meret Schneider und Markus Wild
von Geneva Moser

Bratwurst oder Kalb, Poulet oder
Huhn? Zu erkennen, dass das
Lebensmittel ein Lebewesen war,
verdndert die Perspektive
entscheidend. Fiir Nationalritin
Meret Schneider und Philosophie-
professor Markus Wild muss
diese Erkenntnis Konsequenzen
in Politik und Lebensgestaltung
nach sich ziehen.

w  Markus Wild, waren es bestimmte Men-
schen oder bestimmte Tiere,
die Sie als Philosophen zum Thema
Tierethik gebracht haben?

mw Interessanterweise war es das Thema selbst.
Ich habe mich erst gar nicht mit Tierethik
beschiftigt, sondern mit Tierkognition, mit
dem Bewusstsein von Tieren. Wenn ich dazu
Vortrige hielt, war die Erwartung im Publikum
immer auch, dass ich iiber Tierethik spreche.
Ich habe diese Erwartung anfangs regelmais-
sig enttduscht. Dann begann ich, mich in die

Neue Wege 10.21

Tierethik einzuarbeiten. Ich habe gemacht,
was Philosophen tun: Ich krallte mir alle Tier-
ethikbiicher, die ich bekommen konnte, unter
den Arm und zog mich zuriick. Nach einem
Monat war ich iiberzeugt, dass ich falsch lebe.
Darauf stellte ich meine Erndhrung um und fing
an, mich fiir Tiere zu engagieren.

w Meret Schneider, Sie sind politisch
flr Tiere und Tierrechte engagiert.
Wie kam es dazu?

ms Ichbin auf dem Land aufgewachsen. Neben
unserem Haus gab es einen Hiihnerhof, und ich
war mit diesen Tieren eng verbunden, beob-
achtete und knuddelte sie. Aber ich ass auch
Fleisch. Erst nach und nach ist bei mir das
Bewusstsein fiir Tierrechte gewachsen. Ich
erinnere mich an den Moment, als ich an einem
typischen Giiggelistand vorbeilief. Da merkte
ich plétzlich: Das hat ja noch Beine dran, das
ist ja das ganze Huhn! Das verdarb mir nach-
haltig den Appetit.

mw Apropos aufwachsen auf dem Land: Wenn
gewisse Leute von meinem Tierengagement
hoéren, glauben sie, dass ich fernab von Tieren
inurbaner Umgebung aufgewachsen sei. Diese
Unterstellung ist vielsagend, trifft aber nicht
zu. Mein einer Grossvater war Metzger, der
andere Bauer. Es gab zu Hause Hausschlach-
tungen. Es gibt diese seltsame Annahme, dass
Leute, die vom Land kommen, nur titen, was
angeblich normal ist, ndmlich Tiere zu nut-
zen und zu schlachten. Dabei iibersieht man,
dass Nutztierhaltung heute nur noch wenig
mit «natiirlichen» Prozessen zu tun hat. Vie-
les, was wir heute mit Tieren machen, ist durch
und durch kiinstlich.

w Wie kam es denn von der Erfahrung am
«Gliggelistand» zu lhrem parteipolitischen
Engagement, Meret Schneider?

ms Ich war schon friith bei NGOs wie Green-
peace aktiv. Und ich habe mich friih mit Phi-
losophie auseinandergesetzt und Adorno
gelesen. Sein beriihmter Satz «Es gibt kein
richtiges Leben im falschen» hat mich provo-
ziert. Ich dachte mir: Ach Adorno, der du in
diesem Elfenbeinturm sitzt und intelligente
Sitze sagst, dir zeige ich es! Ich dachte mir:
Man muss Teil des Systems werden, um es zu
verandern, und in der Politik die grossen Hebel
betdtigen und grosse strukturelle Umwélzun-
gen forcieren. So entschied ich mich, in einer
Partei politisch aktiv zu werden. Die Griinen
waren fiir mich die einzig wahlbare Partei, aber

1



es gab in meiner Region keine Jungen Griinen.
Also griindete ich mit zwei anderen zusammen
die Jungen Griinen Ziircher Oberland.

w Wie wiirden Sie lhr zentrales politisches
Anliegen rund um Tiere in Worte fassen?

ms Es gibt meine realpolitischen Anliegen
und Ziele, und es gibt meine Herzensziele und
meine Vision. Das sind sehr unterschiedliche
Dinge. Mein Herzensanliegen wire, dass wir
keine Tiere mehr ausniitzen.

mw Ich wiirde auch unterscheiden zwischen
der ethischen Vision und der politischen
Ebene. Auch meine ethische Vision wire tat-
sdchlich ein Ende der Nutzung von Tieren. Auf
der politischen Ebene kénnte man mit echten
Tierrechten in diese Richtung gehen. Der heute
bestehende gesetzliche Tierschutz ist zu wenig.
Die entsprechende Gesetzgebung ist in erster
Linie dazu da, die Nutzung von Tieren besser
vermarktbar zu machen, weil man immer die
gesetzlichen Grundlagen anfiihren kann. Aber
das sind leider sehr oft nur Minimalbedingun-
gen, die die Ausnutzung von Tieren erlauben.
In der Schweiz hitte ein stirkerer Tierschutz
sogar eine gute rechtliche Grundlage, weil
unsere Verfassung und das Tierschutzgesetz
die Wiirde des Tieres kennen.

Eine zweite politische Option wire, dass
alle Tiernutzung so streng geregelt ist wie ihre
wissenschaftliche Nutzung. Wir haben in den
Wissenschaften das «3R-Prinzip»: replacement,
reduction, refinement. Das heisst, dass Tier-
versuche moglichst ersetzt, reduziert und ver-
feinert werden miissen. Habe ich eine Alterna-
tive zum Tierversuch? Kann ich ihn mit einer
kleineren Anzahl Tiere machen? Kann ich
ihn weniger invasiv machen? Wenn wir diese
3R auf die Nutztierlandwirtschaft anwenden
wiirden, hitten wir schon beim ersten R sehr
viel Spielraum, ndmlich fiir Alternativen zu
Tierprodukten.

Ein dritter Weg wire eine wissenschaftli-
che Modellrechnung einer pflanzenbasierten
Landwirtschaft in der Schweiz. Wie kénnte in
der Schweiz eine vegane Landwirtschaft ausse-
hen, die Nahrungssicherheit gewihrleistet und
unsere Landschaft erhalt? Zurzeit setzt mandas,
was ist, als das Normale. Jeder winzige Schritt
vorwiérts ist nur unter grossten Anstrengungen
moglich. Ich méchte von einer mutigen, wis-
senschaftlichen Modellrechnung einer vega-
nen Landwirtschaft her realpolitisch zuriick-
rechnen: Was brauchen wir in den Alpen? Was
brauchen wir an Proteinversorgung?

12

ws Eine solche Rechnung wird insbesondere
durch den Mythos von Angebot und Nach-
frage verhindert. Das ist der Heilige Gral, das
Goldene Kalb, um die die ganze Agrarpolitik
herumtanzt. Die Nachfrage wird als Konstante
betrachtet. Wenn die Nachfrage zum Beispiel
nach Gefliigelfleisch steigt, wie es aktuell der
Fall ist, wird das als unumstésslicher Fakt
betrachtet. Wenn wir nun versuchen, Modelle
zu entwickeln, wie die Gefliigelproduktion in
der Schweiz reduziert werden konnte, fiihrt
das in den K6pfen automatisch zu mehr Import
oder Einkaufstourismus. Wenn Herr und Frau
Schweizer von 2 bis zu 53 Kilo Fleisch pro
Jahr konsumieren mochten, sei das so hinzu-
nehmen. Das ist ein grosses Missverstindnis.
Historisch hat sich die Nachfrage in sehr kur-
zer Zeit immer wieder enorm verandert.

w  Eingangs haben Sie eindriicklich beschrieben,
wie Sie am «Gliggelistand» realisiert haben:
Das ist ja ein Tier! Tierethik geht noch einen
Schritt weiter und fusst auf der Einsicht:

Das ist ein Individuum, Woran erkennen Sie
die Individualitat von Tieren? Denken Tiere?
Leiden Tiere? Haben Tiere auch eine Wiirde?
Was fiir Konsequenzen entstehen fiir uns
aus dieser Individualitdt?

mw Das Seltsame ist ja, dass in gewissen Berei-
chen die Individualitit von Tieren bereits aner-
kannt wird. Wir haben in der Schweiz etwa
500000 Hundehalter*innen und vermutlich
noch mehr Katzenhalter*innen. Wenn man
mit ihnen spricht, haben sie ausschliesslich
Individuen bei sich zu Hause. Natiirlich wird
da auch vermenschlicht, aber es wird ganz
grundsitzlich anerkannt, dass das Tier ein
Gegeniiber ist, das die Welt auf subjektive
Weise erlebt. Es kann die Welt als gefahrlich,
schlecht, bedrohlich, verletzend erleben oder
als Raum, der Schutz, Geborgenheit und die
Moglichkeit zur Entfaltung bietet. Diese fun-
damentale Einsicht wird von Hunden und Kat-
zen aber nicht auf Schweine, Kiihe oder Hiihner
tibertragen. Gerade Schweine unterscheiden
sich, was Emotion, Kommunikation, Sozial-
leben und Intelligenz anbelangt, nicht stark
von Hunden. Der Prasident des Schweizeri-
schen Schweinezucht- und Schweineproduzen-
tenverbands wurde einmal gefragt, was fiir ihn
ein Schwein sei. Ein Fleischlieferant, war seine
Antwort. Fiir mich ist ein Schwein ein Lebewe-
sen mit einer subjektiven Perspektive auf die
Welt. Schweine kennen individuelle Probleme
und Losungen. Das macht das Individuelle aus.
Wir teilen also willkiirlich in Kategorien ein.
Nur wenn, wie im Beispiel von Meret Schneider

Neue Wege 10.21



am Giiggelistand, sich diese Kategorien ver-
mengen, gelingt die Trennung plétzlich nicht
mehr. Lebensmittel und Lebewesen nebenein-
ander zu sehen, fillt uns leicht: Wir essen Brat-
wiirste neben Kiihen. Aber in der Bratwurst die
Kuh zu sehen, ist der Anfang eines entschei-
denden Perspektivenwechsels.

ms Nicht nur die Einteilung in unterschiedli-
che Spezies spielt eine Rolle, sondern auch
die Situation der Begegnung mit dem Tier. Die
wenigsten Menschen haben beispielsweise eine
besonders nahe Beziehung zu Gefliigel. Aber
man beachte das Trara, wenn ein Entchen aus
dem Nest gefallen ist und ohne Mutter am See
umbherirrt. Dann sind alle in Aufruhr und sehr
empathisch mit dem Tier. Anschliessend im
McDonalds Chicken Wings zu essen, scheint
kein Widerspruch dazu zu sein ... Ich bin froh,
dass immer mehr Raume geschaffen werden,
in denen Menschen den sogenannten Nutztie-
ren als Freunde-Tiere begegnen konnen. Diese
Grenzziehungen, also Speziesgrenzen oder
Begegnungsgrenzen, versuche ich in meiner
Arbeit aufzuweichen.

mw Sie haben nun mehrfach das Thema
Erndhrung oder lGberhaupt Konsum aufge-
bracht. Es ldsst sich leicht beobachten,
dass dieses Thema unglaublich emotional
ist. Wie erklaren Sie sich das?

ms Es geht um den impliziten Vorwurf morali-
schen Fehlverhaltens, den wir als Veganer*in-
nen den Tieressenden zu machen scheinen. Ich
will niemanden bekehren. Aber durch meine
Entscheidung sage ich: Ich halte Tierausbeu-
tung fiir falsch. Es ist sehr schwer, rationale
Argumente fiir den Konsum von Fleisch oder
tierischen Produkten vorzubringen. Dadurch
entsteht eine Situation der kognitiven Disso-
nanz: Mein Gegeniiber weiss eigentlich, dass
Tiere téten nicht in Ordnung ist. Das Gegen-
iiber weiss vermutlich auch, dass es seinen
eigenen moralischen Massstdben nicht ent-
spricht — und tut es aber trotzdem. Das auszu-
halten, macht emotional.

mw Die meisten Leute wissen, dass die Auf-
zucht, Betdubung und Schlachtung von Schwei-
nen brutal ist, essen aber dennoch Schweine-
fleisch. Das erzeugt eine kognitive Spannung.
Die Losung fiir diese Spannung ist die voll-
stindige Trennung der beiden Bereiche. Das

Das ist keine
Privatsache,
sondern eme
Frage, wie wir
zusammen-

lalhan \wwinallan



Fleisch auf dem Teller und das Schwein wer-
den als zwei vollig separate Dinge angesehen.
Oft erteilen Leute, die Fleisch essen, Tieren
sozusagen einen moralischen «Downgrade»,
eine Herabstufung: Kiihe werden als dumm
und emotionsarm gesehen. Sie seien es sich
gewohnt, dass die Kélber sterben, deshalb
hitten sie einen biologischen Mechanismus,
der dafiir sorge, dass die Trennung von ihnen
nicht schlimm sei ... Die Existenz als Vege-
tarier*in oder als Veganer*in zeigt, dass man
diese kognitive Spannung nicht akzeptieren
muss. Damit stort man ein sehr subtil erarbei-
tetes Gleichgewicht.

Dazu kommt, dass Essen fiir uns nicht nur
Futter ist, sondern ein Identifikationsangebot.
Was wir essen, sagt auch etwas iiber uns aus,
dariiber, wie wir uns selber verstehen. Es gibt
Nationalgerichte, Lieblingsgerichte, es gibt
die Gerichte der Grossmutter. Es gibt ganz
bestimmte Aspekte, die mit Gender verbunden
sind: Wer kocht was? Was nimmt ein rechter
Mann zu sich? Was ist eher ein « Frauenessen»?
Deshalb ist ein Vorwurf in Bezug auf Essen
auch immer etwas wie ein Eintritt in die Per-
sonlichkeitssphire einer anderen Person. Die
Reaktion ist oft: Was auf meinem Teller ist, ist
meine Privatsache. Es ist, als kiime man den
Leuten zu nahe. Gleichzeitig geben die meis-
ten Leute zu, dass Essen eine moralische Frage
ist. Aber dann ist es eben keine Privatsache
mehr, sondern eine Frage, wie wir zusammen-
leben wollen.

w Veganismus ist in den Logiken des Kapita-
lismus auch ein modisches Identifikations-
angebot geworden. Es vermittelt einen
Lifestyle von Gesundheit, von Clean Eating,
von Superfood und so weiter. Wie gehen
Sie damit um?

mw Ich finde es zweischneidig. Auf der einen
Seite braucht es Alternativen zum gegenwar-
tigen Standardangebot von Essen. «Alterna-
tiven» ist das Zauberwort. Je besser sie sind,
was Geschmack und Erreichbarkeit anbelangt,
desto mehr werden Leute zu ihnen greifen. Was
aber unangenehm bleibt, ist, dass wir Tiere
auch dann nach wie vor als «Lebensmittellie-
feranten» statt als Lebewesen betrachten.

ms Jedes alternative Produkt ist sicher ein
Mehrwert. Jeder Flexitarier, der ab und zu auf
ein Tierprodukt verzichtet, ist positiv. Zudem
holen diese Produkte den Vegetarismus und
Veganismus aus der Koérnchenpick-Ecke her-
aus. Ein Problem ist allerdings, dass es sichum
einen Ernihrungstrend handelt, und Trends

14

sind kurzlebig. Wenn der nichste Trend dann
«Paleo» heisst und alle rohes Rindfleisch essen
sollen, wie vermeintlich unsere Vorfahren in
der Steinzeit, dann ist es schnell vorbei mit den
veganen Burgern, und man beisst am besten der
lebenden Kuh ins Bein.

mw Ebenfalls wichtig ist, dass der Verzicht auf
Fleisch und Tierprodukte durch die Klima-
und Umweltproblematik Auftrieb bekommen
hat. Es sind nicht mehr nur Uberlegungen zum
Tierwohl, sondern auch Umwelt- und Klima-
schutz, die dafiir sprechen, auf méglichst viele
Tierprodukte zu verzichten. Allerdings gibt es
einen bedenklichen Trend zu glauben, man
konne durch den Konsum gewisser Produkte
das Klima retten. Solche Werbungen habe ich
jiingst erstaunlich oft gesehen: Klima retten
durch Soja oder Shampoo ... Durch den Kon-
sum allein retten wir die Umwelt nicht. Dazu
braucht es massive strukturelle Veridnderun-
gen und auch Umstellungen in den Lebensge-
wohnheiten. Es ist also richtig, die Nachfrage
in Richtung tierfreundliche Alternativen zu
lenken, solche Marktmechanismen alleine rei-
chen aber nicht aus.

w Das Ansetzen auf der Ebene des individu-
ellen Konsums reicht nicht aus — weder
wenn wir Tiere schiitzen wollen, noch wenn
es um die Klimakatastrophe geht. Ist es
eine Option, im Rechtssystem neue Hand-
lungsspielrdume auszuloten? Erst kiirzlich
haben Kolumbiens Gerichte dem Fluss
Atrato und dem kolumbianischen Amazo-
nasgebiet Rechtspersdnlichkeit zuerkannt.
Die hiesige Rechtstradition kennt die
Anerkennung von Rechten von juristischen
Personen, also nicht nur von natiirlichen
Personen. Warum sollte man nicht auch
der Natur eigene Rechte geben?

mw Ein wichtiger Faktor bei der Anerken-
nung der Natur oder der Tiere als Rechtssub-
jekte ist die Einklagbarkeit von Schiden, die

ihnen zugefiigt werden. Mit dem Urteil gegen
Shell, das Umweltorganisationen in den Nie-
derlanden vor kurzem erlangt haben, ist genau

das passiert. Diese Firmen wissen eigentlich

Bescheid, dass ihre Titigkeit Okosysteme

nicht nur durch Unfille, sondern systematisch

zerstOrt. Und ich glaube, das ist das rechtlich
Interessante, dass ein Schutzgut zur Einklag-
barkeit fiihrt. Das erlaubt es uns, die Interessen

von Tieren und Natur auf der politischen Ebene

zu reprasentieren und VerstOosse gegen deren

Rechte direkt zu ahnden.

Neue Wege 10.21



Das Grundlegende daran ist: Wenn wir Tiere
oder Fliisse oder Berge zu Rechtssubjekten
machen, behandeln wir sie nicht nur als Res-
sourcen fiir uns. Das ist eine grosse Umstel-
lung. Das bedeutet nicht, dass Dinge nicht
unsere Ressourcen sein konnen, wir miissen ja
leben. Das Problem ist die Ubernutzung und
Ausbeutung der Ressourcen. Wichtig ist, dass
man in der Natur, also der Landschaft, und bei
den Tieren eine gewisse Eigenstindigkeit und
Verwilderung zulassen muss. Gewisse Bereiche
in der Welt sind einfach nicht dazu da, um von
uns als Ressourcen benutzt zu werden. So wie
auch Personen nicht dazu da sind, um fiir uns
Ressourcen zu sein. Das waren sie lange Zeit,
man denke an Kinderarbeit, die Sklaverei und
andere Formen der Ausbeutung. Das ist der tie-
fere Wandel, der mit diesem Umdenken statt-
finden muss.

wv Die christliche Theologie hat ambivalente
Impulse gegeben: Einerseits ist der
Mensch Teil der Schépfung und dadurch
von ihr abhdngig und auch mit ihr ver-
woben. Gleichzeitig hat das Christentum
die Ausbeutung der Natur wesentlich
vorangetrieben. Gibt es in lhrer Arbeit
Bezugspunkte zu religidosen, theologi-
schen Traditionen? Sind Sie vernetzt mit
kirchlichen Kontexten?

ms Natiirlich gibt es diejenigen, die aus dem
Christentum ableiten, wir sollten alles von
Gott Erschaffene mit Respekt behandeln. Aber
mir sind auch diejenigen begegnet, die mir an
Podien biblisch begriindeten, warum Tiere
essen christlich ist. Die Empfindungsfihigkeit
der Tiere ist fiir mich das zentrale Kriterium,
und nicht, wer sie potenziell erschaffen hat.

mw Mir fallen zwei sehr positive personliche
Erfahrungen mit kirchlichen Kontexten ein.
Als ich in Basel die Professur begonnen habe,
stand ich in engem Kontakt zum Kapuziner
Anton Rotzetter. Er leitete gemeinsam mit Rai-
ner Hagencord das Institut fiir Theologische
Zoologie in Miinster und war Prisident von
AKUT Schweiz (Aktion Kirche und Tiere). Ich
merkte aber auch, dass er eine Minderheiten-
position besetzt. An diesem Beispiel sah ich,
dass die Kirche viel mehr Potenzial hitte, hier
etwas zu tun. Damit verweise ich nicht nur auf
die Idee der Schopfung, die etwas Zweischnei-
diges hat: Der Mensch ist Herr und Hiiter der
Schopfung, das ldsst zu viel offen. Das genuin
Christliche ist doch die Ethik des Neuen Tes-
taments. Da ist Gewaltfreiheit ein zentrales
Anliegen eines christlichen Lebens. Deshalb

Neue Wege 10.21

verstehe ich es erstens sehr wenig, dass Leute,
die sich als Christen verstehen, an einer Pra-
xis teilhaben, die dermassen gewaltsam ist wie
die Tiernutzung. Zweitens begreife ich nicht,
weshalb die Kirchen ihr Potenzial fiir den Tier-
schutz nicht viel besser nutzen und das Thema
zum Gegenstand der Kritik machen.

Meine zweite Begegnung war 2019 in Bri-
xen an einer Konferenz iiber Christentum
und Tierethik. Das Interessanteste fiir mich
war ein Vortrag zum Thema «Wie bringe ich
Tiersegnungen in katholischen Gottesdiens-
ten unter?». Das war eine neue Fragestellung
fiir mich. Ein Professor fiir Nutztierhaltung
der Universitit Bozen sagte allen anwesenden
Theologen, dass sie viel mehr zu den Bauern
iiber Tiernutzung sprechen sollten, denn sie
hitten die Moglichkeit, die Leute als Christen-
menschen anzusprechen und ihr Verhalten zu
beeinflussen. Er meinte, er konne auch gerne
die Fakten liefern, was es bedeutet, eine Lege-
henne zu sein. Das ist nichts Schones und das
sollte man auch thematisieren.

w Die Schweiz hat ja oft, wo es um Herr-
schaftsverhidltnisse geht, ein sehr positives,
verkldrendes Selbstbild. Was die Tier-
haltung betrifft, denken wir, wir seien
fortschrittlich. Was sind die ndchsten
Schritte, die hier geschehen miissen?

ms In eigener Sache: Die Annahme der Initia-
tive «Keine Massentierhaltung in der Schweiz»,
die eine tierfreundliche und ressourcenscho-
nende Landwirtschaft fordert und die inten-
sive industrielle Tierhaltung stoppen will,
wire schon mal gut. Und dann brauchen wir
in der Agrarpolitik stirkere Anreize fiir bes-
sere Tierwohlprogramme, eine Reduktion der
Tierbestande zugunsten einer vermehrt pflanz-
lichen Produktion. Das sind die realpolitischen
Schritte, die ich mir wiinschen wiirde.

mw Ich finde es sehr wiinschenswert, wenn
in diesen Themenbereichen der Druck von
der Strasse, von jungen Leuten weiter steigen
wiirde. Die ausserparlamentarische Opposi-
tion ist Teil einer Demokratie. Es sollte keine
Partei mehr antreten, die nicht eine dezidierte
Meinung hat, in welche Richtung es gehen
muss, damit unsere Tiernutzung umweltver-
traglich wird und nicht nur unseren minima-
len Tierschutzstandards entspricht. @

O Markus Wild, *1971, ist Professor fiir Philosophie an
der Universitdt Basel. Er arbeitet zur Tierphilosophie.

O Meret Schneider, *1992, ist Nationalritin (Griine)
und war Co-Geschiftsleiterin der Tierschutz-
organisation Sentience Politics.

15



	Lebensmittel oder Lebewesen?

