
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: Lebensmittel oder Lebewesen?

Autor: Schneider, Meret / Wild, Markus / Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebensmittel
oder

Lebewesen?
Neue Wege-Gespräch mit

Meret Schneider und Markus Wild
von Geneva Moser

Bratwurst oder Kalb, Poulet oder
Huhn? Zu erkennen, dass das
Lebensmittel ein Lebewesen war,
verändert die Perspektive
entscheidend. Für Nationalrätin
Meret Schneider und Philosophieprofessor

Markus Wild muss
diese Erkenntnis Konsequenzen
in Politik und Lebensgestaltung
nach sich ziehen.

Nw Markus Wild, waren es bestimmte
Menschen oder bestimmte Tiere,
die Sie als Philosophen zum Thema
Tierethik gebracht haben?

Mw Interessanterweise war es das Thema selbst.
Ich habe mich erst gar nicht mit Tierethik
beschäftigt, sondern mit Tierkognition, mit
dem Bewusstsein von Tieren. Wenn ich dazu
Vorträge hielt, war die Erwartung im Publikum
immer auch, dass ich über Tierethik spreche.
Ich habe diese Erwartung anfangs regelmässig

enttäuscht. Dann begann ich, mich in die

Tierethik einzuarbeiten. Ich habe gemacht,
was Philosophen tun: Ich krallte mir alle
Tierethikbücher, die ich bekommen konnte, unter
den Arm und zog mich zurück. Nach einem
Monat war ich überzeugt, dass ich falsch lebe.
Darauf stellte ich meine Ernährung um und fing
an, mich für Tiere zu engagieren.

Nw Meret Schneider, Sie sind politisch
für Tiere und Tierrechte engagiert.
Wie kam es dazu?

ms Ich bin auf dem Land aufgewachsen. Neben
unserem Haus gab es einen Hühnerhof, und ich
war mit diesen Tieren eng verbunden,
beobachtete und knuddelte sie. Aber ich ass auch
Fleisch. Erst nach und nach ist bei mir das
Bewusstsein für Tierrechte gewachsen. Ich
erinnere mich an den Moment, als ich an einem
typischen Güggelistand vorbeilief. Da merkte
ich plötzlich: Das hat ja noch Beine dran, das
ist ja das ganze Huhn! Das verdarb mir
nachhaltig den Appetit.

mw Apropos aufwachsen auf dem Land: Wenn
gewisse Leute von meinem Tierengagement
hören, glauben sie, dass ich fernab von Tieren
in urbaner Umgebung aufgewachsen sei. Diese
Unterstellung ist vielsagend, trifft aber nicht
zu. Mein einer Grossvater war Metzger, der
andere Bauer. Es gab zu Hause Hausschlachtungen.

Es gibt diese seltsame Annahme, dass
Leute, die vom Land kommen, nur täten, was
angeblich normal ist, nämlich Tiere zu nutzen

und zu schlachten. Dabei übersieht man,
dass Nutztierhaltung heute nur noch wenig
mit «natürlichen» Prozessen zu tun hat. Vieles,

was wir heute mit Tieren machen, ist durch
und durch künstlich.

nw Wie kam es denn von der Erfahrung am
«Güggelistand» zu Ihrem parteipolitischen
Engagement, Meret Schneider?

ms Ich war schon früh bei NGOs wie Greenpeace

aktiv. Und ich habe mich früh mit
Philosophie auseinandergesetzt und Adorno
gelesen. Sein berühmter Satz «Es gibt kein
richtiges Leben im falschen» hat mich provoziert.

Ich dachte mir: Ach Adorno, der du in
diesem Elfenbeinturm sitzt und intelligente
Sätze sagst, dir zeige ich es! Ich dachte mir:
Man muss Teil des Systems werden, um es zu
verändern, und in der Politik die grossen Hebel
betätigen und grosse strukturelle Umwälzungen

forcieren. So entschied ich mich, in einer
Partei politisch aktiv zu werden. Die Grünen
waren für mich die einzig wählbare Partei, aber

Neue Wege 10.21 11



es gab in meiner Region keine Jungen Grünen.
Also gründete ich mit zwei anderen zusammen
die Jungen Grünen Zürcher Oberland.

Nw Wie würden Sie Ihr zentrales politisches
Anliegen rund um Tiere in Worte fassen?

ms Es gibt meine realpolitischen Anliegen
und Ziele, und es gibt meine Herzensziele und
meine Vision. Das sind sehr unterschiedliche
Dinge. Mein Herzensanliegen wäre, dass wir
keine Tiere mehr ausnützen.

Mw Ich würde auch unterscheiden zwischen
der ethischen Vision und der politischen
Ebene. Auch meine ethische Vision wäre
tatsächlich ein Ende der Nutzung von Tieren. Auf
der politischen Ebene könnte man mit echten
Tierrechten in diese Richtung gehen. Der heute
bestehende gesetzliche Tierschutz ist zu wenig.
Die entsprechende Gesetzgebung ist in erster
Linie dazu da, die Nutzung von Tieren besser
vermarktbar zu machen, weil man immer die
gesetzlichen Grundlagen anführen kann. Aber
das sind leider sehr oft nur Minimalbedingungen,

die die Ausnutzung von Tieren erlauben.
In der Schweiz hätte ein stärkerer Tierschutz
sogar eine gute rechtliche Grundlage, weil
unsere Verfassung und das Tierschutzgesetz
die Würde des Tieres kennen.

Eine zweite politische Option wäre, dass
alle Tiernutzung so streng geregelt ist wie ihre
wissenschaftliche Nutzung. Wir haben in den
Wissenschaften das «3R-Prinzip»: replacement,
reduction, refinement. Das heisst, dass
Tierversuche möglichst ersetzt, reduziert und
verfeinert werden müssen. Habe ich eine Alternative

zum Tierversuch? Kann ich ihn mit einer
kleineren Anzahl Tiere machen? Kann ich
ihn weniger invasiv machen? Wenn wir diese
3R auf die Nutztierlandwirtschaft anwenden
würden, hätten wir schon beim ersten R sehr
viel Spielraum, nämlich für Alternativen zu
Tierprodukten.

Ein dritter Weg wäre eine wissenschaftliche

Modellrechnung einer pflanzenbasierten
Landwirtschaft in der Schweiz. Wie könnte in
der Schweiz eine vegane Landwirtschaft aussehen,

die Nahrungssicherheit gewährleistet und
unsere Landschaft erhält? Zurzeit setzt man das,
was ist, als das Normale. Jeder winzige Schritt
vorwärts ist nur unter grössten Anstrengungen
möglich. Ich möchte von einer mutigen,
wissenschaftlichen Modellrechnung einer vega-
nen Landwirtschaft her realpolitisch
zurückrechnen: Was brauchen wir in den Alpen? Was
brauchen wir an Proteinversorgung?

ms Eine solche Rechnung wird insbesondere
durch den Mythos von Angebot und Nachfrage

verhindert. Das ist der Heilige Gral, das
Goldene Kalb, um die die ganze Agrarpolitik
herumtanzt. Die Nachfrage wird als Konstante
betrachtet. Wenn die Nachfrage zum Beispiel
nach Geflügelfleisch steigt, wie es aktuell der
Fall ist, wird das als unumstösslicher Fakt
betrachtet. Wenn wir nun versuchen, Modelle
zu entwickeln, wie die Geflügelproduktion in
der Schweiz reduziert werden könnte, führt
das in den Köpfen automatisch zu mehr Import
oder Einkaufstourismus. Wenn Herr und Frau
Schweizer von 2 bis zu 53 Kilo Fleisch pro
Jahr konsumieren möchten, sei das so
hinzunehmen. Das ist ein grosses Missverständnis.
Historisch hat sich die Nachfrage in sehr kurzer

Zeit immer wieder enorm verändert.

m/ Eingangs haben Sie eindrücklich beschrieben,
wie Sie am «Güggelistand» realisiert haben:
Das ist ja ein Tier! Tierethik geht noch einen
Schritt weiter und fusst auf der Einsicht:
Das ist ein Individuum. Woran erkennen Sie
die Individualität von Tieren? Denken Tiere?
Leiden Tiere? Haben Tiere auch eine Würde?
Was für Konsequenzen entstehen für uns
aus dieser Individualität?

mw Das Seltsame ist ja, dass in gewissen Bereichen

die Individualität von Tieren bereits
anerkannt wird. Wir haben in der Schweiz etwa
500 000 Hundehalter*innen und vermutlich
noch mehr Katzenhalter*innen. Wenn man
mit ihnen spricht, haben sie ausschliesslich
Individuen bei sich zu Hause. Natürlich wird
da auch vermenschlicht, aber es wird ganz
grundsätzlich anerkannt, dass das Tier ein
Gegenüber ist, das die Welt auf subjektive
Weise erlebt. Es kann die Welt als gefährlich,
schlecht, bedrohlich, verletzend erleben oder
als Raum, der Schutz, Geborgenheit und die
Möglichkeit zur Entfaltung bietet. Diese
fundamentale Einsicht wird von Hunden und Katzen

aber nicht auf Schweine, Kühe oder Hühner
übertragen. Gerade Schweine unterscheiden
sich, was Emotion, Kommunikation, Sozialleben

und Intelligenz anbelangt, nicht stark
von Hunden. Der Präsident des Schweizerischen

Schweinezucht- und Schweineproduzen-
tenverbands wurde einmal gefragt, was für ihn
ein Schwein sei. Ein Fleischlieferant, war seine
Antwort. Für mich ist ein Schwein ein Lebewesen

mit einer subjektiven Perspektive auf die
Welt. Schweine kennen individuelle Probleme
und Lösungen. Das macht das Individuelle aus.
Wir teilen also willkürlich in Kategorien ein.
Nur wenn, wie im Beispiel von Meret Schneider

12 Neue Wege 10.21



am Güggelistand, sich diese Kategorien
vermengen, gelingt die Trennung plötzlich nicht
mehr. Lebensmittel und Lebewesen nebeneinander

zu sehen, fällt uns leicht: Wir essen
Bratwürste neben Kühen. Aber in der Bratwurst die
Kuh zu sehen, ist der Anfang eines entscheidenden

Perspektivenwechsels.

ms Nicht nur die Einteilung in unterschiedliche

Spezies spielt eine Rolle, sondern auch
die Situation der Begegnung mit dem Tier. Die
wenigsten Menschen haben beispielsweise eine
besonders nahe Beziehung zu Geflügel. Aber
man beachte das Trara, wenn ein Entchen aus
dem Nest gefallen ist und ohne Mutter am See

umherirrt. Dann sind alle in Aufruhr und sehr
empathisch mit dem Tier. Anschliessend im
McDonalds Chicken Wings zu essen, scheint
kein Widerspruch dazu zu sein Ich bin froh,
dass immer mehr Räume geschaffen werden,
in denen Menschen den sogenannten Nutztieren

als Freunde-Tiere begegnen können. Diese
Grenzziehungen, also Speziesgrenzen oder
Begegnungsgrenzen, versuche ich in meiner
Arbeit aufzuweichen.

nw Sie haben nun mehrfach das Thema
Ernährung oder überhaupt Konsum
aufgebracht. Es lässt sich leicht beobachten,
dass dieses Thema unglaublich emotional
ist. Wie erklären Sie sich das?

ms Es geht um den impliziten Vorwurf moralischen

Fehlverhaltens, den wir als Veganer*in-
nen den Tieressenden zu machen scheinen. Ich
will niemanden bekehren. Aber durch meine
Entscheidung sage ich: Ich halte Tierausbeutung

für falsch. Es ist sehr schwer, rationale
Argumente für den Konsum von Fleisch oder
tierischen Produkten vorzubringen. Dadurch
entsteht eine Situation der kognitiven Dissonanz:

Mein Gegenüber weiss eigentlich, dass
Tiere töten nicht in Ordnung ist. Das Gegenüber

weiss vermutlich auch, dass es seinen
eigenen moralischen Massstäben nicht
entspricht - und tut es aber trotzdem. Das
auszuhalten, macht emotional.

Mw Die meisten Leute wissen, dass die
Aufzucht, Betäubung und Schlachtung von Schweinen

brutal ist, essen aber dennoch Schweinefleisch.

Das erzeugt eine kognitive Spannung.
Die Lösung für diese Spannung ist die
vollständige Trennung der beiden Bereiche. Das

Das ist keine
Privatsache,
sondern eine
Frage, wie wir
zusammen-
lûhûn \A/nllon



Fleisch auf dem Teller und das Schwein werden

als zwei völlig separate Dinge angesehen.
Oft erteilen Leute, die Fleisch essen, Tieren
sozusagen einen moralischen «Downgrade»,
eine Herabstufung: Kühe werden als dumm
und emotionsarm gesehen. Sie seien es sich
gewohnt, dass die Kälber sterben, deshalb
hätten sie einen biologischen Mechanismus,
der dafür sorge, dass die Trennung von ihnen
nicht schlimm sei Die Existenz als
Vegetarierin oder als Veganer*in zeigt, dass man
diese kognitive Spannung nicht akzeptieren
muss. Damit stört man ein sehr subtil erarbeitetes

Gleichgewicht.
Dazu kommt, dass Essen für uns nicht nur

Futter ist, sondern ein Identifikationsangebot.
Was wir essen, sagt auch etwas über uns aus,
darüber, wie wir uns selber verstehen. Es gibt
Nationalgerichte, Lieblingsgerichte, es gibt
die Gerichte der Grossmutter. Es gibt ganz
bestimmte Aspekte, die mit Gender verbunden
sind: Wer kocht was? Was nimmt ein rechter
Mann zu sich? Was ist eher ein «Frauenessen»?
Deshalb ist ein Vorwurf in Bezug auf Essen
auch immer etwas wie ein Eintritt in die
Persönlichkeitssphäre einer anderen Person. Die
Reaktion ist oft: Was auf meinem Teller ist, ist
meine Privatsache. Es ist, als käme man den
Leuten zu nahe. Gleichzeitig geben die meisten

Leute zu, dass Essen eine moralische Frage
ist. Aber dann ist es eben keine Privatsache
mehr, sondern eine Frage, wie wir zusammenleben

wollen.

Nw Veganismus ist in den Logiken des Kapita¬
lismus auch ein modisches Identifikationsangebot

geworden. Es vermittelt einen
Lifestyle von Gesundheit, von Clean Eating,
von Superfood und so weiter. Wie gehen
Sie damit um?

Mw Ich finde es zweischneidig. Auf der einen
Seite braucht es Alternativen zum gegenwärtigen

Standardangebot von Essen. «Alternativen»

ist das Zauberwort. Je besser sie sind,
was Geschmack und Erreichbarkeit anbelangt,
desto mehr werden Leute zu ihnen greifen. Was
aber unangenehm bleibt, ist, dass wir Tiere
auch dann nach wie vor als «Lebensmittellieferanten»

statt als Lebewesen betrachten.

ms Jedes alternative Produkt ist sicher ein
Mehrwert. Jeder Flexitarier, der ab und zu auf
ein Tierprodukt verzichtet, ist positiv. Zudem
holen diese Produkte den Vegetarismus und
Veganismus aus der Körnchenpick-Ecke heraus.

Ein Problem ist allerdings, dass es sich um
einen Ernährungstrend handelt, und Trends

sind kurzlebig. Wenn der nächste Trend dann
«Paleo» heisst und alle rohes Rindfleisch essen
sollen, wie vermeintlich unsere Vorfahren in
der Steinzeit, dann ist es schnell vorbei mit den

veganen Burgern, und man beisst am besten der
lebenden Kuh ins Bein.

mw Ebenfalls wichtig ist, dass der Verzicht auf
Fleisch und Tierprodukte durch die Klima-
und Umweltproblematik Auftrieb bekommen
hat. Es sind nicht mehr nur Überlegungen zum
Tierwohl, sondern auch Umwelt- und
Klimaschutz, die dafür sprechen, auf möglichst viele
Tierprodukte zu verzichten. Allerdings gibt es
einen bedenklichen Trend zu glauben, man
könne durch den Konsum gewisser Produkte
das Klima retten. Solche Werbungen habe ich
jüngst erstaunlich oft gesehen: Klima retten
durch Soja oder Shampoo Durch den Konsum

allein retten wir die Umwelt nicht. Dazu
braucht es massive strukturelle Veränderungen

und auch Umstellungen in den
Lebensgewohnheiten. Es ist also richtig, die Nachfrage
in Richtung tierfreundliche Alternativen zu
lenken, solche Marktmechanismen alleine
reichen aber nicht aus.

nw Das Ansetzen auf der Ebene des individu¬
ellen Konsums reicht nicht aus - weder
wenn wir Tiere schützen wollen, noch wenn
es um die Klimakatastrophe geht. Ist es
eine Option, im Rechtssystem neue
Handlungsspielräume auszuloten? Erst kürzlich
haben Kolumbiens Gerichte dem Fluss
Atrato und dem kolumbianischen
Amazonasgebiet Rechtspersönlichkeit zuerkannt.
Die hiesige Rechtstradition kennt die
Anerkennung von Rechten von juristischen
Personen, also nicht nur von natürlichen
Personen. Warum sollte man nicht auch
der Natur eigene Rechte geben?

mw Ein wichtiger Faktor bei der Anerkennung

der Natur oder der Tiere als Rechtssubjekte

ist die Einklagbarkeit von Schäden, die
ihnen zugefügt werden. Mit dem Urteil gegen
Shell, das UmWeltorganisationen in den
Niederlanden vor kurzem erlangt haben, ist genau
das passiert. Diese Firmen wissen eigentlich
Bescheid, dass ihre Tätigkeit Ökosysteme
nicht nur durch Unfälle, sondern systematisch
zerstört. Und ich glaube, das ist das rechtlich
Interessante, dass ein Schutzgut zur Einklagbarkeit

führt. Das erlaubtes uns, die Interessen
von Tieren und Natur auf der politischen Ebene
zu repräsentieren und Verstösse gegen deren
Rechte direkt zu ahnden.

14 Neue Wege 10.21



Das Grundlegende daran ist: Wenn wir Tiere
oder Flüsse oder Berge zu Rechtssubjekten
machen, behandeln wir sie nicht nur als
Ressourcen für uns. Das ist eine grosse Umstellung.

Das bedeutet nicht, dass Dinge nicht
unsere Ressourcen sein können, wir müssen ja
leben. Das Problem ist die Übernutzung und
Ausbeutung der Ressourcen. Wichtig ist, dass

man in der Natur, also der Landschaft, und bei
den Tieren eine gewisse Eigenständigkeit und
Verwilderung zulassen muss. Gewisse Bereiche
in der Welt sind einfach nicht dazu da, um von
uns als Ressourcen benutzt zu werden. So wie
auch Personen nicht dazu da sind, um für uns
Ressourcen zu sein. Das waren sie lange Zeit,
man denke an Kinderarbeit, die Sklaverei und
andere Formen der Ausbeutung. Das ist der
tiefere Wandel, der mit diesem Umdenken
stattfinden muss.

ww Die christliche Theologie hat ambivalente
Impulse gegeben: Einerseits ist der
Mensch Teil der Schöpfung und dadurch
von ihr abhängig und auch mit ihr
verwoben. Gleichzeitig hat das Christentum
die Ausbeutung der Natur wesentlich
vorangetrieben. Gibt es in Ihrer Arbeit
Bezugspunkte zu religiösen, theologischen

Traditionen? Sind Sie vernetzt mit
kirchlichen Kontexten?

ms Natürlich gibt es diejenigen, die aus dem
Christentum ableiten, wir sollten alles von
Gott Erschaffene mit Respekt behandeln. Aber
mir sind auch diejenigen begegnet, die mir an
Podien biblisch begründeten, warum Tiere
essen christlich ist. Die Empfindungsfähigkeit
der Tiere ist für mich das zentrale Kriterium,
und nicht, wer sie potenziell erschaffen hat.

Mw Mir fallen zwei sehr positive persönliche
Erfahrungen mit kirchlichen Kontexten ein.
Als ich in Basel die Professur begonnen habe,
stand ich in engem Kontakt zum Kapuziner
Anton Rotzetter. Er leitete gemeinsam mit Rainer

Hagencord das Institut für Theologische
Zoologie in Münster und war Präsident von
AKUT Schweiz (Aktion Kirche und Tiere). Ich
merkte aber auch, dass er eine Minderheitenposition

besetzt. An diesem Beispiel sah ich,
dass die Kirche viel mehr Potenzial hätte, hier
etwas zu tun. Damit verweise ich nicht nur auf
die Idee der Schöpfung, die etwas Zweischneidiges

hat: Der Mensch ist Herr und Hüter der
Schöpfung, das lässt zu viel offen. Das genuin
Christliche ist doch die Ethik des Neuen
Testaments. Da ist Gewaltfreiheit ein zentrales
Anliegen eines christlichen Lebens. Deshalb

verstehe ich es erstens sehr wenig, dass Leute,
die sich als Christen verstehen, an einer Praxis

teilhaben, die dermassen gewaltsam ist wie
die Tiernutzung. Zweitens begreife ich nicht,
weshalb die Kirchen ihr Potenzial für den
Tierschutz nicht viel besser nutzen und das Thema
zum Gegenstand der Kritik machen.

Meine zweite Begegnung war 2019 in Bri-
xen an einer Konferenz über Christentum
und Tierethik. Das Interessanteste für mich
war ein Vortrag zum Thema «Wie bringe ich
Tiersegnungen in katholischen Gottesdiensten

unter?». Das war eine neue Fragestellung
für mich. Ein Professor für Nutztierhaltung
der Universität Bozen sagte allen anwesenden
Theologen, dass sie viel mehr zu den Bauern
über Tiernutzung sprechen sollten, denn sie
hätten die Möglichkeit, die Leute als
Christenmenschen anzusprechen und ihr Verhalten zu
beeinflussen. Er meinte, er könne auch gerne
die Fakten liefern, was es bedeutet, eine
Legehenne zu sein. Das ist nichts Schönes und das
sollte man auch thematisieren.

aw Die Schweiz hat ja oft, wo es um Herr¬
schaftsverhältnisse geht, ein sehr positives,
verklärendes Selbstbild. Was die
Tierhaltung betrifft, denken wir, wir seien
fortschrittlich. Was sind die nächsten
Schritte, die hier geschehen müssen?

ms In eigener Sache: Die Annahme der Initiative

«Keine Massentierhaltung in der Schweiz»,
die eine tierfreundliche und ressourcenschonende

Landwirtschaft fordert und die intensive

industrielle Tierhaltung stoppen will,
wäre schon mal gut. Und dann brauchen wir
in der Agrarpolitik stärkere Anreize für bessere

Tierwohlprogramme, eine Reduktion der
Tierbestände zugunsten einer vermehrt pflanzlichen

Produktion. Das sind die realpolitischen
Schritte, die ich mir wünschen würde.

mw Ich fände es sehr wünschenswert, wenn
in diesen Themenbereichen der Druck von
der Strasse, von jungen Leuten weiter steigen
würde. Die ausserparlamentarische Opposition

ist Teil einer Demokratie. Es sollte keine
Partei mehr antreten, die nicht eine dezidierte
Meinung hat, in welche Richtung es gehen
muss, damit unsere Tiernutzung umweltverträglich

wird und nicht nur unseren minimalen
Tierschutzstandards entspricht. •

O Markus Wild, *1971, ist Professor für Philosophie an
der Universität Basel. Er arbeitet zur Tierphilosophie.

O Meret Schneider, *1992, ist Nationalrätin (Grüne)
und war Co-Geschäftsleiterin der
Tierschutzorganisation Sentience Politics.

Neue Wege 10.21 15


	Lebensmittel oder Lebewesen?

