
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: ... und die Kirchen schweigen

Autor: Ammann, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und
die Kirchen
schweigen

Christoph Ammann

Die Art und Weise, wie Menschen
mit Tieren umgehen, ist eine
ethische Frage. Dass gerade die
Kirchen dazu kaum Diskussionen
führen oder sich dezidierter
positionieren, erstaunt. Es ist Zeit
für eine tierethische Umkehr!

Schon als Kind erstaunte mich, dass sich die
Kirchen überhaupt nicht für Tiere interessierten.

Heute irritiert mich, dass das immer noch
so ist. Je länger je weniger kann ich verstehen,
warum Kirche und Theologie meinen, das
stumme Leiden der Tiere ignorieren zu können,
während sie bei anderen Themen durchaus ein
waches ethisches Sensorium an den Tag legen.

Versuchen wir zuerst, das Phänomen etwas

genauer zu fassen. Es besteht, so möchte ich
es formulieren, in einer mangelnden Sensibilität

gegenüber der ethischen Dimension unseres
Umgangs mit Tieren. Denn die Art und Weise,
wie wir Tiere behandeln, ist ethisch relevant.
Das heisst: Sie wirft Gewissensfragen auf,
unabweisbare Fragen nach meiner individuellen
Verantwortung und nach der gerechten Gestaltung

unseres Zusammenlebens. Etwa: Ist es richtig
oder ein Unrecht, Tiere zu züchten, mit ihnen
belastende Versuche durchzuführen, sie zu
Nahrungszwecken zu töten? Solche Fragen
kann man durchdenken, sich darüber austauschen

und Gründe dafür oder dagegen abwägen.
Auch wenn Fragen dieser Art jeden und

jede angehen, sind es keine nur privaten
Fragen. Denn sie gehen auch andere - insbesondere

die betroffenen Tiere - etwas an. Daher
erstaunt es, dass in den Kirchen kaum
Diskussionen darüber geführt werden. (Ausnahmen

wie das EKD-Impulspapier Nutztier und
Mitgeschöpf! von 2019 bestätigen die Regel.)
Auch wenn der Fleischkonsum mittlerweile
als einer der Haupttreiber des Klimawandels
erkannt ist, ändert das kaum etwas. Man macht
sich über die Förderung einer pflanzenbasierten

Ernährung in der Kirche offenbar einfach
keine Gedanken. Genau das meine ich damit,
dass etwas ethisch «kein Thema» ist. Man darf
selbstverständlich Fleisch auf den Tisch bringen,

weil man es immer schon so gemacht hat.
Mir ist in lebhafter Erinnerung, wie mir vor

wenigen Jahren an einem kirchlichen Anlass
die Alternativen Bratwurst, Cervelat oder Hot-
dog präsentiert wurden. Es war mitten in der
Stadt Zürich - also in einem Umfeld, in dem
vegetarische und vegane Ernährung schon auf
dem Vormarsch war. Klarer kann nicht zum
Ausdruck kommen, dass Fleischkonsum die
Norm, vegetarische oder vegane Ernährung
dagegen eine sonderbare Abweichung davon
ist. Da war keinerlei böse Absicht im Spiel, da
bin ich mir sicher. Aber genau dies macht die
Situation speziell. Es ist, als wäre das ethische
Bewusstsein noch gar nicht erwacht.

Die schweigende
Mauer

Nun ist für den Bereich des Ethischen gerade
kennzeichnend, dass es strittig ist, was
überhaupt als ernst zu nehmendes ethisches
Problem gilt und wie gravierend es ist. Was für die
einen ein ethischer Missstand ist, der ihnen
den Schlaf und fast den Verstand raubt,
entlockt anderen nur ein lapidares «Who cares?».
Genau dies ist bei unserem Umgang mit Tieren

der Fall.
Der südafrikanische Nobelpreisträger

J. M. Coetzee hat in seiner Erzählung Elizabeth
Costello eine Figur geschaffen, die an der Art
und Weise, wie Menschen Tiere behandeln,
fast irre wird. Die Hauptfigur leidet nicht nur
darunter, was Tieren angetan wird. Sie leidet

auch darunter, dass das, was ihr als ein
Grauen unvorstellbaren Ausmasses erscheint,

6 Neue Wege 10.21



Es ist
Zeit für

^ sa

eine

tierethisch«

die meisten Menschen um sie herum
überhaupt nicht zu kümmern scheint. Ihr ethisches
Umgetriebensein isoliert sie immer stärker von
ihrem Umfeld. Wer ist krank, Elizabeth Cos-
tello oder die schweigende Mehrheit? Es gibt
keinen neutralen Boden, von dem her festgestellt

werden könnte, ob etwas ein ethisch
gravierendes Problem darstellt oder nicht. Allerdings

ist offensichtlich, auf welcher Seite die
Kirchen hierzulande stehen. Mit ihrem
Desinteresse stützen sie das herrschende System,
in dem Tiere systematisch auf ihren Nutzwert
reduziert werden.

Dass es in den Kirchen nicht um ein aktives
Leugnen oder Bestreiten der ethischen
Bedeutsamkeit der Tierthematik geht, sondern um ein
schlichtes Ignorieren, sagt viel aus. Dass uns
das Leiden der Tiere etwas angehen könnte -
und zwar als Christinnen und Christen -,
scheint gar nicht auf dem Radar von kirchlichen

Mitarbeiterinnen zu sein. Würden aktiv
Argumente etwa für das Essen von Fleisch
vorgebracht, wäre die Sachlage einfacher. Man
könnte Gegenargumente formulieren, auf
Missstände und ethisch anstössige Aspekte
dieser Praxis hinweisen - genau das, was wir
in ethischen Zusammenhängen üblicherweise
tun. So allerdings trifft man nicht auf eine Flut
von Argumenten, sondern auf eine Mauer des
Schweigens. Der Eindruck entsteht, dass alle
ethischen Bedenken und Argumente ungehört
verhallen - und damit der stumme Schrei der
Tiere. Tiere zählen ethisch gesehen einfach
nicht. Sie gehören nicht zu den ethisch
berücksichtigungswürdigen Entitäten. Das wird zwar
so nicht behauptet, aber es scheint der implizite

Konsens zu sein, der es möglich macht, die
Tierfrage aus den Kirchen und aus dem christlichen

Glauben fernzuhalten.

«Geh auch du
und handle ebenso»

Dieses Verdrängen der ethischen Dimension
der Tierfrage treibt mich um. Ich leide nicht
so existenziell daran wie Coetzees Elizabeth
Costello. Aber ich wundere und ärgere mich
darüber, dass es so ist. Für mich liegt es auf
der Hand, dass wir Chrisrinnen spezifische -
aus unserer Tradition stammende und in
unserer Wahrnehmung der Wirklichkeit
fundierte - Gründe haben, uns das Wohl von Tieren

zu Herzen gehen zu lassen und uns um die
Respektierung ihrer Würde zu kümmern. Jene
spezifische Form von Liebe als Care, die Jesus
mit dem Samaritergleichnis vor Augen führt,
lässt sich meines Erachtens nicht auf die
zwischenmenschliche Sphäre beschränken. Ich

7



bin sogar überzeugt, dass eine Beschränkung
lieblos wäre und damit dem Geist des Gleichnisses

zuwiderlaufen würde. Für mich ist es
dieselbe Art von Sensibilität, die mich die
Notlage eines Menschen wie die eines Tiers
wahrnehmen lässt. Es ist quasi dieselbe ethische

Brille, die mir beides zu sehen ermöglicht.
Es geht hier um die Dimension der

Wahrnehmung, sie ist meines Erachtens ethisch
fundamental. Ethik hat nicht nur mit Fragen des
Handelns (im engeren Sinne) zu tun, sondern
betrifft die Ebene dessen, wie wir uns, andere
und die Welt wahrnehmen. Der christliche
Glaube macht auf dieser Ebene einen
Unterschied. Das zeigt auch das Samariter-Gleichnis.
«Geh auch du und handle ebenso», sagt Jesus

zum Schluss zum Gesetzeslehrer, der von ihm
wissen wollte, wer denn nun «der Nächste» sei,
den er zu lieben habe. Das ist nicht die
Aufforderung, bestimmte Handlungen auszuführen,
sondern eine Aufforderung, die Welt auf eine
bestimmte Weise zu sehen - mit den Augen
der Liebe nämlich. Es ist keine Aufforderung,
sich zu fragen, wen man lieben soll, sondern
der Versehrten Kreatur zum Nächsten zu werden

(Lk 13,36).
Jesus weigert sich also gerade, den Kreis

der Entitäten, die ethisch zählen und der Liebe
würdig sind, zu definieren und damit von
aussen zu begrenzen. Vielmehr fordert er auf,
selber zu einer/einem Liebenden zu werden
und so die jeweils Nächsten zo entdecken. Dass
es keineswegs esoterisch ist, sich auch vom
Leiden nichtmenschlicher Kreaturen berühren

zu lassen, weiss buchstäblich jedes Kind.
Es ist durchaus natürlich, Mitleid mit Tieren
zu haben. Diese Form des Mitleids ist nicht
begründungsbedürftig. Aber natürlich kann
Mitleid ausgetrieben werden - eine recht häufige

Form der ethischen Desensibilisierung.
Man lernt dann, dem Impuls des Mitleids nicht
nachzugeben.

Gleichwürdigkeit
aller Geschöpfe

Ich habe behauptet, dass es für mich dieselbe
Form von Sensibilität ist, die für das Leiden und
die Unrechtbehandlung von Menschen und jene
von Tieren sensibilisiert. In Wahrheit ist es aber

so, dass viele Christenmenschen, die extrem
sensibilisiert sind für Rechte und deren
Missachtung im zwischenmenschlichen Bereich -
erstaunlicherweise auch links-grün-pro-
gressiv-emanzipatorisch gesinnte -, für die
Ansprüche von Tieren komplett unempfänglich

sind. Mich selbst bringt das immer wieder

in schwierige Situationen. Ich kenne die

8

Dass uns
das Leiden
der Tiere
etwas
angehen
könnte,
scheint
gar nicht
auf dem
Radar von
kirchlichen

Mitarbeiterinnen

zu sein.

ÊÊÊkm| ÊÊÊ/ÊÈ
WSSSSäSmSm - x 9H mm h



«von aussen» an der jüdisch-christlichen
Tradition vorgebrachte Kritik, sie hätte zwar - vor
allem mit der Vorstellung der Gottesebenbild-
lichkeit - die Gleichwertigkeit aller
Menschen befördert, gleichzeitig aber den Graben
vertieft zwischen dem nur wenig geringer als
Gott geschaffenen Menschen und allen übrigen

Kreaturen, die unseren Planeten bewohnen.
Der Mensch wird aus der Schöpfung herausgehoben.

Er fühlt sich nicht mehr als deren Teil,
sondern vielmehr dem Rest der Schöpfung
überlegen und dazu berufen, ihn sich «Untertan

zu machen» (Gen 1,28).
Diese These mag arg verkürzend sein, aber

wenn ich dann die real existierenden Kirchen
und ihre Mitglieder betrachte, scheint doch
plötzlich etwas dran zu sein. Auch das Gebaren
vieler Theolog*innen deutet in diese Richtung,
wenn sie nichts mehr zu fürchten scheinen als
die Untergrabung der Idee der Menschenwürde,
sobald auch Tieren eine Würde zugeschrieben
wird. Mich hat schon immer irritiert, dass der
menschliche Status von Embryonen die christliche

Ethik weit mehr zu kümmern scheint als
jede Form von Tierquälerei und Verdingli-
chung von Tieren. Die besondere Fixierung auf
die unantastbare Würde des Menschen - die
ich übrigens sehr wichtig finde - erweist sich
tierethisch quasi als Bumerang.

Mitleid und Empörung
als ethische Ratgeber

Die Eigenart, über ethische Fragen in Bezug
aufTiere anders nachzudenken als über solche
in Bezug auf Menschen, treibt manchmal
seltsame Blüten. Im Vorwort zum EKD-Impulspa-
pier Nutztier und Mitgeschöpf! bin ich jüngst
über folgendes Beispiel gestolpert: «Bilder von
Tieren, die in Massentierhaltung Qualen leiden
oder massenweise getötet werden (zum
Beispiel beim Vorgang des <Kükenschredderns>),
wecken starke Emotionen. Sachliche Diskussionen

werden dadurch eher schwerer.»
Geschrieben hat sie Heinrich Bedford-

Strohm, der bayerische Landesbischof,
Vorsitzende der EKD und frühere Professor für
Theologische Ethik. Was mich an diesen Sätzen

irritiert, ist einmal die unbefangene und,
wie ich gedacht hatte, längst überholte Art und
Weise, wie hier Emotionen und Sachlichkeit
einander entgegengesetzt werden. Als könnten

Emotionen nicht gerade die Art und Weise
sein, auf eine nicht bloss intellektuelle Weise
zu verstehen, was hier ethisch der Fall ist. Dass
Mitleid oder Empörung angesichts der Art und
Weise, wie Tiere gequält und getötet werden,
eine sachliche Diskussion über die ethische

Zulässigkeit solcher Praktiken erschweren soll,
ist geradezu grotesk.

Ich wage zu behaupten, dass es Bedford-
Strohm nie in den Sinn käme zu behaupten,
Bilder von Menschen auf dem Mittelmeer, die
auf völlig überfüllten Booten versuchen, Not
und Gewalt zu entkommen, stünden einer
sachlichen ethischen Diskussion im Wege. Es
stimmt auch schlicht und einfach nicht. Das
hielt der Philosoph Robert Spaemann schon
1979 hellsichtig fest: «Emotionen ersetzen
nicht das sittliche Urteil. Aber ohne eine
unmittelbare gefühlsmässige Wahrnehmung
von tierischem Leiden fehlt uns die elementare

Wert- und Unwerterfahrung, die jedem
sittlichen Urteil vorausgeht. Wir wissen dann
gar nicht, worüber wir urteilen.»1

Das eigentliche Problem in unserem
Umgang mit Tieren liegt sicher nicht darin, solche

Missstände aufzuzeigen. Es liegt gerade in
der Entfremdung vieler Menschen vom lebenden

Nutztier, das sie nur als abgepacktes Stück
Fleisch im Supermarkt kennen. Oder wie
Spaemann formulierte: «Die Perversität der
gegenwärtigen Praxis liegt darin, dass wir unsere
verfeinerte Sensibilität durch den Umgang mit
den Haustieren befriedigen und davon getrennt
eine Praxis institutionalisieren, gegen die wir
diese Sensibilität abschirmen und in der Tiere
einfachhin als <Sachen> behandelt werden.»2

Dass ein kluger und ethisch sensibler
Mensch wie Bedford-Strohm gerade bei der
Tierthematik die Emotionalität der Diskussion

fürchtet, ist Symptom für das Problem,
um das es mir in diesem Text geht: die
theologische und kirchliche Vernachlässigung der
Würde von Tieren, die in unserer Gesellschaft
routinemässig mit Füssen getreten wird. Es ist
für unsere Kirchen Zeit für eine tierethische
Umkehr, höchste Zeit, das Leid anzuerkennen,
das Tieren tagtäglich angetan wird. Sie werden

verdinglicht, zu Waren degradiert,
rücksichtslos menschlichen Zwecken unterworfen.
Es stünde den Kirchen gut an, sich (auch) hier
bedingungslos auf die Seite der Schwachen zu
stellen. Und das hiesse, den Standpunkt der
Tiere einzunehmen, unserer stummen
Mitgeschöpfe, und ihren Anspruch nicht länger zu
überhören. •
0 Christoph Ammann, *1972, ist reformierter Pfarrer

in Zürich-Witikon und Präsident des Arbeitskreises
Kirche und Tiere (AKUT Schweiz). Er war von 2014
bis 2021 Co-Präsident des Vereins Freundinnen und
Freunde der Neuen Wege.

1 Robert Spaemann: Tierschutz und Menschenwürde.
In: Ders.: Grenzen. Zur ethischen Dimension
desHandelns. Stuttgart 2002.

2 Ebd.

Neue Wege 10.21 9




	... und die Kirchen schweigen

