Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 10

Artikel: ....und die Kirchen schweigen
Autor: Ammann, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

... und
die Kirchen
schweigen

Christoph Ammann

Die Art und Weise, wie Menschen
mit Tieren umgehen, ist eine
ethische Frage. Dass gerade die
Kirchen dazu kaum Diskussionen
fithren oder sich dezidierter
positionieren, erstaunt. Es ist Zeit
fiir eine tierethische Umkehr!

Schon als Kind erstaunte mich, dass sich die
Kirchen iiberhaupt nicht fiir Tiere interessier-

ten. Heute irritiert mich, dass das immer noch
so ist. Je linger je weniger kann ich verstehen,
warum Kirche und Theologie meinen, das

stumme Leiden der Tiere ignorieren zu kénnen,
wihrend sie bei anderen Themen durchaus ein
waches ethisches Sensorium an den Tag legen.

Versuchen wir zuerst, das Phinomen etwas

genauer zu fassen. Es besteht, so mdchte ich
es formulieren, in einer mangelnden Sensibili-
tit gegeniiber der ethischen Dimension unseres

Umgangs mit Tieren. Denn die Art und Weise,
wie wir Tiere behandeln, ist ethisch relevant.
Das heisst: Sie wirft Gewissensfragen auf, unab-
weisbare Fragen nach meiner individuellen Ver-
antwortung und nach der gerechten Gestaltung

6

unseres Zusammenlebens. Etwa: Ist es richtig
oder ein Unrecht, Tiere zu ziichten, mit ihnen
belastende Versuche durchzufiihren, sie zu
Nahrungszwecken zu toten? Solche Fragen
kann man durchdenken, sich dariiber austau-
schen und Griinde dafiir oder dagegen abwigen.
Auch wenn Fragen dieser Art jeden und
jede angehen, sind es keine nur privaten Fra-
gen. Denn sie gehen auch andere — insbeson-
dere die betroffenen Tiere — etwas an. Daher
erstaunt es, dass in den Kirchen kaum Dis-
kussionen dariiber gefiihrt werden. (Ausnah-
men wie das EKD-Impulspapier Nutztier und
Mitgeschopf! von 2019 bestétigen die Regel.)
Auch wenn der Fleischkonsum mittlerweile
als einer der Haupttreiber des Klimawandels
erkannt ist, dndert das kaum etwas. Man macht
sich iiber die Férderung einer pflanzenbasier-
ten Erndhrung in der Kirche offenbar einfach
keine Gedanken. Genau das meine ich damit,
dass etwas ethisch «kein Thema» ist. Man darf
selbstverstindlich Fleisch auf den Tisch brin-
gen, weil man es immer schon so gemacht hat.
Mir ist in lebhafter Erinnerung, wie mir vor
wenigen Jahren an einem kirchlichen Anlass
die Alternativen Bratwurst, Cervelat oder Hot-
dog prasentiert wurden. Es war mitten in der
Stadt Ziirich — also in einem Umfeld, in dem
vegetarische und vegane Erndhrung schon auf
dem Vormarsch war. Klarer kann nicht zum
Ausdruck kommen, dass Fleischkonsum die
Norm, vegetarische oder vegane Erndhrung
dagegen eine sonderbare Abweichung davon
ist. Da war keinerlei bése Absicht im Spiel, da
bin ich mir sicher. Aber genau dies macht die
Situation speziell. Es ist, als wire das ethische
Bewusstsein noch gar nicht erwacht.

Die schweigende
Mauer

Nun ist fiir den Bereich des Ethischen gerade
kennzeichnend, dass es strittig ist, was iiber-
haupt als ernst zu nehmendes ethisches Pro-
blem gilt und wie gravierend es ist. Was fiir die
einen ein ethischer Missstand ist, der ihnen
den Schlaf und fast den Verstand raubt, ent-
lockt anderen nur ein lapidares «Who cares?».
Genau dies ist bei unserem Umgang mit Tie-
ren der Fall.

Der siidafrikanische Nobelpreistriager
J.M. Coetzee hat in seiner Erzidhlung Elizabeth
Costello eine Figur geschaffen, die an der Art
und Weise, wie Menschen Tiere behandeln,
fast irre wird. Die Hauptfigur leidet nicht nur
darunter, was Tieren angetan wird. Sie lei-
det auch darunter, dass das, was ihr als ein
Grauen unvorstellbaren Ausmasses erscheint,

Neue Wege 10.21



Es ist
Zeit fur
eine
tier-
ethisch
Umkeh
unserer
Kirchen

die meisten Menschen um sie herum iiber-
haupt nicht zu kiimmern scheint. Ihr ethisches
Umgetriebensein isoliert sie immer starker von
ihrem Umfeld. Wer ist krank, Elizabeth Cos-
tello oder die schweigende Mehrheit? Es gibt
keinen neutralen Boden, von dem her festge-
stellt werden konnte, ob etwas ein ethisch gra-
vierendes Problem darstellt oder nicht. Aller-
dings ist offensichtlich, auf welcher Seite die
Kirchen hierzulande stehen. Mit ihrem Des-
interesse stiitzen sie das herrschende System,
in dem Tiere systematisch auf ihren Nutzwert
reduziert werden.

Dass es in den Kirchen nicht um ein aktives
Leugnen oder Bestreiten der ethischen Bedeut-
samkeit der Tierthematik geht, sondern um ein
schlichtes Ignorieren, sagt viel aus. Dass uns
das Leiden der Tiere etwas angehen konnte —
und zwar als Christinnen und Christen —,
scheint gar nicht auf dem Radar von kirchli-
chen Mitarbeiter*innen zu sein. Wiirden aktiv
Argumente etwa fiir das Essen von Fleisch vor-
gebracht, wire die Sachlage einfacher. Man
konnte Gegenargumente formulieren, auf
Missstinde und ethisch anstossige Aspekte
dieser Praxis hinweisen — genau das, was wir
in ethischen Zusammenhingen iiblicherweise
tun. So allerdings trifft man nicht auf eine Flut
von Argumenten, sondern auf eine Mauer des
Schweigens. Der Eindruck entsteht, dass alle
ethischen Bedenken und Argumente ungehort
verhallen — und damit der stumme Schrei der
Tiere. Tiere zdhlen ethisch gesehen einfach
nicht. Sie gehoren nicht zu den ethisch beriick-
sichtigungswiirdigen Entitdten. Das wird zwar
so nicht behauptet, aber es scheint der impli-
zite Konsens zu sein, der es moglich macht, die
Tierfrage aus den Kirchen und aus dem christ-
lichen Glauben fernzuhalten.

«Geh auch du
und handle ebenso»

Dieses Verdriangen der ethischen Dimension
der Tierfrage treibt mich um. Ich leide nicht
so existenziell daran wie Coetzees Elizabeth
Costello. Aber ich wundere und 4drgere mich
dariiber, dass es so ist. Fiir mich liegt es auf
der Hand, dass wir Christ*innen spezifische —
aus unserer Tradition stammende und in
unserer Wahrnehmung der Wirklichkeit fun-
dierte — Griinde haben, uns das Wohl von Tie-
ren zu Herzen gehen zu lassen und uns um die
Respektierung ihrer Wiirde zu kiimmern. Jene
spezifische Form von Liebe als Care, die Jesus
mit dem Samaritergleichnis vor Augen fiihrt,
lasst sich meines Erachtens nicht auf die zwi-
schenmenschliche Sphire beschrinken. Ich

7



bin sogar iiberzeugt, dass eine Beschrankung
lieblos wire und damit dem Geist des Gleich-
nisses zuwiderlaufen wiirde. Fiir mich ist es
dieselbe Art von Sensibilitdt, die mich die
Notlage eines Menschen wie die eines Tiers
wahrnehmen lésst. Es ist quasi dieselbe ethi-
sche Brille, die mir beides zu sehen erméglicht.

Es geht hier um die Dimension der Wahr-
nehmung, sie ist meines Erachtens ethisch fun-
damental. Ethik hat nicht nur mit Fragen des
Handelns (im engeren Sinne) zu tun, sondern
betrifft die Ebene dessen, wie wir uns, andere
und die Welt wahrnehmen. Der christliche
Glaube macht auf dieser Ebene einen Unter-
schied. Das zeigt auch das Samariter-Gleichnis.
«Geh auch du und handle ebenso», sagt Jesus
zum Schluss zum Gesetzeslehrer, der von ihm
wissen wollte, wer denn nun «der Nichste» sei,
den er zu lieben habe. Das ist nicht die Auffor-
derung, bestimmte Handlungen auszufiihren,
sondern eine Aufforderung, die Welt auf eine
bestimmte Weise zu sehen — mit den Augen
der Liebe namlich. Es ist keine Aufforderung,
sich zu fragen, wen man lieben soll, sondern
der versehrten Kreatur zum Ndchsten zu wer-
den (Lk 13,36).

Jesus weigert sich also gerade, den Kreis
der Entititen, die ethisch zdhlen und der Liebe
wiirdig sind, zu definieren und damit von
aussen zu begrenzen. Vielmehr fordert er auf,
selber zu einer/einem Liebenden zu werden
und so die jeweils Nédchsten zu entdecken. Dass
es keineswegs esoterisch ist, sich auch vom
Leiden nichtmenschlicher Kreaturen beriih-
ren zu lassen, weiss buchstiblich jedes Kind.
Es ist durchaus natiirlich, Mitleid mit Tieren
zu haben. Diese Form des Mitleids ist nicht
begriindungsbediirftig. Aber natiirlich kann
Mitleid ausgetrieben werden — eine recht hiu-
fige Form der ethischen Desensibilisierung.
Man lernt dann, dem Impuls des Mitleids nicht
nachzugeben.

Gleichwiirdigkeit
aller Geschopfe

Ich habe behauptet, dass es fiir mich dieselbe
Form von Sensibilitét ist, die fiir das Leiden und
die Unrechtbehandlung von Menschen und jene
von Tieren sensibilisiert. In Wahrheit ist es aber
so, dass viele Christenmenschen, die extrem
sensibilisiert sind fiir Rechte und deren Miss-
achtung im zwischenmenschlichen Bereich —
erstaunlicherweise auch links-griin-pro-
gressiv-emanzipatorisch gesinnte —, fiir die
Anspriiche von Tieren komplett unempfing-
lich sind. Mich selbst bringt das immer wie-
der in schwierige Situationen. Ich kenne die

8

Dass uns
das Leiden
der Tiere
etwas
angehen
konnte,
scheint
gar nicht
auf dem
Radar von
kirchlichen
Mitarbei-
ter‘innen
ZU sein.



«von aussen» an der jiidisch-christlichen Tra-
dition vorgebrachte Kritik, sie hdtte zwar — vor
allem mit der Vorstellung der Gottesebenbild-
lichkeit — die Gleichwertigkeit aller Men-
schen befordert, gleichzeitig aber den Graben
vertieft zwischen dem nur wenig geringer als
Gott geschaffenen Menschen und allen {ibri-
gen Kreaturen, die unseren Planeten bewohnen.
Der Mensch wird aus der Schopfung herausge-
hoben. Er fiihlt sich nicht mehr als deren Teil,
sondern vielmehr dem Rest der Schopfung
iiberlegen und dazu berufen, ihn sich «unter-
tan zu machen» (Gen 1,28).

Diese These mag arg verkiirzend sein, aber
wenn ich dann die real existierenden Kirchen
und ihre Mitglieder betrachte, scheint doch
plotzlich etwas dran zu sein. Auch das Gebaren
vieler Theolog*innen deutet in diese Richtung,
wenn sie nichts mehr zu fiirchten scheinen als
die Untergrabung der Idee der Menschenwiirde,
sobald auch Tieren eine Wiirde zugeschrieben
wird. Mich hat schon immer irritiert, dass der
menschliche Status von Embryonen die christ-
liche Ethik weit mehr zu kiimmern scheint als
jede Form von Tierquéilerei und Verdingli-
chung von Tieren. Die besondere Fixierung auf
die unantastbare Wiirde des Menschen — die
ich tibrigens sehr wichtig finde — erweist sich
tierethisch quasi als Bumerang.

Mitleid und EmpoOrung
als ethische Ratgeber

Die Eigenart, iiber ethische Fragen in Bezug
auf Tiere anders nachzudenken als {iber solche
in Bezug auf Menschen, treibt manchmal selt-
same Bliiten. Im Vorwort zum EKD-Impulspa-
pier Nutztier und Mitgeschopf! bin ich jiingst
iiber folgendes Beispiel gestolpert: «Bilder von
Tieren, die in Massentierhaltung Qualenleiden
oder massenweise getotet werden (zum Bei-
spiel beim Vorgang des «Kiikenschredderns»),
wecken starke Emotionen. Sachliche Diskus-
sionen werden dadurch eher schwerer.»
Geschrieben hat sie Heinrich Bedford-
Strohm, der bayerische Landesbischof, Vor-
sitzende der EKD und friihere Professor fiir
Theologische Ethik. Was mich an diesen Sit-
zen irritiert, ist einmal die unbefangene und,
wie ich gedacht hatte, 1angst iiberholte Art und
Weise, wie hier Emotionen und Sachlichkeit
einander entgegengesetzt werden. Als konn-
ten Emotionen nicht gerade die Art und Weise
sein, auf eine nicht bloss intellektuelle Weise
zuverstehen, was hier ethisch der Fall ist. Dass
Mitleid oder Emporung angesichts der Art und
Weise, wie Tiere gequilt und getotet werden,
eine sachliche Diskussion iiber die ethische

Neue Wege 10.21

Zuldssigkeit solcher Praktiken erschweren soll,
ist geradezu grotesk.

Ich wage zu behaupten, dass es Bedford-
Strohm nie in den Sinn kdme zu behaupten,
Bilder von Menschen auf dem Mittelmeer, die
auf vollig iiberfiillten Booten versuchen, Not
und Gewalt zu entkommen, stiinden einer
sachlichen ethischen Diskussion im Wege. Es
stimmt auch schlicht und einfach nicht. Das
hielt der Philosoph Robert Spaemann schon
1979 hellsichtig fest: «<Emotionen ersetzen
nicht das sittliche Urteil. Aber ohne eine
unmittelbare gefiihlsmassige Wahrnehmung
von tierischem Leiden fehlt uns die elemen-
tare Wert- und Unwerterfahrung, die jedem
sittlichen Urteil vorausgeht. Wir wissen dann
gar nicht, woriiber wir urteilen.»!

Das eigentliche Problem in unserem
Umgang mit Tieren liegt sicher nicht darin, sol-
che Missstidnde aufzuzeigen. Es liegt gerade in
der Entfremdung vieler Menschen vom leben-
den Nutztier, das sie nur als abgepacktes Stiick
Fleisch im Supermarkt kennen. Oder wie Spae-
mann formulierte: «Die Perversitat der gegen-
wirtigen Praxis liegt darin, dass wir unsere
verfeinerte Sensibilitdt durch den Umgang mit
den Haustieren befriedigen und davon getrennt
eine Praxis institutionalisieren, gegen die wir
diese Sensibilitdt abschirmen und in der Tiere
einfachhin als «Sachen»> behandelt werden.»?

Dass ein kluger und ethisch sensibler
Mensch wie Bedford-Strohm gerade bei der
Tierthematik die Emotionalitdt der Diskus-
sion fiirchtet, ist Symptom fiir das Problem,
um das es mir in diesem Text geht: die theo-
logische und kirchliche Vernachlissigung der
Wiirde von Tieren, die in unserer Gesellschaft
routineméssig mit Fiissen getreten wird. Es ist
fiir unsere Kirchen Zeit fiir eine tierethische
Umkehr, hochste Zeit, das Leid anzuerkennen,
das Tieren tagtiglich angetan wird. Sie wer-
den verdinglicht, zu Waren degradiert, riick-
sichtslos menschlichen Zwecken unterworfen.
Es stiinde den Kirchen gut an, sich (auch) hier
bedingungslos auf die Seite der Schwachen zu
stellen. Und das hiesse, den Standpunkt der
Tiere einzunehmen, unserer stummen Mitge-
schopfe, und ihren Anspruch nicht linger zu
iiberhoren. @

O Christoph Ammann, *1972, ist reformierter Pfarrer
in Ziirich-Witikon und Prisident des Arbeitskreises
Kirche und Tiere (AKUT Schweiz). Er war von 2014
bis 2021 Co-Prisident des Vereins Freundinnen und
Freunde der Neuen Wege.

Robert Spaemann: Tierschutz und Menschenwiirde.
In: Ders.: Grenzen. Zur ethischen Dimension
des Handelns. Stuttgart 2002.

2 Ebd.






	... und die Kirchen schweigen

