
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Tibhirine erinnern

Autor: Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gefühlsduselei*

Tibhirine erinnern
Geneva Moser

Tibhirine war, so lese ich, im
Wesentlichen ein Gemüsegarten.

Tibhirine war nicht nur ein
Ortsnamen im algerischen
Atlasgebirge, sondern auch Erbe und
Auftrag des dortigen Trappis-
tenklosters. Mit dem Leitspruch
«Signum in montibus», Zeichen
auf dem Berg, meinte das Kloster

über lange Jahre genau das:
Christliche und muslimische
Bewohnerinnen des Ortes bebauen

gemeinsam die Erde,
kultivieren Gemüse, versorgen die
Dorf- und Klostergemeinschaft
mit dem Lebensnotwendigen,
leben Freundschaft.

Dieser Gemüsegarten, so sehr
er auch Zeichen der Freundschaft
und der wechselseitigen Abhängigkeit

war, hat keinen
freundschaftlichen Ursprung. 1830
erobert Frankreich Algerien - der
Anfang einer blutigen
Kolonialgeschichte, an der auch die Kirche

ihren Anteil hat. Schon 1843
kommen die ersten französischen
Trappistenmönche nach Algerien
und bauen in Staouëli ein grosses
Kloster. Sie machen einen ganzen
Landstrich urbar. Späterwird das
Kloster «Notre Dame de lAtlas»
in Tibhirine gegründet. Auch
hier stellt der Ackerbau, neben
dem Gebet, die Hauptaufgabe der
Klostergemeinschaft dar. Tibhirine,

der Gemüsegarten.
Der französische Priester

Christian de Chergé wird 1969
Mönch in Tibhirine und sucht
bald den Kontakt zu den
muslimischen Dorfbewohnenden. Er
studiert den Koran, ist fasziniert
vom Gebetsleben der muslimischen

Gläubigen, pflegt mit Sufis
ein interreligiöses Netzwerk, den
Ribat es-Salam. Seine Schriften
sind von Koransuren durchzogen,
sein Testament schliesst mit den
Worten: «[...] unserem gemeinsamen

Vater. Amen, Insch
Allah». Als Christian de Chergé Prior

der Gemeinschaft wird, prägt

dessen interreligiöse, ja postreligiöse

Haltung auch die
Gemeinschaft immer stärker. Inspiriert

vom Zweiten Vatikanischen
Konzil und der Auseinandersetzung

mit der Kolonialherrschaft
Frankreichs in Algerien, versucht
Christian die Aufgabe des Klosters

neu auszurichten. Nach und
nach lassen sich die Mitbrüder dafür

begeistern.
Nach dem Algerienkrieg und

der Unabhängigkeitserklärung
1962 erlebt das Land eine weitere

lange Konfliktphase, die in
den 1980er Jahren schliesslich in
den blutigen Bürgerkrieg mündet.

Er kostet 200 000 Menschen
das Leben. Die Gewalt islamistischer

Gruppierungen richtet sich
insbesondere gegen ausländische
Personen und stellt auch für die
Klostergemeinschaft eine grosse
Bedrohung an Leib und Leben dar.
Die Mönche ringen darum, nicht
in Hass zu verfallen. Sie entscheiden

sich, geschlossen in Tibhirine

zu bleiben, gemeinsam mit
der Dorfgemeinschaft. Sie fragen

in dieser Zeit immer stärker
danach: Was verbindet uns
Menschen? Was ist uns gemeinsam?
Wie gehen wir respektvoll
miteinander um, gerade da, wo wir
uns voneinander unterscheiden?
Prior Christian formuliert in
seinem Testament dieses
Zusammenleben in Unterschiedlichkeit
als Geistesgabe: «[...] beschenkt
mit der Gabe des Geistes, dessen
heimliche Freude es immer bleiben

wird, Gemeinschaft zu stiften
und die Übereinstimmung
wiederherzustellen - im Spiel mit
den Unterschieden.»

Im Jahr 1996 wurden sieben
der Mönche entführt, darunter
auch Christian de Chergé. Ob vom
Militär oder von islamistischen
Rebellen, ist bis heute ungeklärt.
Ihre Leichen wurden nie gefunden,

nur ihre abgetrennten Köpfe.
Sie sind auf dem Klosterfriedhof

von Tibhirine bestattet. Der
dokumentarische Spielfilm von
Xavier Beauvois Des hommes et des
dieux trug viel dazu bei, dass das
Schicksal der Trappisten aus dem
Atlasgebirge einer breiten
Öffentlichkeit bekannt wurde. Im
Dezember 2018 wurden die
Ermordeten seliggesprochen. Das
Kloster im Atlasgebirge ist seither

verwaist, die Dorfgemeinschaft

von Tibhirine hält das
Gebäude instand.

Heute, nach 25 Jahren, an die
Ordensmänner zu erinnern, läuft
leicht Gefahr, ihr Martyrium zu
heroisieren, zu verklären. Auch
der preisgekrönte Film von Beauvois

ist davor nicht gefeit. Schnell
rückt das «Opfer» ins Zentrum der
Aufmerksamkeit. Die Tragik und
der Schrecken des Todes werden
überhöht. Das Opfer wird aufgeladen

mit einer zynischen
Opfertheologie: Weil Christus sich
geopfert hat, opfern sich auch die,
die ihm nachfolgen...

Dabei war Tibhirine im
Wesentlichen ein Gemüsegarten.
Einer, in dem anstrengende Arbeit
geleistet wurde, auch schmerzhafte.

Indem Kolonialgeschichte
mühselig und gemeinsam
durchgeackert wurde. Wo die Konfrontation

mit der eigenen Verstrickung

in Macht und Ausbeutung
nicht ausblieb. Einer, der Freundschaft

stiftete, Fruchtbarkeit,
gemeinsame Lebensgrundlage.

Das Vorbild der Mönche liegt
nicht in ihrem Sterben, sondern in
ihrer täglichen, lebendigen
Entscheidung, Hass und Angst - und
Islamfeindlichkeit - nicht den
Vorrang zu geben, trotz allem. %

"je Gefühlsduselei [die] - Substantiv,
feminin; umgangssprachlich
abwertend.

O Geneva Moser, *1988, ist
Geschlechterforscherin und
Co-Redaktionsleiterin der
Neuen Wege. In der Kolumne
Gefühlsduselei fühlt sie
Emotionspolitiken auf den
Zahn.

46 Neue Wege 9.21


	Tibhirine erinnern

