Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Opfer sprachlicher Gewalt?

Autor: Muhlebach, Deborah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Opfer
sprachlicher
Gewalt?

Deborah Miihlebach

Gibt es Opfer sprachlicher
Gewalt? Die Antwort hiangt davon
ab, was wir unter «Opfer» ver-
stehen. Klar ist: Es gibt gewalt-
volle Sprache. Auf welche Weisen
kann Sprache gewaltvoll sein?
Ein philosophisches Plidoyer,
nicht bei der Opferfrage stehen zu
bleiben, sondern die dahinter-
liegenden Mechanismen sprach-
licher Gewalt verstehen

zu wollen.

Im gegenwirtigen Offentlichen Diskurs zu
Gewalterfahrungen lassen sich zwei unter-
schiedliche Tendenzen festmachen.! Fiir viele,
die Gewalterfahrungen als solche benennen
wollen, ist der Opferbegriff niitzlich. Er bringt
die Schwere des Erlebten angemessen zum
Ausdruck. Andere hingegen lehnen den Begriff
ab. Opfer zu sein verbinden sie mit Passivitit,
Handlungsunfihigkeit und Stigmatisierung.
Statt den Opferbegriff zu verwenden, bietet

40

es sich an, von Gewaltbetroffenen oder von
Uberlebenden von (oftmals sexueller) Gewalt
zu sprechen.

Ahnliches lisst sich in Diskussionen iiber
gewaltvolle Sprache beobachten. Manche
pochen darauf, das Gewaltpotenzial sprach-
licher Ausserungen anzuerkennen. Sie wei-
sen auf den psychischen Schaden, die soziale
Abwertung und Unterdriickung durch sprach-
liche Gewalt hin. Anderen wiederum ist die
Rede von sprachlicher Gewalt zu einengend.
Sie beharren darauf, dass es bei sprachlichen
Verletzungen immer moglichist, sich verbal zu
wehren. Nur wenn man sprachliche Attacken
zuldsst, so die Idee, werden sie gewaltvoll. Und
ob man widerspricht, liegt zu einem grossen
Teil in der eigenen Hand.

Manchmal werden diese zwei unterschied-
lichen Tendenzen als Streit dariiber verstan-
den, ob von Opfern sprachlicher Gewalt die
Rede sein soll oder nicht.? Das ist meines
Erachtens kein sinnvoller Streitpunkt. Denn
beide Tendenzen sind verstindlich und nahe-
liegend. Einerseits sind sprachliche Diskri-
minierung, Ausgrenzung und Unterdriickung -
ernst zu nehmende Formen von Gewalt. Der
psychische Schaden und die soziale Ausgren-
zung, die sie bewirken, kdnnen enorm gross
sein. Andererseits birgt Sprache tatsichlich
viele Moglichkeiten, Gesagtes nicht ein-
fach stehen zu lassen. Wenn wir grundsitz-
lich nur die Verletzungsgefahr oder aber nur
die Moglichkeiten der Widerrede im Blick
haben, werden wir der Komplexitéit sprach-
lichen Handelns nicht gerecht. Denn unglei-
che gesellschaftliche Machtverhdltnisse
bestimmen wesentlich mit, wie gewaltvoll
bestimmte Ausserungen iiberhaupt sein kén-
nen. So ist es zum Beispiel nicht erstaunlich,
dass wir in unserer Sprache kaum Schimpf-
worter finden, die sich explizit an Méinner
richten, wihrend die Liste an Schimpfwortern
fiir Frauen endlos zu sein scheint. Machtver-
héltnisse ermdglichen oder verunmoglichen
dabei auch Handlungsspielrdume, um sich
gegen gewaltvolle Sprachhandlungen zur
Wehr zu setzen.

Zwei Arten
gewaltvoller Sprache

Wo soziale Verhiltnisse durch asymmetrische
Machtverteilung geprégt sind, haben sprach-
liche Diskriminierung, Abwertung und Unter-
driickung ein leichtes Spiel. Wenn wir Personen
mit bestimmten sozialen Eigenschaften gesell-
schaftlich privilegieren und andere benach-
teiligen, unterdriicken oder ausschliessen,

Neue Wege 9.21



schlagen sich diese Handlungen und Struktu-
ren auch im Sprachgebrauch nieder.

Sprache kann dabei auf mindestens zwei
Arten gewaltvoll sein. Zum einen konnen Per-
sonen als Sprecher*innen systematisch nicht
gehort, nicht ernst genommen, ausgeschlos-
sen oder missverstanden werden.3 Die zweite
Art von Sprachgewalt ist direkter an die Spra-
che selbst gekniipft. Rassistische, sexistische
und anderweitig diskriminierende Ausdrii-
cke sind bereits aufgrund ihrer sprachlichen
Bedeutung gewaltvoll. Und von anderen Wor-
tern geht Gewalt aus, wenn sie vorgeben, Kate-
gorien fiir Menschen jeglichen Geschlechts
zu sein, jedoch beispielsweise nichtbinire
Geschlechtsidentitdten grundsitzlich aus-
schliessen. Natiirlich sind es Personen, die
diese Worter verwenden und andere damit
diskriminieren, ausschliessen oder unterdrii-
cken. Aber ein Grossteil dieser Gewalt liegt
in der Bedeutung der Worter selbst, sodass
gute Intentionen seitens der Sprechenden das
Gewaltvolle nicht zu lindern vermégen.

Sprachliche Bedeutung
ist gesellschaftlich eingebettet

Ein erster Aspekt der sprachlichen Gewalt
abwertender Ausdriicke: Die Bedeutung von
Wortern ist sozial eingebettet. Ausgehend von
Ludwig Wittgensteins (1989: S.43) beriihmter
Idee, dass die Bedeutung eines Wortes sein
Gebrauch in der Sprache ist, miissen wir uns
diesen anschauen. Begriffliche Regeln bestim-
men, wie wir einzelne Worter verwenden kon-
nen und sollen. Die Regeln fiir den Ausdruck
«4lter» sind zum Beispiel, dass wir das Wort als
Gegenteil von «jlinger» verwenden oder dass
bei zwei Alterszahlen die hohere als alter gilt.
Wiirden wir von diesen Regeln abweichen und
wiirde jede*r fiir sich eine Version von «ilter»
verwenden, so herrschte bald allgemeine Ver-
wirrung und unsere Kommunikation bri-
che zusammen. Die begrifflichen Regeln, an
die wir uns halten, koordinieren also unsere
Sprachhandlungen. Sie sind wiederum Teil
von weiteren sozialen Regeln, die andere Teile
unseres Zusammenlebens organisieren.

Dass nichtbegriffliche und begriffliche
Regeln zusammenhédngen, ldsst sich an fol-
gendem Beispiel zeigen. In der Schweiz ist es
bisher fiir homosexuelle Paare moglich, ihre
Partner*innenschaft gesetzlich einzutragen,
nicht aber, den Ehebund zu schliessen. Die-
ser ist heterosexuellen Paaren vorbehalten.
Wenn Nafissa und Jana in einer eingetragenen
Partnerinnenschaft leben, konnen wir dem-
nach nicht behaupten, sie seien verheiratet.

Neue Wege 9.21

Unsere begrifflichen Regeln fiir «verheiratet»
beschrinken sich auf die Ehe. Die Behauptung,
sie seien verheiratet, wire also gewissermas-
sen eine Falschinformation, denn die Rechte
und Pflichten bei einer Ehe und einer eingetra-
genen Partner*innenschaft unterscheiden sich
erheblich. Andert sich die Gesetzeslage — und
damit unsere rechtlichen sozialen Normen —
zugunsten der Ehe fiir alle, so wird sich auch
der Gebrauch von «verheiratet» verdndern. Er
wird auch auf homosexuelle Paare angewendet
werden kénnen.

Durch die Verschrinkung nichtsprachli-
cher und sprachlicher Regeln wird deutlich,
weshalb manche Schimpfworter hochgradig
gewaltvoll sind, wahrend anderen schon fast
etwas Lustiges anhaftet. So war zum Beispiel
die Verwendung von Schimpfwortern gegen-
iiber jiidischen Menschen zunichst Teil 6ko-
nomischer, sozialer und symbolischer Unter-
driickung und letztlich sogar eines Genozids.
Lynne Tirrell (2012) beschreibt anhand des
ruandischen Genozids von 1994 eindriick-
lich, wie bestimmte Schimpfwdérter in einem
Genozid nicht nur enorm viel Platz bekommen,
sondern genozidale Handlungen massgeblich
vorantreiben kénnen: Wenn in einem bereits
dusserst feindlich gestimmten Kontext ein sol-
ches Schimpfwort als legitim angesehen wird,
vermag seine Verwendung wiederum weitere
Unterdriickung und gar physische Gewalt-
akte zu legitimieren. Ganz anders ist dies bei
Schimpfwoértern, die nicht auf stark abgewer-
tete, marginalisierte und unterdriickte soziale
Gruppen angewendet werden. Ein Schimpf-
wort wie «Schweizerkase» fiir Schweizer*in-
nen beispielsweise 10st eher ein Schmunzeln
aus. Denn wo und wie konnte die Verwendung
dieses Ausdrucks schon in Handlungen miin-
den, in denen Schweizer*innen systematisch
abgewertet und ausgegrenzt oder aber phy-
sisch gewaltvoll behandelt werden? Diesem
Wort fehlt der soziale Unterbau, um ernsthaft
diskriminierend zu sein.

Die Tragweite der Verschrankung nicht-
sprachlicher und sprachlicher Normen lasst
sich mit Frantz Fanon gut fassen: «Eine Spra-
che sprechen heisst, eine Welt, eine Kultur auf
sich zu nehmen»* (1985: S.30). Wenn unsere
sozialen Verhiltnisse manche Personen syste-
matisch abwerten und wir die Sprache gebrau-
chen, die in diese abwertenden sozialen Prakti-
ken eingebettet ist, so haben wir unvermeidbar
Anteil an diesen Praktiken. Es kommt uns eine
gewisse Verantwortung fiir diese sozialen Ver-
héltnisse zu.

41



Eines
grossen

Teils von

spra-
chlicher
Ab-
wertun
sind

WIr uns
schlicht
nicht
bewusst

Internalisierte Unterdriickung
durch die eigene Sprache

Ein zweiter Aspekt sprachlicher Gewalt
ist, dass wir Unterdriickung internalisieren.
Anhand von Begriffen erschliessen wir uns die
Welt. Einen Begriff von etwas zu haben, erlaubt
uns, dass wir es als etwas Bestimmtes erkennen,
seine Grenzen bestimmen und es von anderen
Dingen unterscheiden konnen. Wenn méch-
tige Menschen in der Position sind, Begriffe zu
entwickeln und aufrechtzuerhalten, die mich,
meine soziale Gruppe oder Aspekte davon auf
abwertende Weise beschreiben, so hat dies
nicht nur einen Einfluss auf deren Verstiand-
nis von mir, sondern ebenso auf mein eigenes
Selbstverstindnis. Maria Lugones und Eliza-
beth Spelman (1983: S. 573) halten treffend fest,
dass Unterdriickungsverhéltnisse oft auch des-
halb so bestiandig sind, weil Unterdriickte diese
verinnerlichen. So gehort es zu ihrem Selbst-
verstindnis, unterdriickt zu werden. Und ver-
innerlichte Unterdriickung lebt davon, dass uns
unsere Erfahrungen und letztlich wir uns selbst
immer vermittelt durch die Sprache verstiand-
lich werden. Diese Sprache beinhaltet eine
ganze Menge an abwertenden Begrifflichkei-
ten, die Personen in Machtpositionen fiir uns
und unsere Erfahrungen passend finden. Wenn
also Machtverhiltnisse vor der sprachlichen
Bedeutung unserer Worter nicht haltmachen,
dann betrifft dies auch die Sprache der Mit-
glieder unterdriickter Gruppen.

Die unbewusste Dimension
sprachlichen Handelns

Ein dritter Aspekt sprachlicher Gewalt besteht
schliesslich darin, dass ein Grossteil unseres
Sprachgebrauchs genauso unbewusst ablauft
wie andere Gewohnheitshandlungen. Es gibt
unzihlige Normen, die unser Verhalten leiten,
und oft sind sie kontextabhingig und ziemlich
komplex. Dennoch schaffen wir es zumeist
problemlos, sie ganz unbewusst zu befolgen.
Zum Beispiel entscheiden wir uns nicht jedes
Mal neu, auf der rechten Strassenseite zu fah-
ren, die Person an der Supermarktkasse zu
griissen oder uns bei einem Konzertbesuch
ins Publikum und nicht mitten auf die Biihne
zu stellen. Wir beteiligen uns auch stindig an
rassistischen, sexistischen oder transphoben
Praktiken, nicht weil wir explizit rassistisch,
sexistisch oder transphob sind, sondern weil
wir in einer Gesellschaft leben, die nach wie
vor solche Strukturen aufweist.

Genauso verhilt es sich mit unserem
Sprachgebrauch. In erster Linie bestimmen

Neue Wege 9.21



unsere begrifflichen Normen — und nicht etwa
die Intention der Sprechenden — die Bedeu-
tung eines Wortes. Diese begrifflichen Nor-
men befolgen wir unbewusst. Oftmals suchen
wir nur dann nach Verwendungsregeln, wenn
wir gefragt werden, was ein Wort bedeutet.
Dies ist fiir sprachliche Gewalt relevant, weil
wir uns wohl eines grossen Teils sprachlicher
Abwertung schlicht nicht bewusst sind. Pierre
Bourdieu beobachtet: «Weil die Handelnden
nicht ganz genau wissen, was sie tun, hat ihr
Tun mehr Sinn, als sie es wissen» (1987: S.127).
Was unbewusst passiert, hat mehr Gewicht,
weil es viel Arbeit braucht, um es explizit zu
machen und anschliessend zu dndern. Diese
Arbeit ist beispielsweise sichtbar in Versu-
chen, geschlechtersensible Sprache voran-
zutreiben, oder auch in der antirassistischen
Aufkldrungsarbeit in Bezug auf eine kolonial
gepragte Wort- und Bildsprache.

Handlungsmoglichkeiten
bei gewaltvoller Sprache

Sprache kann also gewaltvoll sein, weil sie
in unterdriickende Machtverhiltnisse einge-
bettet ist und diese mittragt. Das heisst aber
nicht, dass Betroffene oder Opfer sprachli-
cher Gewalt diesen Machtverhiltnissen vollig
ohnmichtig ausgesetzt sind. In jeder Gewalt-
situation bestehen fiir alle Beteiligten Hand-
lungsspielraume, auch wenn diese bei Gewalt-
betroffenen manchmal sehr eingeschrinkt
sind. Umso wichtiger ist es, die Spielrdume
zu kennen. Je besser wir dariiber Bescheid
wissen, wie diskriminierende und unterdrii-
ckende Machtverhiltnisse unseren Sprachge-
brauch beeinflussen, desto fahiger werden wir,
sprachlicher Gewalt entgegenzutreten.

Wenn wir verstehen, dass begriffliche Nor-
men und nicht die eigenen Absichten bedeu-
tungsrelevant sind, so horen wir damit auf,
abwertende Ausdriicke zu verwenden mit der
Entschuldigung, wir hitten es ja nicht bose
gemeint. Wenn uns bewusst ist, dass soziale
Machtverhiltnisse wie zum Beispiel 6konomi-
sche Abhingigkeiten einen Einfluss auf unsere
Begriffsnormen haben, versuchen wir nicht,
ein problematisches Wort lediglich durch
ein anderes zu ersetzen. Denn wenn sich die
damit verbundenen sozialen Verhiltnisse nicht
andern, ist ein solcher Austausch der Wor-
ter wenig sinnvoll. Unser Engagement gegen
sprachliche Gewalt wird dann zum Kampf fiir
soziale Gerechtigkeit auf vielen Ebenen.

Wenn wir uns bewusst sind, dass einige
der Begriffe, anhand derer wir die Welt und
uns selbst verstehen, abwertend sind, fangen

Neue Wege 9.21

wir vielleicht an, abwertende Selbstbezeich-
nungen in neuen, ermichtigenden Handlungs-
zusammenhidngen zu verwenden. Fiir einige
Schwarze Personen ist so das N-Wort zu einer
ermachtigenden Ingroup-Anrede geworden,
und die positive Verwendung von «queer» ist
heute sogar in seiner allgemeinen Verwendung
die Abwertung losgeworden.

Und wenn wir schliesslich verstehen, dass
wir liber einen Grossteil unseres Sprachge-
brauchs noch nie ernsthaft nachgedacht haben,
so lehrt uns dies vielleicht, den Menschen
zuzuhoren, die sich schon viel mit abwerten-
den Ausdriicken auseinandergesetzt haben.
Oft sind das ndmlich die Menschen, die abwer-
tender Sprachgebrauch am meisten trifft. @

O Deborah Miihlebach, *1986, ist feministische Philo-
sophin und zurzeit Postdoc an der FU Berlin. Sie ver-
fasste ihre Dissertation zur Bedeutung und Politik
abwertenden Sprachgebrauchs und widmet sich nun
dem Verhdltnis von Kritik und Verstindnis.

1  Siehe z.B. https://www.srf.ch/audio/kontext/
wir-wollen-keine-opfer-mehr-sein?id=11955145 oder
https://www.srf.ch/kultur/gesellschaft-religion/
wochenende-gesellschaft/sexuelle-gewalt-ich-bin-
ein-opfer-und-selbstbewusst.

2 Siehe z.B. Claudia Méder: Sprache kann verletzen.
Aber sie ist nicht mit Gewalt zu verwechseln (ehemals:
Ein gewaltiges Missverstindnis). NZZ, 4.2.2020.

3 Siehe das Beispiel in Quill R. Kuklas (2014), bei dem
Frauen in Fiithrungspositionen oft missverstanden
werden, wenn sie in madnnlich dominierten Feldern
tédtig sind. Werden ihre Befehle oder Anweisungen
systematisch als Bitten verstanden, hat dies enorme
Auswirkungen auf die weitere Kommunikation:

Fiir erfiillte Bitten wird Dankbarkeit erwartet, nicht
aber fiir die Ausfiihrung von Befehlen. Sind Chefinnen
zu Recht nicht dankbar, gelten sie als iiberheblich.
Versucht eine Chefin, ihre Autoritét klarzustellen,
wird sie erneut als liberheblich wahrgenommen, oder
ihr Versuch kommt wiederum als Bitte an, sie in

ihrer Position ernst zu nehmen.

4  Stark abweichende Ubersetzung des Originals:
«Parler, c’est é&tre 2 méme d’employer une certaine
syntaxe, posséder la morphologie de telle ou telle
langue, mais c’est surtout assumer une culture,
supporter le poids d’une civilisation» (1952: S.15).

O Literatur:
Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Frankfurt a. M. 1987.
Frantz Fanon: Peau noire, masques blancs. Paris 1952.

Frantz Fanon: Schwarze Haut, weisse Masken. Frank-
furt a. M. 1985.

Quill R. Kukla: Performative Force, Convention, and
Discursive Injustice. In: Hypatia 29 (2014) 2, S.440-57.

Maria Lugones, Elizabeth Spelman: Have We Got a
Theory for You! In: Hypatia (1983) 1, S.573—581.

Lynne Tirrell: Genocidal Language Games. In: Ishani
Maitra, Mary Kate McGowan (Hrsg.): Speech and
Harm: Controversies Over Free Speech. New York 2012.

Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen.
In: G.E.M. Anscombe, R. Rhees, G.H. von Wright
(Hrsg.) Werkausgabe Band 1. Frankfurt a. M. 1989.

43



)
3
&

i

. frip.
BB asgin e




	Opfer sprachlicher Gewalt?

