
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Opfer sprachlicher Gewalt?

Autor: Mühlebach, Deborah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Opfer
sprachlicher

Gewalt?
Deborah Mühlebach

Gibt es Opfer sprachlicher
Gewalt? Die Antwort hängt davon
ab, was wir unter «Opfer»
verstehen. Klar ist: Es gibt gewaltvolle

Sprache. Auf welche Weisen
kann Sprache gewaltvoll sein?
Ein philosophisches Plädoyer,
nicht bei der Opferfrage stehen zu
bleiben, sondern die dahinter-
liegenden Mechanismen sprachlicher

Gewalt verstehen
zu wollen.

Im gegenwärtigen öffentlichen Diskurs zu
Gewalterfahrungen lassen sich zwei
unterschiedliche Tendenzen festmachen.1 Für viele,
die Gewalterfahrungen als solche benennen
wollen, ist der Opferbegriffnützlich. Er bringt
die Schwere des Erlebten angemessen zum
Ausdruck. Andere hingegen lehnen den Begriff
ab. Opfer zu sein verbinden sie mit Passivität,
Handlungsunfähigkeit und Stigmatisierung.
Statt den Opferbegriff zu verwenden, bietet

es sich an, von Gewaltbetroffenen oder von
Überlebenden von (oftmals sexueller) Gewalt
zu sprechen.

Ähnliches lässt sich in Diskussionen über
gewaltvolle Sprache beobachten. Manche
pochen darauf, das Gewaltpotenzial sprachlicher

Äusserungen anzuerkennen. Sie weisen

auf den psychischen Schaden, die soziale
Abwertung und Unterdrückung durch sprachliche

Gewalt hin. Anderen wiederum ist die
Rede von sprachlicher Gewalt zu einengend.
Sie beharren darauf, dass es bei sprachlichen
Verletzungen immer möglich ist, sich verbal zu
wehren. Nur wenn man sprachliche Attacken
zulässt, so die Idee, werden sie gewaltvoll. Und
ob man widerspricht, liegt zu einem grossen
Teil in der eigenen Hand.

Manchmal werden diese zwei unterschiedlichen

Tendenzen als Streit darüber verstanden,

ob von Opfern sprachlicher Gewalt die
Rede sein soll oder nicht.2 Das ist meines
Erachtens kein sinnvoller Streitpunkt. Denn
beide Tendenzen sind verständlich und
naheliegend. Einerseits sind sprachliche
Diskriminierung, Ausgrenzung und Unterdrückung
ernst zu nehmende Formen von Gewalt. Der
psychische Schaden und die soziale Ausgrenzung,

die sie bewirken, können enorm gross
sein. Andererseits birgt Sprache tatsächlich
viele Möglichkeiten, Gesagtes nicht
einfach stehen zu lassen. Wenn wir grundsätzlich

nur die Verletzungsgefahr oder aber nur
die Möglichkeiten der Widerrede im Blick
haben, werden wir der Komplexität sprachlichen

Handelns nicht gerecht. Denn ungleiche

gesellschaftliche Machtverhältnisse
bestimmen wesentlich mit, wie gewaltvoll
bestimmte Äusserungen überhaupt sein können.

So ist es zum Beispiel nicht erstaunlich,
dass wir in unserer Sprache kaum Schimpfwörter

finden, die sich explizit an Männer
richten, während die Liste an Schimpfwörtern
für Frauen endlos zu sein scheint. Machtverhältnisse

ermöglichen oder verunmöglichen
dabei auch Handlungsspielräume, um sich
gegen gewaltvolle Sprachhandlungen zur
Wehr zu setzen.

Zwei Arten
gewaltvoller Sprache

Wo soziale Verhältnisse durch asymmetrische
Machtverteilung geprägt sind, haben sprachliche

Diskriminierung, Abwertung und
Unterdrückung ein leichtes Spiel. Wenn wir Personen
mit bestimmten sozialen Eigenschaften
gesellschaftlich privilegieren und andere
benachteiligen, unterdrücken oder ausschliessen,

40 Neue Wege 9.21



schlagen sich diese Handlungen und Strukturen

auch im Sprachgebrauch nieder.
Sprache kann dabei auf mindestens zwei

Arten gewaltvoll sein. Zum einen können
Personen als Sprecherinnen systematisch nicht
gehört, nicht ernst genommen, ausgeschlossen

oder missverstanden werden.3 Die zweite
Art von Sprachgewalt ist direkter an die Sprache

selbst geknüpft. Rassistische, sexistische
und anderweitig diskriminierende Ausdrücke

sind bereits aufgrund ihrer sprachlichen
Bedeutung gewaltvoll. Und von anderen Wörtern

geht Gewalt aus, wenn sie vorgeben,
Kategorien für Menschen jeglichen Geschlechts
zu sein, jedoch beispielsweise nichtbinäre
Geschlechtsidentitäten grundsätzlich aus-
schliessen. Natürlich sind es Personen, die
diese Wörter verwenden und andere damit
diskriminieren, ausschliessen oder unterdrücken.

Aber ein Grossteil dieser Gewalt liegt
in der Bedeutung der Wörter selbst, sodass

gute Intentionen seitens der Sprechenden das
Gewaltvolle nicht zu lindern vermögen.

Sprachliche Bedeutung
ist gesellschaftlich eingebettet

Ein erster Aspekt der sprachlichen Gewalt
abwertender Ausdrücke: Die Bedeutung von
Wörtern ist sozial eingebettet. Ausgehend von
Ludwig Wittgensteins (1989: S.43) berühmter
Idee, dass die Bedeutung eines Wortes sein
Gebrauch in der Sprache ist, müssen wir uns
diesen anschauen. Begriffliche Regeln bestimmen,

wie wir einzelne Wörter verwenden können

und sollen. Die Regeln für den Ausdruck
«älter» sind zum Beispiel, dass wir das Wort als
Gegenteil von «jünger» verwenden oder dass
bei zwei Alterszahlen die höhere als älter gilt.
Würden wir von diesen Regeln abweichen und
würde jede*r für sich eine Version von «älter»
verwenden, so herrschte bald allgemeine
Verwirrung und unsere Kommunikation bräche

zusammen. Die begrifflichen Regeln, an
die wir uns halten, koordinieren also unsere
Sprachhandlungen. Sie sind wiederum Teil
von weiteren sozialen Regeln, die andere Teile
unseres Zusammenlebens organisieren.

Dass nichtbegriffliche und begriffliche
Regeln zusammenhängen, lässt sich an
folgendem Beispiel zeigen. In der Schweiz ist es
bisher für homosexuelle Paare möglich, ihre
Partnerinnenschaft gesetzlich einzutragen,
nicht aber, den Ehebund zu schliessen. Dieser

ist heterosexuellen Paaren vorbehalten.
Wenn Nafissa und Jana in einer eingetragenen
Partnerinnenschaft leben, können wir demnach

nicht behaupten, sie seien verheiratet.

Unsere begrifflichen Regeln für «verheiratet»
beschränken sich auf die Ehe. Die Behauptung,
sie seien verheiratet, wäre also gewissermas-
sen eine Falschinformation, denn die Rechte
und Pflichten bei einer Ehe und einer eingetragenen

Partnerinnenschaft unterscheiden sich
erheblich. Ändert sich die Gesetzeslage - und
damit unsere rechtlichen sozialen Normen -
zugunsten der Ehe für alle, so wird sich auch
der Gebrauch von «verheiratet» verändern. Er
wird auch aufhomosexuelle Paare angewendet
werden können.

Durch die Verschränkung nichtsprachlicher
und sprachlicher Regeln wird deutlich,

weshalb manche Schimpfwörter hochgradig
gewaltvoll sind, während anderen schon fast
etwas Lustiges anhaftet. So war zum Beispiel
die Verwendung von Schimpfwörtern gegenüber

jüdischen Menschen zunächst Teil
ökonomischer, sozialer und symbolischer
Unterdrückung und letztlich sogar eines Genozids.
Lynne Tirrell (2012) beschreibt anhand des
ruandischen Genozids von 1994 eindrücklich,

wie bestimmte Schimpfwörter in einem
Genozid nicht nur enorm viel Platz bekommen,
sondern genozidale Handlungen massgeblich
vorantreiben können: Wenn in einem bereits
äusserst feindlich gestimmten Kontext ein
solches Schimpfwort als legitim angesehen wird,
vermag seine Verwendung wiederum weitere
Unterdrückung und gar physische Gewaltakte

zu legitimieren. Ganz anders ist dies bei
Schimpfwörtern, die nicht auf stark abgewertete,

marginalisierte und unterdrückte soziale
Gruppen angewendet werden. Ein Schimpfwort

wie «Schweizerkäse» für Schweizerinnen
beispielsweise löst eher ein Schmunzeln

aus. Denn wo und wie könnte die Verwendung
dieses Ausdrucks schon in Handlungen münden,

in denen Schweizerinnen systematisch
abgewertet und ausgegrenzt oder aber
physisch gewaltvoll behandelt werden? Diesem
Wort fehlt der soziale Unterbau, um ernsthaft
diskriminierend zu sein.

Die Tragweite der Verschränkung
nichtsprachlicher und sprachlicher Normen lässt
sich mit Frantz Fanon gut fassen: «Eine Sprache

sprechen heisst, eine Welt, eine Kultur auf
sich zu nehmen»4 (1985: S.30). Wenn unsere
sozialen Verhältnisse manche Personen
systematisch abwerten und wir die Sprache gebrauchen,

die in diese abwertenden sozialen Praktiken

eingebettet ist, so haben wir unvermeidbar
Anteil an diesen Praktiken. Es kommt uns eine
gewisse Verantwortung für diese sozialen
Verhältnisse zu.

Neue Wege 9.21 41



Eines
grossen
Teils von

sprachlicher

Abwertung
sind
wir uns
schlicht
nicht
bewusst

Internalisierte Unterdrückung
durch die eigene Sprache

Ein zweiter Aspekt sprachlicher Gewalt
ist, dass wir Unterdrückung internalisieren.
Anhand von Begriffen erschliessen wir uns die
Welt. Einen Begriffvon etwas zu haben, erlaubt
uns, dass wir es als etwas Bestimmtes erkennen,
seine Grenzen bestimmen und es von anderen
Dingen unterscheiden können. Wenn mächtige

Menschen in der Position sind, Begriffe zu
entwickeln und aufrechtzuerhalten, die mich,
meine soziale Gruppe oder Aspekte davon auf
abwertende Weise beschreiben, so hat dies
nicht nur einen Einfluss auf deren Verständnis

von mir, sondern ebenso auf mein eigenes
Selbstverständnis. Maria Lugones und Elizabeth

Spelman (1983: S. 573) halten treffend fest,
dass Unterdrückungsverhältnisse oft auch
deshalb so beständig sind, weil Unterdrückte diese
verinnerlichen. So gehört es zu ihrem
Selbstverständnis, unterdrückt zu werden. Und ver-
innerlichte Unterdrückung lebt davon, dass uns
unsere Erfahrungen und letztlich wir uns selbst
immer vermittelt durch die Sprache verständlich

werden. Diese Sprache beinhaltet eine
ganze Menge an abwertenden Begrifflichkeiten,

die Personen in Machtpositionen für uns
und unsere Erfahrungen passend finden. Wenn
also Machtverhältnisse vor der sprachlichen
Bedeutung unserer Wörter nicht haltmachen,
dann betrifft dies auch die Sprache der
Mitglieder unterdrückter Gruppen.

Die unbewusste Dimension
sprachlichen Handelns

Ein dritter Aspekt sprachlicher Gewalt besteht
schliesslich darin, dass ein Grossteil unseres
Sprachgebrauchs genauso unbewusst abläuft
wie andere Gewohnheitshandlungen. Es gibt
unzählige Normen, die unser Verhalten leiten,
und oft sind sie kontextabhängig und ziemlich
komplex. Dennoch schaffen wir es zumeist
problemlos, sie ganz unbewusst zu befolgen.
Zum Beispiel entscheiden wir uns nicht jedes
Mal neu, auf der rechten Strassenseite zu fahren,

die Person an der Supermarktkasse zu
grüssen oder uns bei einem Konzertbesuch
ins Publikum und nicht mitten auf die Bühne
zu stellen. Wir beteiligen uns auch ständig an
rassistischen, sexistischen oder transphoben
Praktiken, nicht weil wir explizit rassistisch,
sexistisch oder transphob sind, sondern weil
wir in einer Gesellschaft leben, die nach wie
vor solche Strukturen aufweist.

Genauso verhält es sich mit unserem
Sprachgebrauch. In erster Linie bestimmen

Neue Wege 9.21



unsere begrifflichen Normen - und nicht etwa
die Intention der Sprechenden - die Bedeutung

eines Wortes. Diese begrifflichen Normen

befolgen wir unbewusst. Oftmals suchen
wir nur dann nach Verwendungsregeln, wenn
wir gefragt werden, was ein Wort bedeutet.
Dies ist für sprachliche Gewalt relevant, weil
wir uns wohl eines grossen Teils sprachlicher
Abwertung schlicht nicht bewusst sind. Pierre
Bourdieu beobachtet: «Weil die Handelnden
nicht ganz genau wissen, was sie tun, hat ihr
Tun mehr Sinn, als sie es wissen» (1987: S. 127).
Was unbewusst passiert, hat mehr Gewicht,
weil es viel Arbeit braucht, um es explizit zu
machen und anschliessend zu ändern. Diese
Arbeit ist beispielsweise sichtbar in Versuchen,

geschlechtersensible Sprache
voranzutreiben, oder auch in der antirassistischen
Aufklärungsarbeit in Bezug auf eine kolonial
geprägte Wort- und Bildsprache.

Handlungsmöglichkeiten
bei gewaltvoller Sprache

Sprache kann also gewaltvoll sein, weil sie
in unterdrückende Machtverhältnisse eingebettet

ist und diese mitträgt. Das heisst aber
nicht, dass Betroffene oder Opfer sprachlicher

Gewalt diesen Machtverhältnissen völlig
ohnmächtig ausgesetzt sind. In jeder
Gewaltsituation bestehen für alle Beteiligten
Handlungsspielräume, auch wenn diese bei
Gewaltbetroffenen manchmal sehr eingeschränkt
sind. Umso wichtiger ist es, die Spielräume
zu kennen. Je besser wir darüber Bescheid
wissen, wie diskriminierende und unterdrückende

Machtverhältnisse unseren Sprachgebrauch

beeinflussen, desto fähiger werden wir,
sprachlicher Gewalt entgegenzutreten.

Wenn wir verstehen, dass begriffliche Normen

und nicht die eigenen Absichten
bedeutungsrelevant sind, so hören wir damit auf,
abwertende Ausdrücke zu verwenden mit der
Entschuldigung, wir hätten es ja nicht böse
gemeint. Wenn uns bewusst ist, dass soziale
Machtverhältnisse wie zum Beispiel ökonomische

Abhängigkeiten einen Einfluss aufunsere
Begriffsnormen haben, versuchen wir nicht,
ein problematisches Wort lediglich durch
ein anderes zu ersetzen. Denn wenn sich die
damit verbundenen sozialen Verhältnisse nicht
ändern, ist ein solcher Austausch der Wörter

wenig sinnvoll. Unser Engagement gegen
sprachliche Gewalt wird dann zum Kampf für
soziale Gerechtigkeit auf vielen Ebenen.

Wenn wir uns bewusst sind, dass einige
der Begriffe, anhand derer wir die Welt und
uns selbst verstehen, abwertend sind, fangen

wir vielleicht an, abwertende Selbstbezeichnungen

in neuen, ermächtigenden
Handlungszusammenhängen zu verwenden. Für einige
Schwarze Personen ist so das N-Wort zu einer
ermächtigenden Ingroup-Anrede geworden,
und die positive Verwendung von «queer» ist
heute sogar in seiner allgemeinen Verwendung
die Abwertung losgeworden.

Und wenn wir schliesslich verstehen, dass
wir über einen Grossteil unseres Sprachgebrauchs

noch nie ernsthaft nachgedacht haben,
so lehrt uns dies vielleicht, den Menschen
zuzuhören, die sich schon viel mit abwertenden

Ausdrücken auseinandergesetzt haben.
Oft sind das nämlich die Menschen, die abwertender

Sprachgebrauch am meisten trifft. •
O Deborah Mühlebach, *1986, ist feministische Philo¬

sophin und zurzeit Postdoc an der FU Berlin. Sie ver-
fasste ihre Dissertation zur Bedeutung und Politik
abwertenden Sprachgebrauchs und widmet sich nun
dem Verhältnis von Kritik und Verständnis.

1 Siehe z.B. https://www.srf.ch/audio/kontext/
wir-wollen-keine-opfer-mehr-sein?id=11955145 oder
https://www.srf.ch/kultur/gesellschaft-religion/
wochenende-gesellschaft/sexuelle-gewalt-ich-bin-
ein-opfer-und-selbstbewusst.

2 Siehe z.B. Claudia Mäder: Sprache kann verletzen.
Aber sie ist nicht mit Gewalt zu verwechseln (ehemals:
Ein gewaltiges Missverständnis). NZZ, 4.2.2020.

3 Siehe das Beispiel in Quill R. Kuklas (2014), bei dem
Frauen in Führungspositionen oft missverstanden
werden, wenn sie in männlich dominierten Feldern
tätig sind. Werden ihre Befehle oder Anweisungen
systematisch als Bitten verstanden, hat dies enorme
Auswirkungen auf die weitere Kommunikation:
Für erfüllte Bitten wird Dankbarkeit erwartet, nicht
aber für die Ausführung von Befehlen. Sind Chefinnen
zu Recht nicht dankbar, gelten sie als überheblich.
Versucht eine Chefin, ihre Autorität klarzustellen,
wird sie erneut als überheblich wahrgenommen, oder
ihr Versuch kommt wiederum als Bitte an, sie in
ihrer Position ernst zu nehmen.

4 Stark abweichende Übersetzung des Originals:
«Parler, c'est être à même d'employer une certaine
syntaxe, posséder la morphologie de telle ou telle
langue, mais c'est surtout assumer une culture,
supporter le poids d'une civilisation» (1952: S. 15).

O Literatur:
Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Frankfurt a. M. 1987.

Frantz Fanon: Peau noire, masques blancs. Paris 1952.

Frantz Fanon: Schwarze Haut, weisse Masken. Frankfurt

a. M. 1985.

Quill R. Kukla: Performative Force, Convention, and
Discursive Injustice. In: Hypatia 29 (2014) 2, S. 440-57.
Maria Lugones, Elizabeth Spelman: Have We Got a
Theory for You! In: Hypatia (1983) 1, S. 573-581.

Lynne Tirrell: Genocidal Language Games. In: Ishani
Maitra, Mary Kate McGowan (Hrsg.): Speech and
Harm: Controversies Over Free Speech. New York 2012.

Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen.
In: G.E.M. Anscombe, R. Rhees, G.H. von Wright
(Hrsg.) Werkausgabe Band 1. Frankfurt a. M. 1989.

Neue Wege 9.21 43



mm

S üUil

iiiin.
Ü'iiiii;

Jff rvvil W!
Li" - ' I

Ifiiiiih
i *3î-;;s-;S.
I -. :

üil


	Opfer sprachlicher Gewalt?

