
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Opfertheologie im Neuen Testament?

Autor: Petersen, Silke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Opfertheologie
im Neuen

Testament?
Silke Petersen

Jesus sei als «Sühneopfer für
unsere Sünden» gestorben. Manche,

die kirchlich oder allgemein
christlich sozialisiert wurden,
meinen dies zu wissen. Kirchenlieder,

Teile der Abendmahls-
liturgie und Texte der Tradition
verstärken eine solche Annahme.
Eine kleine Dekonstruktion
solcher Vorstellungen anhand
des Johannesevangeliums.

«Opfer» ist in der deutschen Sprache ein
unklarer Begriff: Das Englische unterscheidet
sprachlich präziser zwischen victim und sacrifice.

Victim bezeichnet etwa Opfer von
Naturkatastrophen oder gesellschaftlicher Gewalt,
sacrifice ist der Begriff für kultische oder
religiöse Opfer. In der Antike, aus der die
biblischen Texte stammen, ging es dabei üblicherweise

um Tieropfer. Zum Beispiel wurde ein
Teil eines geschlachteten Tieres verbrannt, um
die Götter mit dem dabei entstehenden
Wohlgeruch zu erfreuen. Dabei dienten nicht alle

Opfer zur Sühne; so gibt es im Kult des Alten
Israel zahlreiche unterschiedliche Opferarten
und -zwecke wie Schlachtopfer, Huldigungsgaben,

Brandopfer, Feueropfer und
Heilsschlachtopfer. Sie werden mit unterschiedlichen

hebräischen Vokabeln bezeichnet, die im
Deutschen nur mit Wortzusammensetzungen
wiedergegeben werden können.

Daneben gibt es weitere Rituale, die im
Deutschen oft ebenfalls als «Opfer» bezeichnet
werden, bei denen es inhaltlich jedoch darum
geht, gesellschaftliche Bedrohungssituationen
oder Störungen zu entschärfen. Ein Beispiel
dafür ist das jüdische Pessach, «Passah», an
dem zu Jesu Zeiten Lämmer geschlachtet wurden.

Auf dieses Ritual werde ich zurückkommen,

da es für die Deutung von Jesu Tod im
Neuen Testament eine Rolle spielt.

Das deutsche Wort «Opfer» ist auch noch
insofern zweideutig, als es sowohl das Ritual
oder den aktiven Vorgang der Darbringung
bezeichnen kann wie auch das Geopferte oder
Dargebrachte, zum Beispiel den Teil des Tieres,

der auf den Altar gelegt wird, oder - so
im Kontext der Eucharistie im frühen Christentum

- die Gaben, die zum allgemeinen Verzehr
von den Teilnehmenden mitgebracht werden.

Auf der Suche nach Opfern
im Neuen Testament

Wie im Hebräischen gibt es auch im Griechischen

unterschiedliche Wörter, die in
deutschen Übersetzungen oft vereinheitlichend
mit «Opfer» wiedergegeben werden, hinter
denen aber unterschiedliche Konzepte stehen.
Bei einer Suche nach verschiedenen Opferarten
in den Evangelien lässt sich feststellen, dass
Opferterminologie in keinem der vier Evangelien

für die Deutung des Todes Jesu verwendet
wird. Anscheinend lässt sich von Jesus reden,
ganz ohne ihn als «Opfer» zu bezeichnen. Wo
Opferterminologie in den Evangelien
vorkommt, geht es zumeist um das damals noch
existierende zentrale jüdische Kultheiligtum,
den Jerusalemer Tempel. Er wurde 70 n. Chr.
von den Römern zerstört, war zur Lebenszeit
Jesu also noch in Betrieb. So hat Zacharias, der
Ehemann von Elisabeth und zukünftige Vater
Johannes des Täufers, im Zuge seines
Priesterdienstes im Heiligtum des Tempels eine
Engelerscheinung. Der Engel kündigt ihm die
Geburt eines Kindes an, er erscheint «zur Rechten

des Opferaltars» (Lk 1,11). Dieser Opferaltar
heisst thusiasterion, von thusia, einem

üblichen griechischen Wort für kultische Opfer.
Das Lukasevangelium berichtet dann auch,
wie Joseph und Maria mit Jesus als ihrem

Neue Wege 9.21 35



Erstgeborenen nach Jerusalem ziehen, um
das zu diesem Anlass fällige Opfer (thusia)
von Tauben darzubringen (Lk 2,24). Josef und
Maria agieren ganz entsprechend den
jüdischen Regeln ihrer Zeit, in der der jüdische
Tempel noch eine aktiv genutzte Kultstätte
war. Und auch Jesus hat keine Aufhebung dieses

Kultes beabsichtigt. Zwar gibt es in den
Evangelien einige Passagen, in denen in
Fortführung jüdisch-prophetischer Kultkritik
primär ethisches Verhalten gefordert wird (so ist
etwa in Mt 9,13; 12,7 Hos 6,6 zitiert: «Barmherzigkeit

will ich und nicht Opfer»); aber Jesus
schickt ganz selbstverständlich einen von ihm
Geheilten zum Priester, um «darzubringen für
seine Reinigung» (Mk 1,44; in vielen deutschen
Übersetzungen ist von «opfern» die Rede, aber
im Griechischen wird ein Wort verwendet, bei
dem es primär um das Heranbringen von Dingen

geht). Auch in der Bergpredigt gibt es eine
vergleichbare Passage. Jesus sagt dort: «Wenn
du nun deine Opfergabe zum Altar bringst und
dir dort einfällt, dass dein Bruder etwas gegen
dich hat, dann lass deine Gabe dort vor dem
Altar liegen und geh, versöhne dich zuerst mit
deinem Bruder, dann komm und bring deine
Gabe dar» (Mt 5,23 24). «Opfergabe» und
«Gabe» geben hier das griechische Wort doron
wieder, das oft auch Geschenk meint, also nicht
in jedem Fall einen Opferkontext aufruft. In
diesem Falle ist dies aber durch den genannten
Altar (wieder: thusiasterion) eindeutig. Und
Jesus sagt in diesem Kontext nicht, man solle
das Opfern lieber lassen, sondern schickt den
Angesprochenen am Ende zum Altar zurück.

Ich habe jetzt nahezu alle Belege in den
Evangelien vorgestellt, in denen von Opfern
die Rede ist, die wenigen weiteren verändern
das Bild nicht. Auffällig ist, dass sich alles
Beschriebene in einem durchgehend jüdischen
Kontext abspielt, in dem kultische Opfer eine
Selbstverständlichkeit sind. Auch Jesus will
diese Opfer nicht abschaffen. Und Jesu Tod
wird nirgendwo als Opfer bezeichnet. Vor
diesem Hintergrund erstaunt die allgemeinchristliche

Überzeugung, Jesu Tod sei ein Sühnopfer,

durch das der jüdische Kult überflüssig und
überholt wäre und letztlich abgeschafft würde.
Allerdings wird eine solche Konstruktion von
der Exegese zum Teil durchaus vertreten, und
zwar sogar bei solchen Texten, in denen
Opferterminologie explizit nicht verwendet wird, so
zum Beispiel dem Johannesevangelium. Im
Folgenden widme ich mich den Problemen
einer solchen Lektüre.

36

Jesu
Tod
wird
nirgendwo

in
den
Evangelien

als
Opfer
bezeichnet.



Das
Singen
des
Agnus
dei bein
Abendmahl

sollte

überdacht

werden.

Lamm Gottes

In den meisten christlichen Gottesdiensten
ist das Agnus dei Bestandteil der Eucharistiefeier

beziehungsweise der Abendmahlsliturgie.
Agnus dei, qui tollis peccata mundi, miserere
nobis, heisst es dort: «Christe, du Lamm Gottes,

der du trägst die Sünd' der Welt, erbarm
dich unser.» Das Agnus dei wird traditionell
während des Brotbrechens gesungen und
suggeriert auf diese Weise, Christus als geschlachtetes

Lamm könne in Gestalt des Brotes
verzehrt werden.

Der im Agnus dei primär rezipierte neu-
testamentliche Text stammt aus Joh 1,29. Dort
sagt Johannes der Täufer über Jesus: «Siehe,
das Lamm Gottes, das die Sünde/Verfehlung/
Gottferne der Welt aufhebt.» Das verwendete
griechische Verb lässt sich dabei sowohl im
Sinn von «emporheben» oder «aufheben» wie
auch von «wegtragen/beseitigen» verstehen.
Die Verbform qualifiziert im Griechischen das
Lamm generell und beschreibt nicht eine
einzelne Handlung von ihm. Und im Gegensatz
zum lateinischen Text der katholischen Messe
steht die «Sünde» im Singular und nicht im Plural.

Christus hebt also die «Sünde» - oder auch
Gottferne - der Welt prinzipiell auf und nicht
eine Anzahl unserer Einzelsünden. Auffällig
ist, dass diese johanneische Aussage nicht im
Kontext einer (eucharistischen) Mahlzeit steht.
Zudem ist weder vom Tod Jesu noch von einer
sühnenden Funktion desselben die Rede. Auch
wird nirgendwo gesagt, dass dieses Lamm aus
Joh 1,29 geschlachtet wird. Allerdings wird ein
solcher Bezug in der Exegese durchaus hergestellt,

und zwar über den Umweg des Todeszeitpunkts

Jesu. Er stirbt im Johannesevangelium
ebenso wie in den drei anderen (synoptischen)
Evangelien um die Zeit des jüdischen Pessach,
des Passahfestes im Frühjahr. Während in den
drei anderen Evangelien Jesu letzte
Abendmahlzeit mit seinen Jünger*innen am Seder-
abend stattfindet, also am ersten Abend des
Pessachfestes, ist Jesus bei Johannes zu
diesem Zeitpunkt schon tot: Er stirbt am
Nachmittag vor dem Beginn des Festes. Dies bedeutet,

dass Jesus dann stirbt, wenn im Tempel die
Pessachlämmer für das abendliche Festmahl
geschlachtet werden. Als Argument für die
angenommene Darstellung Jesu als Pessach-
lamm wird also auf die zeitliche Ansetzung der
Kreuzigung Jesu verwiesen: Vorausgesetzt, es
besteht ausreichendes Hintergrundwissen
über den Ablauf der Pessachfeier und ihrer
Vorbereitungen, können Leserinnen aus den
Zeitangaben in Joh 19,14.31 schliessen, dass
der Tod Jesu und die Schlachtung der Lämmer

37



zeitgleich stattfinden. Diese Datierung der
Kreuzigung zur Pessach-Vorbereitungszeit ist
historisch wahrscheinlicher als die Datierung
der synoptischen Evangelien auf den ersten
Tag dieses Festes. Sie muss folglich nicht in
der johanneischen Theologie begründet sein,
sondern beruht vermutlich auf zutreffenden
historischen Informationen1.

du nimmst hinweg
die Sünde der Welt?

Die weiteren Probleme einer solchen
Interpretation «Jesus als Opferlamm», das die
Sünde der Welt hinwegnimmt, sind zahlreich:
Zunächst hebt das jüdische Pessachlamm auch
in neutestamentlicher Zeit nicht die «Sünde der
Welt» auf, vielmehr hat sein Blut apotropäi-
sche, also schützende, Funktion: Es bewahrt
die Häuser der Israelitinnen vor der zehnten

Plage, dem Tod aller Erstgeburt. Pessach
war kein Sühneritus zur Aufhebung von Sünden,

sondern hatte apotropäische und gemein-
schaftsstiftende Funktion. Die Durchführung
des Pessach setzt Reinheit voraus und bewirkt
sie nicht. Dazu kommt: Nicht jedes neutes-
tamentliche Lamm sollte von vorherein mit
Pessach in Verbindung gebracht werden. Die
relevanten jüdischen Texte reden vom Pes-
sach-Kleinvieh-Tier, das ein Schaf oder eine
Ziege sein kann; «Lamm» ist kein spezifisches
Pessach-Tier-Vokabular. Erst der Terminus
«Pessach» im Kontext macht deutlich, worum
es geht (vgl. Ex 12,5.21).

Festzuhalten ist also abschliessend: Im
johanneischen Passionsbericht ist nicht von
Lämmern die Rede, Jesu Tod wird dort nicht
als (Sühn-)Opfer bezeichnet, Opferterminologie

ist im Johannesevangelium abwesend, und
Pessach ist kein Sühnopfer. Auf diesem
Hintergrund sollte gerade das Singen des Agnus
dei beim Abendmahl noch einmal überdacht
werden.

Den Tod Jesu deuten

Dem oftmals diffus im Abendmahl und
anderswo aktivierten Sühnopfergedanken ist
entgegenzuhalten: Nicht jede neutestamentli-
che Deutung des Todes Jesu basiert auf dem
Gedanken der Sühne, und auch die Formulierung

«für uns (gestorben)» impliziert nicht
automatisch die Vorstellung eines Sühnetodes.
Hier wäre vielmehr das Konzept der Stellvertretung

zu diskutieren, das etwas anderes meint
als Sühne.

Deutungen des Todes Jesu im Kontext
der jüdischen kultischen Opferpraxis gibt es

durchaus an einigen Stellen des Neuen
Testaments (so etwa im Hebräerbrief), in den
Evangelien ist dies jedoch nicht der Fall. Die
Todesdeutungen sind unterschiedlich und
vielschichtig, erst deutlich später innerhalb
der Geschichte des Christentums wurde eine
Sühnopferdeutung dominierend und dann auch
in die Abendmahlspraxis eingeschrieben. In
frühen Abendmahlsliturgien ist der Opfergedanke

sehr viel offener. Dort gelten als Opfer
oder Darbringungen etwa die gesprochenen
Gebete oder auch Brot und Wein, die von der
Gemeinde mitgebracht, auf dem Altar niedergelegt

und später verzehrt wurden, oder die
heilige Handlung am Altar.

Die Deutung von Jesu Tod als «Sühnopfer»
ist aus neutestamentlicher Perspektive nur
eine - und eine eher randständige - Möglichkeit,

über den Tod Jesu zu reden und ihm Sinn
abzugewinnen.•

0 Silke Petersen, *1965, ist apl. Professorin für Neues
Testament am Fachbereich Evangelische Theologie
der Universität Hamburg. Ihre Forschungsschwerpunkte

sind das Johannesevangelium, Maria Magdalena,

apokryphe Evangelien, Genderfragen, feministische

Exegese und Hermeneutik.

1 In den beiden alternativen Datierungen ist der Todes¬
tag Jesu ein Freitag, was in der Konsequenz auf
jeweils verschiedene Jahre führt - die Berechnungen
sind kompliziert, aber am wahrscheinlichsten ist
die johanneische Chronologie und das Jahr 30 n. Chr.

O Zum Weiterlesen:

Jörg Frey / Jens Schröter (Hrsg.): Deutungen des
Todes Jesu im Neuen Testament. Tübingen 2007.

Silke Petersen: Das Lamm und das Abendmahl.
Überlegungen aus neutestamentlicher Perspektive.
In: Regina Sommer/ Julia Koll (Hrsg.): Schwellenkunde.

Einsichten und Aussichten für den Pfarrberuf
im 21. Jahrhundert. Stuttgart 2012, S.277-288.
Ina Willi-Plein: Opfer und Kult im alttestamentlichen
Israel. Textbefragungen und Zwischenergebnisse.
Stuttgart 1993.

38 Neue Wege 9.21




	Opfertheologie im Neuen Testament?

