Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Opfertheologie im Neuen Testament?
Autor: Petersen, Silke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Opfertheologie
1m Neuen
Testament?

Silke Petersen

Jesus sei als «Sithneopfer fiir
unsere Siinden» gestorben. Man-
che, die kirchlich oder allgemein
christlich sozialisiert wurden,
meinen dies zu wissen. Kirchen-
lieder, Teile der Abendmahls-
liturgie und Texte der Tradition
verstirken eine solche Annahme.
Eine kleine Dekonstruktion
solcher Vorstellungen anhand

des Johannesevangeliums.

«Opfer» ist in der deutschen Sprache ein
unklarer Begriff: Das Englische unterscheidet
sprachlich préaziser zwischen victim und sacri-
fice. Victim bezeichnet etwa Opfer von Natur-
katastrophen oder gesellschaftlicher Gewalt,
sacrifice ist der Begriff fiir kultische oder reli-
giose Opfer. In der Antike, aus der die bibli-
schen Texte stammen, ging es dabei iiblicher-
weise um Tieropfer. Zum Beispiel wurde ein
Teil eines geschlachteten Tieres verbrannt, um

die Gotter mit dem dabei entstehenden Wohl-
geruch zu erfreuen. Dabei dienten nicht alle

Neue Wege 9.21

Opfer zur Siihne; so gibt es im Kult des Alten
Israel zahlreiche unterschiedliche Opferarten
und -zwecke wie Schlachtopfer, Huldigungs-
gaben, Brandopfer, Feueropfer und Heils-
schlachtopfer. Sie werden mit unterschiedli-
chen hebriischen Vokabeln bezeichnet, die im
Deutschen nur mit Wortzusammensetzungen
wiedergegeben werden kénnen.

Daneben gibt es weitere Rituale, die im
Deutschen oft ebenfalls als «Opfer» bezeichnet
werden, bei denen es inhaltlich jedoch darum
geht, gesellschaftliche Bedrohungssituationen
oder Stérungen zu entschirfen. Ein Beispiel
dafiir ist das jiidische Pessach, «Passah», an
dem zu Jesu Zeiten Limmer geschlachtet wur-
den. Auf dieses Ritual werde ich zuriickkom-
men, da es fiir die Deutung von Jesu Tod im
Neuen Testament eine Rolle spielt.

Das deutsche Wort «Opfer» ist auch noch
insofern zweideutig, als es sowohl das Ritual
oder den aktiven Vorgang der Darbringung
bezeichnen kann wie auch das Geopferte oder
Dargebrachte, zum Beispiel den Teil des Tie-
res, der auf den Altar gelegt wird, oder — so
im Kontext der Eucharistie im frithen Christen-
tum — die Gaben, die zum allgemeinen Verzehr
von den Teilnehmenden mitgebracht werden.

Auf der Suche nach Opfern
im Neuen Testament

Wie im Hebréischen gibt es auch im Griechi-
schen unterschiedliche Worter, die in deut-
schen Ubersetzungen oft vereinheitlichend
mit «Opfer» wiedergegeben werden, hinter
denen aber unterschiedliche Konzepte stehen.
Bei einer Suche nach verschiedenen Opferarten
in den Evangelien ldsst sich feststellen, dass
Opferterminologie in keinem der vier Evange-
lien fiir die Deutung des Todes Jesu verwendet
wird. Anscheinend lisst sich von Jesus reden,
ganz ohne ihn als «Opfer» zu bezeichnen. Wo
Opferterminologie in den Evangelien vor-
kommt, geht es zumeist um das damals noch
existierende zentrale jiidische Kultheiligtum,
den Jerusalemer Tempel. Er wurde 70 n. Chr.
von den Romern zerstort, war zur Lebenszeit
Jesu also noch in Betrieb. So hat Zacharias, der
Ehemann von Elisabeth und zukiinftige Vater
Johannes des Tiufers, im Zuge seines Pries-
terdienstes im Heiligtum des Tempels eine
Engelerscheinung. Der Engel kiindigt ihm die
Geburt eines Kindes an, er erscheint «zur Rech-
ten des Opferaltars» (Lk 1,11). Dieser Opferal-
tar heisst thusiasterion, von thusia, einem
iiblichen griechischen Wort fiir kultische Opfer.
Das Lukasevangelium berichtet dann auch,
wie Joseph und Maria mit Jesus als ihrem

35



Erstgeborenen nach Jerusalem ziehen, um
das zu diesem Anlass fillige Opfer (thusia)
von Tauben darzubringen (Lk 2,24). Josef und
Maria agieren ganz entsprechend den jiidi-
schen Regeln ihrer Zeit, in der der jiidische
Tempel noch eine aktiv genutzte Kultstitte
war. Und auch Jesus hat keine Aufhebung die-
ses Kultes beabsichtigt. Zwar gibt es in den
Evangelien einige Passagen, in denen in Fort-
fiihrung jiidisch-prophetischer Kultkritik pri-
mdr ethisches Verhalten gefordert wird (so ist
etwa in Mt 9,13; 12,7 Hos 6,6 zitiert: «Barmher-
zigkeit will ich und nicht Opfer»); aber Jesus
schickt ganz selbstverstindlich einen von ihm
Geheilten zum Priester, um «darzubringen fiir
seine Reinigung» (Mk 1,44; in vielen deutschen
Ubersetzungen ist von «opfern» die Rede, aber
im Griechischen wird ein Wort verwendet, bei
dem es primir um das Heranbringen von Din-
gen geht). Auch in der Bergpredigt gibt es eine
vergleichbare Passage. Jesus sagt dort: «Wenn
du nun deine Opfergabe zum Altar bringst und
dir dort einféllt, dass dein Bruder etwas gegen
dich hat, dann lass deine Gabe dort vor dem
Altar liegen und geh, verséhne dich zuerst mit
deinem Bruder, dann komm und bring deine
Gabe dar» (Mt 5,23 24). «Opfergabe» und
«Gabe» geben hier das griechische Wort doron
wieder, das oft auch Geschenk meint, also nicht
in jedem Fall einen Opferkontext aufruft. In
diesem Falle ist dies aber durch den genannten
Altar (wieder: thusiasterion) eindeutig. Und
Jesus sagt in diesem Kontext nicht, man solle
das Opfern lieber lassen, sondern schickt den
Angesprochenen am Ende zum Altar zuriick.

Ich habe jetzt nahezu alle Belege in den
Evangelien vorgestellt, in denen von Opfern
die Rede ist, die wenigen weiteren verindern
das Bild nicht. Auffillig ist, dass sich alles
Beschriebene in einem durchgehend jiidischen
Kontext abspielt, in dem kultische Opfer eine
Selbstverstandlichkeit sind. Auch Jesus will
diese Opfer nicht abschaffen. Und Jesu Tod
wird nirgendwo als Opfer bezeichnet. Vor die-
sem Hintergrund erstaunt die allgemeinchrist-
liche Uberzeugung, Jesu Tod sei ein Siihnop-
fer, durch das der jiidische Kult iiberfliissig und
iberholt wire und letztlich abgeschafft wiirde.
Allerdings wird eine solche Konstruktion von
der Exegese zum Teil durchaus vertreten, und
zwar sogar bei solchen Texten, in denen Opfer-
terminologie explizit nicht verwendet wird, so
zum Beispiel dem Johannesevangelium. Im
Folgenden widme ich mich den Problemen
einer solchen Lektiire.

36

Jesu
Tod
wird
nirgend-
WO In
den
Evange-
lien als
Opfer
bezeich-
net.



Das
Ingen
€3
gnus
el bel

Abend-

mahl

sollte

Uber-

dacht

werden

Lamm Gottes ...?

In den meisten christlichen Gottesdiensten
ist das Agnus dei Bestandteil der Eucharistie-
feier beziehungsweise der Abendmahlsliturgie.
Agnus dei, qui tollis peccata mundi, miserere
nobis, heisst es dort: «Christe, du Lamm Got-
tes, der du triagst die Siind’ der Welt, erbarm
dich unser.» Das Agnus dei wird traditionell
wihrend des Brotbrechens gesungen und sug-
geriert auf diese Weise, Christus als geschlach-
tetes Lamm konne in Gestalt des Brotes ver-
zehrt werden.

Der im Agnus dei primir rezipierte neu-
testamentliche Text stammt aus Joh 1,29. Dort
sagt Johannes der TAufer iiber Jesus: «Siehe,
das Lamm Gottes, das die Siinde/Verfehlung/
Gottferne der Welt aufhebt.» Das verwendete
griechische Verb ldsst sich dabei sowohl im
Sinn von «emporheben» oder «aufheben» wie
auch von «wegtragen/beseitigen» verstehen.
Die Verbform qualifiziert im Griechischen das
Lamm generell und beschreibt nicht eine ein-
zelne Handlung von ihm. Und im Gegensatz
zum lateinischen Text der katholischen Messe
steht die «Siinde» im Singular und nicht im Plu-
ral. Christus hebt also die «Siinde» — oder auch
Gottferne — der Welt prinzipiell auf und nicht
eine Anzahl unserer Einzelsiinden. Auffillig
ist, dass diese johanneische Aussage nicht im
Kontext einer (eucharistischen) Mahlzeit steht.
Zudem ist weder vom Tod Jesu noch von einer
sithnenden Funktion desselben die Rede. Auch
wird nirgendwo gesagt, dass dieses Lamm aus
Joh 1,29 geschlachtet wird. Allerdings wird ein
solcher Bezug in der Exegese durchaus herge-
stellt, und zwar iiber den Umweg des Todeszeit-
punkts Jesu. Er stirbt im Johannesevangelium
ebenso wie in den drei anderen (synoptischen)
Evangelien um die Zeit des jiidischen Pessach,
des Passahfestes im Friihjahr. Wahrend in den
drei anderen Evangelien Jesu letzte Abend-
mahlzeit mit seinen Jiinger*innen am Seder-
abend stattfindet, also am ersten Abend des
Pessachfestes, ist Jesus bei Johannes zu die-
sem Zeitpunkt schon tot: Er stirbt am Nach-
mittag vor dem Beginn des Festes. Dies bedeu-
tet, dass Jesus dann stirbt, wenn im Tempel die
Pessachlammer fiir das abendliche Festmahl
geschlachtet werden. Als Argument fiir die
angenommene Darstellung Jesu als Pessach-
lamm wird also auf die zeitliche Ansetzung der
Kreuzigung Jesu verwiesen: Vorausgesetzt, es
besteht ausreichendes Hintergrundwissen
iiber den Ablauf der Pessachfeier und ihrer
Vorbereitungen, konnen Leser*innen aus den
Zeitangaben in Joh 19,14.31 schliessen, dass
der Tod Jesu und die Schlachtung der Limmer

37



zeitgleich stattfinden. Diese Datierung der
Kreuzigung zur Pessach-Vorbereitungszeit ist
historisch wahrscheinlicher als die Datierung
der synoptischen Evangelien auf den ersten
Tag dieses Festes. Sie muss folglich nicht in
der johanneischen Theologie begriindet sein,
sondern beruht vermutlich auf zutreffenden
historischen Informationen’.

... du nimmst hinweg
die Siinde der Welt?

Die weiteren Probleme einer solchen Inter-
pretation «Jesus als Opferlamm», das die
Siinde der Welt hinwegnimmt, sind zahlreich:
Zunichst hebt das jiidische Pessachlamm auch
in neutestamentlicher Zeit nicht die «Siinde der
Welt» auf, vielmehr hat sein Blut apotropii-
sche, also schiitzende, Funktion: Es bewahrt
die Hauser der Israelit*innen vor der zehn-
ten Plage, dem Tod aller Erstgeburt. Pessach
war kein Siihneritus zur Aufhebung von Siin-
den, sondern hatte apotropéische und gemein-
schaftsstiftende Funktion. Die Durchfiihrung
des Pessach setzt Reinheit voraus und bewirkt
sie nicht. Dazu kommt: Nicht jedes neutes-
tamentliche Lamm sollte von vorherein mit
Pessach in Verbindung gebracht werden. Die
relevanten jlidischen Texte reden vom Pes-
sach-Kleinvieh-Tier, das ein Schaf oder eine
Ziege sein kann; « Lammb» ist kein spezifisches
Pessach-Tier-Vokabular. Erst der Terminus
«Pessach» im Kontext macht deutlich, worum
es geht (vgl. Ex 12,5.21).

Festzuhalten ist also abschliessend: Im
johanneischen Passionsbericht ist nicht von
Liammern die Rede, Jesu Tod wird dort nicht
als (Siihn-)Opfer bezeichnet, Opferterminolo-
gie ist im Johannesevangelium abwesend, und
Pessach ist kein Siihnopfer. Auf diesem Hin-
tergrund sollte gerade das Singen des Agnus
dei beim Abendmahl noch einmal iiberdacht
werden.

Den Tod Jesu deuten

Dem oftmals diffus im Abendmahl und
anderswo aktivierten Siihnopfergedanken ist
entgegenzuhalten: Nicht jede neutestamentli-
che Deutung des Todes Jesu basiert auf dem
Gedanken der Siihne, und auch die Formu-
lierung «fiir uns (gestorben)» impliziert nicht
automatisch die Vorstellung eines Sithnetodes.
Hier wire vielmehr das Konzept der Stellver-
tretung zu diskutieren, das etwas anderes meint
als Siihne.

Deutungen des Todes Jesu im Kontext
der jiidischen kultischen Opferpraxis gibt es

38

durchaus an einigen Stellen des Neuen Tes-
taments (so etwa im Hebrderbrief), in den
Evangelien ist dies jedoch nicht der Fall. Die
Todesdeutungen sind unterschiedlich und
vielschichtig, erst deutlich spater innerhalb
der Geschichte des Christentums wurde eine
Siihnopferdeutung dominierend und dann auch
in die Abendmahlspraxis eingeschrieben. In
frithen Abendmabhlsliturgien ist der Opferge-
danke sehr viel offener. Dort gelten als Opfer
oder Darbringungen etwa die gesprochenen
Gebete oder auch Brot und Wein, die von der
Gemeinde mitgebracht, auf dem Altar nieder-
gelegt und spiter verzehrt wurden, oder die
heilige Handlung am Altar.

Die Deutung von Jesu Tod als «Siihnopfer»
ist aus neutestamentlicher Perspektive nur
eine — und eine eher randstindige — Moglich-
keit, iber den Tod Jesu zu reden und ihm Sinn
abzugewinnen. @

QO silke Petersen, *19635, ist apl. Professorin fiir Neues
Testament am Fachbereich Evangelische Theologie
der Universitdt Hamburg. Ihre Forschungsschwer-
punkte sind das Johannesevangelium, Maria Magda-
lena, apokryphe Evangelien, Genderfragen, feminis-
tische Exegese und Hermeneutik.

1 Indenbeiden alternativen Datierungen ist der Todes-
tag Jesu ein Freitag, was in der Konsequenz auf
jeweils verschiedene Jahre fiihrt — die Berechnungen
sind kompliziert, aber am wahrscheinlichsten ist
die johanneische Chronologie und das Jahr 30 n. Chr.

QO Zum Weiterlesen:

Jorg Frey / Jens Schroter (Hrsg.): Deutungen des
Todes Jesu im Neuen Testament. Tiibingen 2007.

Silke Petersen: Das Lamm und das Abendmahl.
Uberlegungen aus neutestamentlicher Perspektive.
In: Regina Sommer / Julia Koll (Hrsg.): Schwellen-
kunde. Einsichten und Aussichten fiir den Pfarrberuf
im 21.Jahrhundert. Stuttgart 2012, S.277-288.

Ina Willi-Plein: Opfer und Kult im alttestamentlichen
Israel. Textbefragungen und Zwischenergebnisse.
Stuttgart 1993.

Neue Wege 9.21






	Opfertheologie im Neuen Testament?

