Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Opfer, Ohnmacht, Widerstand
Autor: Reck, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Opfer,
Ohnmacht,
Wlderstand

Norbert Reck

Einen Menschen als Opfer zu
bezeichnen, reduziert dessen
Lebensgeschichte auf Ohnmacht
und Leiden. Ist das mit Jesus
von Nazareth auch geschehen?
Die Konsequenzen der Opfer-
theologie sind jedenfalls enorm.

Die Erfahrung, zum Opfer zu werden, kann
sich niemand ernsthaft wiinschen: die ausweg-
lose, radikale Ohnmacht, in der Gewalt nur
noch erlitten, aber nicht mehr pariert werden
kann. Ich denke zum Beispiel an missbrauchte
Kinder, die in ihrer Lage wehrlos und vollig
allein sind. Umso verstorender ist es, dass die
Selbstbezeichnung als Opfer heute eine merk-
wiirdige Konjunktur erfahrt, wenn sich etwa die
Spitzen der rechtspopulistischen Parteien als
Opfer von Ausgrenzung oder von Ungleichbe-
handlung durch die Medien inszenieren. Aber
auch manche Mitglieder sozialer Bewegun-
gen scheinen sich von der Selbstdarstellung
als Opfer mehr Anerkennung zu versprechen.
Dagegen sind die Uberlebenden der Ver-
folgungen und Konzentrationslager der Nazis

Neue Wege 9.21

sehr zuriickhaltend mit der Verwendung des
Opferbegriffs. Hanna Mandel zum Beispiel,
eine Jiidin aus Ungarn, gebrauchte den Begriff
nur, wenn sie den gesellschaftlichen Sprachge-
brauch zitierte. Wenn sie aber von ihren Erfah-
rungen in Auschwitz sprach, kam es ihr darauf
an, sich nicht als ohnméchtiges Opfer zu ver-
stehen, sondern all die Akte der Solidaritat und
des Standhaltens im Lager nicht aus den Augen
zu verlieren — so prekdr sie gewesen sein moch-
ten.! Die Miinchnerin Anna Holzmann war
stolz darauf, dass sie sich bis zuletzt geweigert
hatte, ihre Wohnung preiszugeben, welche die
Nazis als «jiidischen Besitz» konfiszieren woll-
ten: «Das Einzige, was mich freut», schrieb sie,
«ist, dass keiner der Nazis mich erniedrigen
konnte, dass keiner von ihnen gemerkt hat, wie
ich innerlich gezittert habe. Das ist fiir mich die
grosste Genugtuung.»? Auch Imre Kertész, der
ungarische Literaturnobelpreistriger, bestand
darauf, dass Auschwitz nicht sein «Schicksal»
war, dass er kein wehrloses Opfer war, sondern
wie alle Menschen ein Recht haben musste,
gekampft zu haben und Sieger oder Verlierer
zu sein.3

Das sahen die Uberlebenden der NS-Ver-
folgung scharfer als viele andere: Zum Opfer
gemacht zu werden bedeutet nicht zuletzt,
der eigenen Wiirde beraubt zu werden. Des-
halb verteidigten sie so hartnickig ihre letz-
ten Handlungsmoglichkeiten, mit denen sie
den Nazis den Triumph streitig machten. Sie
hatten doch gekimpft! Sie hatten einander
Mut gemacht und Hilfe organisiert, wo es nur
moglich war. Sie hatten Widerstand geleistet.
Sooft sie hingegen als Opfer bezeichnet wur-
den, erlebten sie es so, als wiirden ihnen ihre
persdnlichen Geschichten und ihre Kimpfe um
Wiirde geraubt.

Jesus von Nazareth —
ein Opfer?

Hier gibt es — ohne irgendetwas gleichzuset-
zen — eine interessante Parallele zur Geschichte
des Jesus von Nazareth. Diese hat ja unsere
europdische Kultur und unseren Opferbegriff
tiefgreifend gepragt.

Jesus gehorte zu einer Bewegung, die nach
Wegen suchte, wie man unter den Bedingungen
der romischen Herrschaft menschenwiirdig
und gemiss der Tora — den gottlichen Geboten
der Bibel — leben konnte. Breite Schichten der
Bevolkerung litten unter driickenden Steuern,
Verarmung, militdrischer Gewalt und Hunger.
Jesus und seine Leute versuchten, Solidaritit
und Verantwortung fiireinander aufzubauen
und das Reich Gottes nicht aus den Augen zu

5



verlieren. In dieser Situation war alles politisch

und religios zugleich. Schon 6ffentlich Tora zu

lehren roch nach Aufruhr. Als Jesus im Tempel

von Jerusalem gegen das Geschift mit Opfer-
tieren protestierte (Mt 21,12.13), riskierte er viel.
Das Imperium Romanum verfolgte mit unnach-
giebiger Hirte alle, die Unruhe stifteten. Und

fiir solche, die des politischen Aufruhrs ver-
dichtig waren, gab es eine besonders abschre-
ckende Form der Hinrichtung: die Kreuzigung.
Jesus war nicht der Erste und nicht der Letzte,
dem dies widerfuhr. Er wurde verhaftet, abge-
urteilt und hingerichtet.

Auf der Suche nach dem Sinn dieses ent-
setzlichen Geschehens begannen spiter einige
Jesus-Glaubige, Jesus nicht mehr als Opfer der
romischen Herrschaft (lateinisch: victima) zu
sehen, sondern als sakrales Opfer (lateinisch:
sacrificium), als Sithnopfer fiir die Stinden der
Menschen. Wie die feministische Bibelwissen-
schaftlerin Elisabeth Schiissler Fiorenza fest-
hilt, haben die dltesten Jesusiiberlieferungen
das nicht vertreten: «Im Begriff Siihnopfer
kommen nicht Gottesverstidndnis und Gottes-
erfahrung der Jesusbewegung zum Ausdruck,
sondern er ist eine spatere kultische Inter-
pretation des gewaltsamen Todes Jesu. <Der»
Gott Jesu ist kein Gott, «der> Siihne verlangt
oder «dessen> Zorn durch Menschenopfer oder
Ritual besanftigt werden muss.»* Aber mit der
Zeit hat der Siithnopfer-Gedanke in der friih-
christlichen Bewegung doch Wurzeln geschla-
gen. Aus dem Skandal der politischen Hinrich-
tung wurde ein Heilsereignis.

Das aber raubte Jesus alles, was er getan
hatte und worum es ihm gegangen war. Er war
ja gerade kein passiv-wehrloses Opfer, das
keine Handlungsmoglichkeiten mehr sah — er
hatte iiberall im Land gesprochen und gezeigt,
wie ein Leben der gegenseitigen Unterstiitzung
und des Widerstands gemiss der Tora ausse-
hen kénnte. Er wollte den Menschen nahebrin-
gen, dass man sich auch in der Besatzungszeit
nicht in eine Opferrolle dringen lassen miisse,
dass man im Bunde mit dem Gott Israels alles
tun konnte, dass man Berge versetzen und
iibers Wasser gehen konnte, wenn man nur an
sich und die Gerechtigkeit Gottes glaubte. Er
hatte keine Konfrontation gescheut und sagte
noch am Kreuz: «Es ist vollbracht» (Joh 19,30).
Er war nicht gescheitert und hatte nicht vor der
Macht kapituliert. Dagegen war die Interpre-
tation seines Todes als Opfer, das die Welt
erloste, doch eine gewaltige Anderung der
Vorzeichen, unter denen sein Leben betrachtet
werden sollte.

Opfer bringen —
Opfer werden?

Je mehr das Christentum zur Erlsungsreligion
wurde, desto weniger dachten seine Anhén-
ger*innen daran, einer Bewegung fiir Gerech-
tigkeit anzugehoren. Sie verstanden sich eher
als Teil einer Gemeinschaft, der es um das per-
sonliche Seelenheil ging. In der Welt gab es

nichts mehr zu tun; durch den Opfertod Jesu

war schon alles vollbracht — und zwar «ein
fiir allemal» (Hebr 7,27). Es ging nur noch um

die kultische Erinnerung an das «Kreuzesop-
fer» und um das gehorsame «Kreuztragen» in
der Nachfolge Christi. Letzteres bestand im
Wesentlichen darin, sich in den Alltag zu fiigen,
die eigenen Leiden und Beschwernisse «wie

Jesus» geduldig zu tragen und sie Gott «dar-
zubringeny, sich «aufzuopfern». Vor allem von

Frauen wurde dieser Beweis der Frommigkeit

verlangt. Das von ihnen geforderte sacrificium

machte viele wieder zur victima, zum Opfer
jeglicher Art von Herrschaft. Das Leben der
«Erlosten» konnte zur Holle auf Erden wer-
den — ohne noch eine Sprache des Protests

dafiir zu haben.

Natiirlich geschah das nicht von heute auf
morgen, aber am Ende der Entwicklung war
die Theologie des Kreuzesopfers zu einem
zentralen Bestandteil des Christentums gewor-
den — in manchen Traditionen bis heute. So
lautet beispielsweise im derzeit geltenden
katholischen Messbuch eine Hochgebetser-
o0ffnung in der Osterzeit:

«In Wahrheit ist es wiirdig und recht, dir,
Vater, in diesen Tagen freudig zu danken, da
unser Osterlamm geopfert ist, Jesus Christus.
Er bringt sich dir allzeit fiir uns dar und steht
vordir als unser Anwalt. Denn einmal geopfert,
stirbt er nicht wieder, sondern lebt auf ewig als
das Lamm, das geschlachtet ist.»

Die Erlosung liegt — in dieser Tradition —
im Schlachten: Christus «lebt auf ewig als das
Lammy; er ist fiir alle Zeit der «Anwalt» der
ohnmichtigen christlichen Gldaubigen, der den
Zorn Gottes besinftigt. Die Glaubigen miis-
sen (und sollen!) nichts weiter tun als freu-
dig-passiv mitfithlen mit dem Kreuzesopfer
des «Herrn». Eine Art Mantra, das leidenden
Gldubigen von der Seelsorge oft nahegelegt
wurde, lautet: «Ich muss leiden, ich kann lei-
den, ich darf leiden.» So haben viele gelernt,
sich ins Opferdasein zu schicken. Wer darii-
ber hinaus selbst etwas in der Welt vollbrin-
gen oder gar verandern will, steht sogleich im
Verdacht, «Selbsterlosung» zu betreiben, was
so ziemlich das Unchristlichste sein muss, das
man sich vorstellen kann.

Neue Wege 9.21



Ausde
Skandal
der
politi-
schen
Hin-
richtun
wurde
ein Heils
ereignis

Natiirlich mehren sich heute — auch im Katho-
lizismus — die Stimmen, die es unertraglich
finden, wenn die grausame Folterung Jesu zu
etwas Positivem verkehrt wird, gar zu etwas,
das Heilsbedeutung hat. Gerade die Ausein-
andersetzung mit dem radikal Bosen, fiir das
Auschwitz steht, hat bei manchen (nicht bei
allen!) inzwischen zu einem Umdenken gefiihrt.
An die Stelle einer Theologie, nach der gedul-
dig ertragenes Leiden etwas Gutes sei, das Gott
gefiele, sollte dringend eine neue Erzdhlung
der Geschichte des Jesus von Nazareth treten.
Ein Blick in die Opfervorstellungen der Bibel
Israels, des «Tanach», den das Christentum in
sein Altes Testament aufgenommen hat, bietet
hierzu tiberraschende Perspektiven.

Opfer im
alten Israel

Im Tanach findet sich eine ganze Reihe unter-
schiedlicher Opfervorstellungen — auch sehr
schlichter, archaischer Auffassungen, wonach
die Menschen ihre Gottheiten erndhren oder
mit Tier- und Pflanzenopfern gnadig stimmen
miissten. Mit der Zeit aber wurde die Exo-
dus-Erfahrung — die Befreiung aus der Skla-
verei in Agypten — immer wichtiger in Israel.
In ihr zeigte sich alles in einem neuen Licht:
Ihr zufolge strafte der Gott Israels seine Leute
nicht mit Gefangenschaft und Zwangsarbeit,
sondern horte die Schreie der Versklavten und
kam, um sie zu befreien (Ex 3,7). Dieser Gott
wollte die Freiheit seiner Menschen und ihr
Wohlergehen. Man musste «ihn» nicht fiirch-
ten und mit Opfergaben bei Laune halten. Tat-
sachlich haben wir es hier mit einer Revolu-
tion der Gottesvorstellung zu tun: Dieser Gott
verlangte nicht Unterwerfung, sondern die
Bereitschaft, in die Freiheit aufzubrechen.
Dazu gehorte auch eine neue Vorstellung von
Opfer: das Dankopfer im Gedenken an die
Befreiung aus Agypten. In einer Notiz im Buch
Exodus, die zunichst anmutet wie eine blosse
Kultvorschrift, 1dsst sich die Verinderung gut
erkennen:

«Einen Altar von Erde mache mir, auf dem
du dein Brandopfer und Dankopfer, deine
Schafe, Ziegen und Rinder, opferst. An jedem
Ort, wo ich meines Namens gedenken lasse,
da will ich zu dir kommen und dich segnen»
(Ex 20,24).

Gott wird hier nicht durch ein Opferritual
um Gnade angegangen, sondern gesellt sich
aus freien Stiicken zu den Menschen, die sich
in einer feierlichen Zeremonie an sein Befrei-
ungshandeln erinnern. Sie schlachten dafiir
Schafe, Ziegen oder Rinder, also Tiere aus

7



Die Men
schen
versam-
melten
sich als
Freie um
ihren
Gott un
feierten
ihre
Freiheit.

der eigenen Zucht, die man fiir ein Festmahl
hernimmt, wenn ein hoher Gast kommt. Das
Fleisch wird Gott nicht im rohen Zustand vor-
gelegt; das Opfertier wird vielmehr gehiutet,
zerlegt und gesalzen: Es wird zubereitet. Mit
anderen Worten: Die Opferfeier, die nach die-
sem Text in Israel massgeblich sein soll, hat
die Form eines Gastmahls. Und Gott kommt
zu Besuch, um die Menschen zu segnen, nicht
als launische Gottheit, die gnddig gestimmt
werden miisste.’ Und die Menschen versam-
meln sich als Freie um ihren Gott und feiern
ihre Freiheit. IThrem Ritual haftet nichts Unter-
wiirfiges an.

Jesus stellte sich allem Anschein nach eben-
falls in diese Tradition. Einen Aussétzigen, den
er geheilt hat, erinnert er gleich daran, dafiirim
Tempel ein Dankopfer darzubringen (Mt 8,4) —
zur Feier der wiedergewonnenen Freiheit. Und
als Jesus seinen veringstigten Leuten auf dem
See Gennesaret entgegenkommt, erwartet er,
dass sie sich ebenfalls aufs Wasser wagen:
«Komm!», ruft er Petrus zu (Mt 14,22-33).
Ein Aufruf zur Uberwindung der Angst in der
Besatzungszeit —und zugleich eine Anspielung
auf den Exodus, als Gott dem Volk Israel in
die Freiheit vorausging und wollte, dass es den
Schritt ins Rote Meer wage und sein Sklav*in-
nendasein hinter sich lasse.®

Natiirlich wurzelt auch die Vorstellung
von Christus als Opferlamm im Tanach. Doch
der Gedanke, dass ein Opfertier geschlach-
tet wird, um fiir die Siinden der Menschen zu
biissen, gehort in die Tradition der Siithn- und
Schuldopfer, nicht in die Exodustradition. Das
Lamm, das in manchen jiidischen Familien zu
Pessach verzehrt wird, ist eine Erinnerung an
den Vorabend des Exodus und hat nichts mit
der Schuldopfertradition zu tun. Ich kann mir
nicht vorstellen, dass Jesus iiber die christliche
Opfervorstellung gliicklich gewesen wire. Wir
verstehen ihn besser, wenn wir ihn als Teil der
freiheitlichen Tradition des Exodus sehen ler-
nen. Dann kénnen auch die Evangelien gele-
sen werden als Einiibung in den Bund mit der
Macht Gottes, um sich von den Michten der
Unterdriickung nicht mehr zum Opfer machen
zu lassen — zur Unterstiitzung all jener, die tat-
sidchlich ohnmichtig sind. @

QO Norbert Reck, *1961, ist katholischer Theologe, freier
Autor und Ubersetzer. Er hat viele Jahre mit KZ-
Uberlebenden zusammengearbeitet und ist Mitglied
im Gesprichskreis Juden und Christen beim Zentral-
komitee der deutschen Katholiken. Er lebt mit seinem
Mann in Miinchen.

Neue Wege 9.21



Hanna Mandel: Beim Gehen entsteht der Weg. Gesprii-
che iiber das Leben vor und nach Auschwitz. Aufge-
zeichnet von Norbert Reck. Hamburg 2008, S.65—-94.

Anna Holzmann: Erlebnisse als Arierin jiidischen
Glaubens. In: Frank Beer / Markus Roth (Hrsg.): Von
der letzten Zerstorung. Die Zeitschrift «Fun letstn
churbn» der Jiidischen Historischen Kommission in
Miinchen 1946—1948. Berlin 2020, S. 627—631, hier
S.631.

Imre Kertész: Roman eines Schicksallosen. Reinbek
42001, S.282-285.

Elisabeth Schiissler Fiorenza: Zu ihrem Geddchtnis ...
Eine feministisch-theologische Rekonstruktionder
christlichen Urspriinge. Miinchen/Mainz 1988, S.176.

Alfred Marx: Opferlogik im alten Israel. In: Bernd

Janowski / Michael Welker (Hrsg.): Opfer. Theologische

und kulturelle Kontexte. Frankfurt am Main 2000,
S$.129-149.

Ausfiihrlicher dazu mein Buch: Der Jude Jesus und die
Zukunft des Christentums. Zum Riss zwischen Dogma
und Bibel. Ostfildern 2021, bes. Kapitel 6.

Neue Wege 9.21

Ich kann
mir nicht
vorstel-

len, dass










	Opfer, Ohnmacht, Widerstand

