
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 9

Artikel: Opfer, Ohnmacht, Widerstand

Autor: Reck, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Opfer,
Ohnmacht,
Widerstand

Norbert Reck

Einen Menschen als Opfer zu
bezeichnen, reduziert dessen
Lebensgeschichte auf Ohnmacht
und Leiden. Ist das mit Jesus
von Nazareth auch geschehen?
Die Konsequenzen der
Opfertheologie sind jedenfalls enorm.

Die Erfahrung, zum Opfer zu werden, kann
sich niemand ernsthaft wünschen: die ausweglose,

radikale Ohnmacht, in der Gewalt nur
noch erlitten, aber nicht mehr pariert werden
kann. Ich denke zum Beispiel an missbrauchte
Kinder, die in ihrer Lage wehrlos und völlig
allein sind. Umso verstörender ist es, dass die
Selbstbezeichnung als Opfer heute eine
merkwürdige Konjunktur erfährt, wenn sich etwa die
Spitzen der rechtspopulistischen Parteien als
Opfer von Ausgrenzung oder von Ungleichbehandlung

durch die Medien inszenieren. Aber
auch manche Mitglieder sozialer Bewegungen

scheinen sich von der Selbstdarstellung
als Opfer mehr Anerkennung zu versprechen.

Dagegen sind die Überlebenden der
Verfolgungen und Konzentrationslager der Nazis

sehr zurückhaltend mit der Verwendung des

Opferbegriffs. Hanna Mandel zum Beispiel,
eine Jüdin aus Ungarn, gebrauchte den Begriff
nur, wenn sie den gesellschaftlichen Sprachgebrauch

zitierte. Wenn sie aber von ihren
Erfahrungen in Auschwitz sprach, kam es ihr darauf
an, sich nicht als ohnmächtiges Opfer zu
verstehen, sondern all die Akte der Solidarität und
des Standhaltens im Lager nicht aus den Augen
zu verlieren - so prekär sie gewesen sein mochten.1

Die Münchnerin Anna Holzmann war
stolz darauf, dass sie sich bis zuletzt geweigert
hatte, ihre Wohnung preiszugeben, welche die
Nazis als «jüdischen Besitz» konfiszieren wollten:

«Das Einzige, was mich freut», schrieb sie,
«ist, dass keiner der Nazis mich erniedrigen
konnte, dass keiner von ihnen gemerkt hat, wie
ich innerlich gezittert habe. Das ist für mich die
grösste Genugtuung.»2 Auch Imre Kertész, der
ungarische Literaturnobelpreisträger, bestand
darauf, dass Auschwitz nicht sein «Schicksal»
war, dass er kein wehrloses Opfer war, sondern
wie alle Menschen ein Recht haben musste,
gekämpft zu haben und Sieger oder Verlierer
zu sein.3

Das sahen die Überlebenden der NS-Ver-
folgung schärfer als viele andere: Zum Opfer
gemacht zu werden bedeutet nicht zuletzt,
der eigenen Würde beraubt zu werden. Deshalb

verteidigten sie so hartnäckig ihre letzten

Handlungsmöglichkeiten, mit denen sie
den Nazis den Triumph streitig machten. Sie
hatten doch gekämpft! Sie hatten einander
Mut gemacht und Hilfe organisiert, wo es nur
möglich war. Sie hatten Widerstand geleistet.
Sooft sie hingegen als Opfer bezeichnet wurden,

erlebten sie es so, als würden ihnen ihre
persönlichen Geschichten und ihre Kämpfe um
Würde geraubt.

Jesus von Nazareth -
ein Opfer?

Hier gibt es - ohne irgendetwas gleichzusetzen

- eine interessante Parallele zur Geschichte
des Jesus von Nazareth. Diese hat ja unsere
europäische Kultur und unseren Opferbegriff
tiefgreifend geprägt.

Jesus gehörte zu einer Bewegung, die nach
Wegen suchte, wie man unter den Bedingungen
der römischen Herrschaft menschenwürdig
und gemäss der Tora - den göttlichen Geboten
der Bibel - leben konnte. Breite Schichten der
Bevölkerung litten unter drückenden Steuern,
Verarmung, militärischer Gewalt und Hunger.
Jesus und seine Leute versuchten, Solidarität
und Verantwortung füreinander aufzubauen
und das Reich Gottes nicht aus den Augen zu

Neue Wege 9.21 5



verlieren. In dieser Situation war alles politisch
und religiös zugleich. Schon öffentlich Tora zu
lehren roch nach Aufruhr. Als Jesus im Tempel
von Jerusalem gegen das Geschäft mit Opfertieren

protestierte (Mt21,12.13), riskierte er viel.
Das Imperium Romanum verfolgte mit
unnachgiebiger Härte alle, die Unruhe stifteten. Und
für solche, die des politischen Aufruhrs
verdächtig waren, gab es eine besonders abschreckende

Form der Hinrichtung: die Kreuzigung.
Jesus war nicht der Erste und nicht der Letzte,
dem dies widerfuhr. Er wurde verhaftet,
abgeurteilt und hingerichtet.

Auf der Suche nach dem Sinn dieses
entsetzlichen Geschehens begannen später einige
Jesus-Gläubige, Jesus nicht mehr als Opfer der
römischen Herrschaft (lateinisch: victima) zu
sehen, sondern als sakrales Opfer (lateinisch:
sacrificium), als Sühnopfer für die Sünden der
Menschen. Wie die feministische Bibelwissen-
schaftlerin Elisabeth Schüssler Fiorenza
festhält, haben die ältesten Jesusüberlieferungen
das nicht vertreten: «Im Begriff Sühnopfer
kommen nicht Gottesverständnis und
Gotteserfahrung der Jesusbewegung zum Ausdruck,
sondern er ist eine spätere kultische
Interpretation des gewaltsamen Todes Jesu. <Der>

Gott Jesu ist kein Gott, <der> Sühne verlangt
oder <dessen> Zorn durch Menschenopfer oder
Ritual besänftigt werden muss.»4 Aber mit der
Zeit hat der Sühnopfer-Gedanke in der
frühchristlichen Bewegung doch Wurzeln geschlagen.

Aus dem Skandal der politischen Hinrichtung

wurde ein Heilsereignis.
Das aber raubte Jesus alles, was er getan

hatte und worum es ihm gegangen war. Er war
ja gerade kein passiv-wehrloses Opfer, das
keine Handlungsmöglichkeiten mehr sah - er
hatte überall im Land gesprochen und gezeigt,
wie ein Leben der gegenseitigen Unterstützung
und des Widerstands gemäss der Tora aussehen

könnte. Er wollte den Menschen nahebringen,

dass man sich auch in der Besatzungszeit
nicht in eine Opferrolle drängen lassen müsse,
dass man im Bunde mit dem Gott Israels alles
tun konnte, dass man Berge versetzen und
übers Wasser gehen konnte, wenn man nur an
sich und die Gerechtigkeit Gottes glaubte. Er
hatte keine Konfrontation gescheut und sagte
noch am Kreuz: «Es ist vollbracht» (Joh 19,30).
Er war nicht gescheitert und hatte nicht vor der
Macht kapituliert. Dagegen war die Interpretation

seines Todes als Opfer, das die Welt
erlöste, doch eine gewaltige Änderung der
Vorzeichen, unter denen sein Leben betrachtet
werden sollte.

Opfer bringen -
Opfer werden?

Je mehr das Christentum zur Erlösungsreligion
wurde, desto weniger dachten seine Anhän-
ger*innen daran, einer Bewegung für Gerechtigkeit

anzugehören. Sie verstanden sich eher
als Teil einer Gemeinschaft, der es um das
persönliche Seelenheil ging. In der Welt gab es
nichts mehr zu tun; durch den Opfertod Jesu

war schon alles vollbracht - und zwar «ein
für allemal» (Hebr 7,27). Es ging nur noch um
die kultische Erinnerung an das «Kreuzesopfer»

und um das gehorsame «Kreuztragen» in
der Nachfolge Christi. Letzteres bestand im
Wesentlichen darin, sich in den Alltag zu fügen,
die eigenen Leiden und Beschwernisse «wie
Jesus» geduldig zu tragen und sie Gott
«darzubringen», sich «aufzuopfern». Vor allem von
Frauen wurde dieser Beweis der Frömmigkeit
verlangt. Das von ihnen geforderte sacrificium
machte viele wieder zur victima, zum Opfer
jeglicher Art von Herrschaft. Das Leben der
«Erlösten» konnte zur Hölle auf Erden werden

- ohne noch eine Sprache des Protests
dafür zu haben.

Natürlich geschah das nicht von heute auf
morgen, aber am Ende der Entwicklung war
die Theologie des Kreuzesopfers zu einem
zentralen Bestandteil des Christentums geworden

- in manchen Traditionen bis heute. So
lautet beispielsweise im derzeit geltenden
katholischen Messbuch eine Hochgebetseröffnung

in der Osterzeit:
«In Wahrheit ist es würdig und recht, dir,

Vater, in diesen Tagen freudig zu danken, da
unser Osterlamm geopfert ist, Jesus Christus.
Er bringt sich dir allzeit für uns dar und steht
vor dirals unserAnwalt. Denn einmalgeopfert,
stirbt er nicht wieder, sondern lebt aufewig als
das Lamm, das geschlachtet ist.»

Die Erlösung liegt - in dieser Tradition -
im Schlachten: Christus «lebt auf ewig als das

Lamm»; er ist für alle Zeit der «Anwalt» der
ohnmächtigen christlichen Gläubigen, der den
Zorn Gottes besänftigt. Die Gläubigen müssen

(und sollen!) nichts weiter tun als
freudig-passiv mitfühlen mit dem Kreuzesopfer
des «Herrn». Eine Art Mantra, das leidenden
Gläubigen von der Seelsorge oft nahegelegt
wurde, lautet: «Ich muss leiden, ich kann
leiden, ich darf leiden.» So haben viele gelernt,
sich ins Opferdasein zu schicken. Wer darüber

hinaus selbst etwas in der Welt vollbringen

oder gar verändern will, steht sogleich im
Verdacht, «Selbsterlösung» zu betreiben, was
so ziemlich das Unchristlichste sein muss, das

man sich vorstellen kann.

6 Neue Wege 9.21



Aus derr
Skandal
der

politischen

Hin-
richtunç
wurde
ein Heils
ereignis

Natürlich mehren sich heute - auch im
Katholizismus — die Stimmen, die es unerträglich
finden, wenn die grausame Folterung Jesu zu
etwas Positivem verkehrt wird, gar zu etwas,
das Heilsbedeutung hat. Gerade die
Auseinandersetzung mit dem radikal Bösen, für das
Auschwitz steht, hat bei manchen (nicht bei
allen!) inzwischen zu einem Umdenken geführt.
An die Stelle einer Theologie, nach der geduldig

ertragenes Leiden etwas Gutes sei, das Gott
gefiele, sollte dringend eine neue Erzählung
der Geschichte des Jesus von Nazareth treten.
Ein Blick in die Opfervorstellungen der Bibel
Israels, des «Tanach», den das Christentum in
sein Altes Testament aufgenommen hat, bietet
hierzu überraschende Perspektiven.

Opfer im
alten Israel

Im Tanach findet sich eine ganze Reihe
unterschiedlicher Opfervorstellungen - auch sehr
schlichter, archaischer Auffassungen, wonach
die Menschen ihre Gottheiten ernähren oder
mit Tier- und Pflanzenopfern gnädig stimmen
müssten. Mit der Zeit aber wurde die
Exodus-Erfahrung - die Befreiung aus der Sklaverei

in Ägypten - immer wichtiger in Israel.
In ihr zeigte sich alles in einem neuen Licht:
Ihr zufolge strafte der Gott Israels seine Leute
nicht mit Gefangenschaft und Zwangsarbeit,
sondern hörte die Schreie der Versklavten und
kam, um sie zu befreien (Ex 3,7). Dieser Gott
wollte die Freiheit seiner Menschen und ihr
Wohlergehen. Man musste «ihn» nicht fürchten

und mit Opfergaben bei Laune halten.
Tatsächlich haben wir es hier mit einer Revolution

der Gottesvorstellung zu tun: Dieser Gott
verlangte nicht Unterwerfung, sondern die
Bereitschaft, in die Freiheit aufzubrechen.
Dazu gehörte auch eine neue Vorstellung von
Opfer: das Dankopfer im Gedenken an die
Befreiung aus Ägypten. In einer Notiz im Buch
Exodus, die zunächst anmutet wie eine blosse
Kultvorschrift, lässt sich die Veränderung gut
erkennen:

«Einen Altar von Erde mache mir, auf dem
du dein Brandopfer und Dankopfer, deine
Schafe, Ziegen und Rinder, opferst. An jedem
Ort, wo ich meines Namens gedenken lasse,
da will ich zu dir kommen und dich segnen»
(Ex 20,24).

Gott wird hier nicht durch ein Opferritual
um Gnade angegangen, sondern gesellt sich
aus freien Stücken zu den Menschen, die sich
in einer feierlichen Zeremonie an sein
Befreiungshandeln erinnern. Sie schlachten dafür
Schafe, Ziegen oder Rinder, also Tiere aus

7



Die
Menschen

versammelten

sich als
Freie um
ihren
Gott une
feierten
ihre
Freiheit.

der eigenen Zucht, die man für ein Festmahl
hernimmt, wenn ein hoher Gast kommt. Das
Fleisch wird Gott nicht im rohen Zustand
vorgelegt; das Opfertier wird vielmehr gehäutet,
zerlegt und gesalzen: Es wird zubereitet. Mit
anderen Worten: Die Opferfeier, die nach
diesem Text in Israel massgeblich sein soll, hat
die Form eines Gastmahls. Und Gott kommt
zu Besuch, um die Menschen zu segnen, nicht
als launische Gottheit, die gnädig gestimmt
werden müsste.5 Und die Menschen versammeln

sich als Freie um ihren Gott und feiern
ihre Freiheit. Ihrem Ritual haftet nichts
Unterwürfiges an.

Jesus stellte sich allem Anschein nach ebenfalls

in diese Tradition. Einen Aussätzigen, den
er geheilt hat, erinnert er gleich daran, dafür im
Tempel ein Dankopfer darzubringen (Mt 8,4) -
zur Feier der wiedergewonnenen Freiheit. Und
als Jesus seinen verängstigten Leuten auf dem
See Gennesaret entgegenkommt, erwartet er,
dass sie sich ebenfalls aufs Wasser wagen:
«Komm!», ruft er Petrus zu (Mt 14,22-33).
Ein Aufruf zur Überwindung der Angst in der
Besatzungszeit - und zugleich eine Anspielung
auf den Exodus, als Gott dem Volk Israel in
die Freiheit vorausging und wollte, dass es den
Schritt ins Rote Meer wage und sein
Sklavinnendasein hinter sich lasse.6

Natürlich wurzelt auch die Vorstellung
von Christus als Opferlamm im Tanach. Doch
der Gedanke, dass ein Opfertier geschlachtet

wird, um für die Sünden der Menschen zu
büssen, gehört in die Tradition der Sühn- und
Schuldopfer, nicht in die Exodustradition. Das
Lamm, das in manchen jüdischen Familien zu
Pessach verzehrt wird, ist eine Erinnerung an
den Vorabend des Exodus und hat nichts mit
der Schuldopfertradition zu tun. Ich kann mir
nicht vorstellen, dass Jesus über die christliche
Opfervorstellung glücklich gewesen wäre. Wir
verstehen ihn besser, wenn wir ihn als Teil der
freiheitlichen Tradition des Exodus sehen
lernen. Dann können auch die Evangelien gelesen

werden als Einübung in den Bund mit der
Macht Gottes, um sich von den Mächten der
Unterdrückung nicht mehr zum Opfer machen
zu lassen - zur Unterstützung all jener, die
tatsächlich ohnmächtig sind. •
O Norbert Reck, *1961, ist katholischer Theologe, freier

Autor und Übersetzer. Er hat viele Jahre mit KZ-
Überlebenden zusammengearbeitet und ist Mitglied
im Gesprächskreis Juden und Christen beim
Zentralkomitee der deutschen Katholiken. Er lebt mit seinem
Mann in München.

Neue Wege 9.21



1 Hanna Mandel: Beim Gehen entsteht der Weg. Gesprä¬
che über das Leben vor und nach Auschwitz.
Aufgezeichnet von Norbert Reck. Hamburg 2008, S.65 -94.

2 Anna Holzmann: Erlebnisse als Arierin jüdischen
Glaubens. In: Frank Beer / Markus Roth (Hrsg.): Von
der letzten Zerstörung. DieZeitschrift «Fun letstn
churbn» derJüdischen Historischen Kommission in
München 1946-1948. Berlin2020, S.627- 631, hier
S.631.

3 Imre Kertész: Roman eines Schicksallosen. Reinbek
42001, S.282-285.

4 Elisabeth Schüssler Fiorenza: Zu ihrem Gedächtnis...
Eine feministisch-theologische Rekonstruktion der
christlichen Ursprünge. München/Mainz 1988, S. 176.

5 Alfred Marx: Opferlogik im alten Israel. In: Bernd
Janowski / Michael Welker (Hrsg.): Opfer. Theologische
und kulturelle Kontexte. Frankfurt am Main 2000,
S. 129-149.

6 Ausführlicher dazu mein Buch: Der Jude Jesus und die
Zukunft des Christentums. Zum Riss zwischen Dogma
undBibel. Ostfildern 32021, bes. Kapitel 6.

Neue Wege 9.21

Ith kann
mir nichl
vorstellen,

dass
Jesus
über die
christliche

Opfer-
vorStellung

glücklich
wäre.






	Opfer, Ohnmacht, Widerstand

