Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 7-8

Artikel: Religiositat oder Spiritualitat?

Autor: Wild, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiositat
oder
Spiritualitat?

Thomas Wild

Die religiose Vielfalt ist kaum
mehr iiberschaubar. Die
Suche nach Spiritualitit ist ein
markantes Phianomen. Der
Aufschwung von Palliative Care
und Spiritual Care kann im
Kontext gesellschaftlicher
Prozesse verstanden werden.
Kritische Uberlegungen
aufgrund soziologischer Per-
spektiven dringen sich auf.

Einsichten der Soziologie wurden im
interprofessionellen Diskurs um Spiri-
tualitdt und Spiritual Care bisher kaum
beriicksichtigt. Fiir diesen Diskurs istdie
Religionssoziologie von Peter L. Berger,
dem 2017 verstorbenen US-Soziologen
und Theologen mit jiidischen Wurzeln
und christlich-konfessionellem Hinter-
grund, interessant. Die meisten Men-
schen in der westlichen Hemisphire
begegnen, so Berger, «stindig Weltan-
schauungen, Wertesystemen und Lebens-
weisen [...], die sich von denen unter-
scheiden, mit denen sie aufgewachsen
sind» (Berger 2011, S.13). Wir leben
heute nebeneinander in unterschied-
lichen Uberzeugungsgemeinschaften
(«communities of meaning»), religio-
sen oder nichtreligiGsen, fiir die wir uns
mehr oder weniger bewusst entscheiden
konnen. Im Unterschied zu vorhergehen-
den Generationen sind diese Zugehorig-
keitenkeine Selbstverstiandlichkeit mehr.
Etwas vereinfacht lautet Bergers These
seit den spdten 1990er Jahren: Kenn-
zeichnend fiir die Moderne sind Prozesse
der Differenzierung und der Pluralisie-
rung. Pluralisierung heisst auch Relati-
vierung. Die Relativierung betrifft alle
kognitiven und normativen Definitionen

Neue Wege 7/8.21

der Wirklichkeit, trifft aber die Religion
besonders krass (vgl. Berger 2011, S. 15).
Die letzten Jahrzehnte haben Berger
recht gegeben. Religion ist mitnichten
verschwunden, sondern hat sich mannig-
faltig in Formen, Systemen und Subsys-
temen ausdifferenziert.

Die Tendenzen gestalten sich konti-
nental und zum Teil auch national sehr
unterschiedlich aus. Wihrend sich in
den USA ein medienwirksamer und poli-
tisch konservativer Evangelikalismus
breitmacht, haben in den siidamerikani-
schen Landern die pfingstlich und charis-
matisch orientierten Gruppierungen star-
ken Zulauf, Auch in afrikanischen Staaten
wichst eine christlich impragnierte Spiri-
tualitdt, wahrend in vielen europidischen
Staaten die Kirchen massiv an Mitglie-
dern verlieren und Elemente aus ande-
ren religiosen Traditionen in spirituelle
«Praxisgemeinschaften» aufgenommen
werden.

Fiir die Entwicklungen in Mitteleu-
ropa werden im Wesentlichen drei Griinde
angefiihrt (vgl. Stolz/Konemann 2014):

Erstens hat die historische und giiter-
herrschaftliche Sikularisierung im 18.
und 19.Jahrhundert einen Prozess einge-
leitet, der im modernen, religionsneutra-
len Sozialstaat eine eigene Form gefun-
den hat. Die ehemals christlichen und
kirchlichen Legitimationen sind iiberfliis-
sig geworden. Rechts- und Bildungssys-
teme, aber auch sozialdiakonische Berei-
che haben sich dem Einfluss der Kirchen
entzogen und sind teilweise zu unabhén-
gigen, freiwirtschaftlich und selbstorga-
nisierten Institutionen geworden.

Zweitens wurden durch die Individua-
lisierung in modernen Gesellschaftsfor-
men Religiositdt und Glaubensangelegen-
heiten zur Privatsache. Die biirgerliche
Gesellschaft iiberldsst die Wahl und Aus-
iibung oder Ablehnung der Religion der
Freiheit der/des Einzelnen und befreit
diese damit auch von religios motivier-
ten Zwingen und Zwangsgemeinschaften
(«cuius regio, eius religio»).

Drittens orientiert sich die Deutungs-
hoheit Einzelner zunehmend am regulier-
ten Markt. In den Schaufenstern des reli-
giosen und spirituellen Marktangebots
liegen vor allem Methoden zur Optimie-
rung von korperlichem und seelischem
Wohlgefiihl und solche zur Bewusstseins-
erweiterung. Die niedrigschwelligen und
individuell gestaltbaren Anwendungen

37



konnen bei Bedarf mit religiosen Versatz-
stiicken verkniipft werden.

Individuelle Suche
nach Spiritualitat

Nimmt man den Containerbegriff «Spi-
ritualitdt» als Ausdruck einer populdren
Mischform von Sakralem und Sikularem,
bestétigt sich Bergers These: Die Suche
nach Spiritualitit stellt eine neue Sozial-
form dar. Und: Traditionelle Religionen
verschwinden nicht, sondern vermischen
sich mit nichtreligidsen Deutungsmus-
tern. Bei der interprofessionellen Zusam-
menarbeit im Gesundheitswesen zeigt
sich deutlich, dass die Verwendung des
Spiritualitdtsbegriffs lingst nicht mehr
als Modeerscheinung oder als randstin-
diges Sprachphinomen betrachtet wer-
den kann. Sie ist vielmehr Ausdruck eines
Paradigmenwechsels: einer Transforma-
tion, die nicht mehr nur subjektive Erfah-
rungen, sondern das Selbstverstindnis
ganzer Kulturen betrifft.

Der spiritual turn lasst sich schon seit
den 1960er Jahren als Gegenbewegung
zur rein naturwissenschaftlich ausgerich-
teten Medizin und rational orientierten
Weltbildern verstehen (vgl. Mezger 2018,
S.18). Mit dem Aufschwung der Pallia-
tive Care hielt «Spiritualitit» Einzug ins
Gesundheitswesen, breitete sich durch
die palliativmedizinischen Einrichtun-
gen auf die gesamte Health Care aus und
erhielt vermehrt auch Beachtung in medi-
zinischen Journals. Religion und Religio-
sitdt werden in einen klar abgegrenzten
Rahmen verwiesen, wahrend Spirituali-
tat mit postmodernen Vorstellungen von
innerem Wachstum und ganzheitlicher
Heilung verbunden wird. Akteur*innen
im Gesundheitswesen sollen die spiritu-
ellen Bediirfnisse der Patient*innen nicht
nur bedienen, sondern sich mit diesen
auch identifizieren konnen.

Wihrend die Medikalisierung des
Sterbens im Laufe des 20.Jahrhunderts
fiir eine Ausdifferenzierung des medizi-
nischen Systems stand (vgl. Liiddeckens
2012, S.283 f), sind das Aufkommen
der Alternativmedizin und die Thema-
tisierung von Spiritualitdt Ausdruck
einer Uberwindung dieser rein funktio-
nalen Differenzierung (vgl. Knoblauch
2005, S.129 f). Krankheits- und Sterbe-
prozesse gelangen unabhingig von reli-
gioser Zugehorigkeit in den Fokus der

38

Aufmerksamkeit. Die Bediirfnisse der
Betroffenen werden unter dem «Label»
Spiritualitit wahrgenommen. Gesund-
heit wird nun nicht mehr als Abwesen-
heit von Krankheit verstanden, sondern
als Lebensform und Lebensstil, die die
Pflege und Erhaltung von Korper, Geist
und Seele umfassen.!

Der spiritual turn ist Teil eines subjec-
tive turn (Linda Woodhead): Gegeniiber
kulturell und institutionell vermittelten
Gewissheiten stehen nun die individuel-
len Suchstrategien im Mittelpunkt. Glau-
bensinhalte sind nur noch Argumente,
wenn sie plausibilisiert werden kénnen
oder wenn sie mit dem gefiihlten Erleben
iibereinstimmen. Uberzeugungen, indivi-
duelle Erfahrungen und Deutungen wer-
den zu einer «bricolage» (Claude Lévi-
Strauss) zusammengefiigt. Die spirituelle
«Patchwork-Identitit» (Heiner Keupp)
setzt sich dabei aus religiosen und nicht-
religiosen Teilidentititen zusammen. Die
Verkniipfung ldsst deren Herkunft oft
nicht mehr erkennen.?

«Believing without belonging» nannte
die britische Soziologin Grace Davie das
Phinomen der ungebundenen Religiosi-
tit. Die religiose beziehungsweise spiri-
tuelle Identitat wachst und verandert sich
mit den unterschiedlichen Kontexten, in
denen ich lebe und arbeite. Die Anbin-
dung an eine Institution und die Einbin-
dung in deren Traditionen, Sitten und
Rituale wird zur Nebensache. Die gewon-
nene Unverbindlichkeit beinhaltet Unab-
hangigkeit und fordert die «Selbstexposi-
tion» (Michel Foucault): So, wie ich selber
wahle, wann ich mich klassischer Musik,
dem Jazz oder dem Pop zuwende, wihle
ich auch aus der Vielfalt traditioneller,
alternativer und populdrer Angebote aus,
was mir spirituell entspricht. Der Nutzen
spiritueller Gesinnung wird vornehmlich
durch das eigene Gutdiinken validiert.

Die spirituelle Gesinnung muss aller-
dings nicht zwingend einem Individu-
alismus und Subjektivismus verhaftet
bleiben. Sie kann sich auch in die beste-
henden Institutionen zu integrieren ver-
suchen und damit Transformationspro-
zesse innerhalb traditioneller Religiositét
unterstiitzen. Die individuell entdeckte
Spiritualitdt kann sich in Gruppen von
Gleichgesinnten bestitigen lassen und
in meditative, kognitive oder karitative
Engagements einfliessen. Sie kann, wie
die sozialen Medien und die Werbung

Neue Wege 7/8.21



zeigen, zum Gegenstand von Offentlich-
keit (public religion) werden.

Fliessende Uberginge

Die Unterteilung von Transzendenz und
Immanenz, wie sie noch Niklas Luhmann
vertreten hat, wirkt durch die Codierung
unzdhliger Angebote und Phinomene
durch Spiritualitdt iiberholt: Fiir die
meisten Menschen «gibt es keine starre
Dichotomie des «Entweder-oder> zwi-
schen Glauben und Sdkularem, sondern
vielmehr eine fliessende Konstruktiondes
«Sowohl-als-auch»» (Berger 2015, S.9.).
Ein jugendlicher Patient antwortet auf
die Frage, ob er einen Bezug zu Religion
und Spiritualitdt habe: «Ja, ich glaube
an mein Snowboard.» Man kann das als
renitente Reaktion werten. Das Statement
kann aber auch zum Ausdruck bringen,
wie der Jugendliche seinen Flow, seine
Gliicksgefiihle und moglicherweise auch
seine Dankbarkeit dem Leben gegeniiber
erfahrt. Fiir andere Menschen geschieht
dies auf Bergtouren, Waldspaziergdangen
oder bei Gartenarbeiten.

Die Zunahme «hybrider Phinomene»
(Stolz/Kénemann 2014, S.216) macht
deutlich, dass in einem Kollektiv nicht
mehr eindeutig ist, was als «spiritu-
ell» gilt. Was der einen Person spirituell
bedeutsam ist, ist fiir eine andere banal
und profan. Das lenkt den Fokus auf ein
altes, religionsgeschichtlich bekanntes
Phidnomen: Das Spirituelle manifestiert
sich im Leiblichen. Diese Verbindung
ist fiir die jiidisch-christliche Tradition
gar konstitutiv. Essen, Trinken und Fei-
ern beispielsweise sind in vielen religi-
Osen Traditionen heilige Handlungen.
Und umgekehrt: In gesundheitlichen
Krisen machen wir die Erfahrung, dass
nicht nur der Kérper, sondern auch der
«Lebensfluss» ins Stocken gerit. Auch
die existenzielle Innenseite eines Men-
schen wird in Mitleidenschaft gezogen
und beeintrachtigt.

Untersuchungen zeigen, dass Men-
schen, die sich selber als spirituell
bezeichnen, durch das breite Angebot
des spirituellen Markts tiberfordert wer-
den konnen (vgl. Mezger 2018, S. 143 f).
Einige vermissen die Integration in sozi-
ale Kontexte ausserhalb ihrer spirituellen
«retreats». Tatjana Schnell folgert daraus,
dass Menschen nicht nur institutionell
verfassten Religionen, sondern ebenso

Neue Wege 7/8.21

der wenig konturierten Spiritualitét
gegeniiber ambivalent sind (vgl. Schnell
2012, S.39). Spiritualitit ist ebenso wie
Religiositit eine orientierungsbediirftige
Lebenspraxis, die gemeinsam eingeiibt
und ausgeiibt sein will.

Die Abgrenzung von Spiritualitat
gegeniiber Religiositit iibersieht zudem,
dass auch Glaubensvorstellungen und
religiés motivierte Handlungsstrate-
gien stark subjekt- und erfahrungsbe-
zogen sind (vgl. Mezger 2018, S.185).
Glaube ist auch unter Anhénger*innen
einer Religionsgemeinschaft eine sub-
jektive und zutiefst eklektische Angele-
genheit. So werden beispielsweise unter
christlich Glaubenden Elemente aus der
jidisch-christlichen Tradition sehr sub-
jektiv gewichtet, angeeignet oder auch
einfach ignoriert.

Die Religionsgeschichte zeigt, wie
fliessend verschiedene Religionskon-
zepte ineinander iibergegangen sind und
sich beeinflusst haben, wie sinnstiftende
Erzihlungen redigiert und ethische Nor-
men kontextualisiert wurden (vgl. Heim-
bach-Steins/Kénemann 2019, S.9). Reli-
gionen und Religiositit haben sich immer
transformiert, wenn auch deutlich langsa-
mer als heute. Steigende Mobilitit durch
Warentransport und Massentourismus,
globalisierte Kommunikationstechnik und
Migrationsbewegungen erméglichen heute
Transformationsprozesse wie nie zuvor.
Die Migration von Wissen, Daten und Wer-
ten durchdringt auch religiose Systeme.3

Religiositdt und Spiritualitdt sind
Ausgestaltungen von iiberlieferten und
geglaubten «Codes». Aberglauben,
Ahnenkult und Reliquienverehrung des
Mittelalters unterscheiden sich diesbe-
ziiglich nur graduell von Manifestationen
charismatischer Versammlungen, mysti-
schen Erfahrungen auf Pilgerwegen und
Out-of-body-Erlebnissen in Meditations-
kursen. Umstritten hingegen sind die nor-
mativen Implikationen und die damit ein-
hergehenden Vereinnahmungstendenzen
durch Markt, Medien und Medizin. Nicht
etwa, weil religiose Stakeholder einen
Alleinanspruch auf Spiritualititskon-
zepte hitten. Sondern weil die Errungen-
schaften der Moderne (Differenzierung,
Pluralisierung, Relativierung) zu kei-
nem vertieften Diskurs iiber die Plausi-
bilitdt von Glaubensaussagen und iiber
die Legitimation von Uberzeugungsge-
meinschaften fiihren, wenn Religiositit

39



und Religionszugehorigkeit kategorisch
durch «Spiritualitit» ersetzt werden.*

Relevanz religioser
Traditionen

Die Anbindung des Glaubens an religi-
Ose Traditionen hat eine das Individuelle
sowohl kritisch begrenzende wie auch
erweiternde, transzendierende Kraft. Tra-
ditionen, die basisdemokratisch reflek-
tiert, verhandelt und erneuert werden,
wohnt eine progressive Dynamik inne, die
in gesellschaftspolitischen Auseinander-
setzungen bedeutsam wird. Kirchen etwa,
die 2020 Stellung fiir die Konzernverant-
wortungsinitiative bezogen und nicht dem
neoliberalen Slogan aufgesessen sind, sie
miissten alle Mitglieder und Uberzeugun-
genreprasentieren und sich darum in Stel-
lungnahmen zuriickhalten, sind politisch
relevante Korperschaften.

Aus relevanten Korperschaften bezie-
hen wir unsere Identititen. Wiirden wir
unsere intergenerationellen Prigungen
nicht mehr beriicksichtigen und unsere
Identitdten nur noch aus der eigenen Bio-
grafie beziehen wollen, wire das zwei-
fellos ein herber Verlust an Verstehens-
zusammenhingen und an Informationen
zu unserer sozialen und kulturellen Iden-
titat. Riickt die spirituelle Verfasstheit
anstelle der Religionen in den Fokus
des gesellschaftlichen Interesses, wird
zumindest die Tendenz gendhrt, bewihrte
Wertesysteme und kollektive Identititen
zu vernachldssigen. Die franzosische
Soziologin Dani¢le Hervieu-Léger (2004,
S. 44) spricht gar von einem kulturellen
Gedidchtnisschwund (wortlich: «amné-
sie»), der mit dem Riickgang konfessio-
neller Religionen einhergeht.

Wie aber konnen Bedeutungen, die
in narrativer und symbolischer Gestalt
historisch iiberliefert wurden, innerhalb
aktueller sozialer Kontexte vermittelt
werden? Die gegenseitige Durchdrin-
gung von individueller Lebenswirklich-
keit und kollektiver Weltdeutung ist nicht
nur kulturgeschichtlich bedeutsam, son-
dern bleibt auch fiir das ethische Handeln
in einer pluralistischen Welt hochrelevant.
Denn die alten Texte der Bibel sind Zeug-
nisse der Suche nach dem Guten, das in
Beziehung zu Gott, zu den Unterdriickten
und zur Erde gesetzt wird.

Sind es nicht gerade die Veror-
tungen in den transkulturellen und

40

intergenerationellen Uberlieferungen,
die uns zu einem tieferen Verstindnis des

Lebens und unserer Welt verhelfen? Das

betrifft weniger die dogmatischen Lehr-
gebaude westlicher Theologien, vielmehr
Erzidhlungen und Gleichnisse, in denen
sich verborgene Zusammenhinge entde-
cken lassen. Im Lesen oder HOren einer
Geschichte begegnen uns Moglichkeiten,
die komplexen Phianomene des menschli-
chen Zusammenlebens, aber auch unseres

Okosystems, als etwas Gutes und Bedroh-
tes, als etwas Tragendes und uns Heraus-
forderndes zu verstehen.

In Europa haben Kirchen, jiidische
Gemeinden und inzwischen auch der
Reformislam eine sozialintegrative und —
fundamentalistischen und rassistischen
Gruppierungen gegeniiber — kontrastie-
rende Bedeutung. Solide Aus- und Wei-
terbildungen erméglichen Akteur*innen
nicht nur einen sensiblen Umgang mit
historischen, literarischen, religiosen
und kulturellen Uberlieferungen, son-
dern ebenso mit den verschiedenen Iden-
tititen und Prigungen einer multikultu-
rellen Gesellschaft. Die transkulturellen
Beziige fiihren iiber modische Fragestel-
lungen und populdre Antworten hinaus
und er6ffnen neue Horizonte (vgl. Wild
2021, S.136 ff). Das Faktische kann aus
sich heraus keine normative Geltung
beanspruchen. Glaubensnarrative hinge-
gen tragen ein Potenzial an Verstehens-
modellen gelungener und misslungener
sozialer Verantwortlichkeit in sich. Schon
als solche bilden sie eine Alternative zu
populirer Religiositdt und Spiritualitit. @

(O Thomas Wild, *1961, ist Geschiftsleiter der
Aus- und Weiterbildung Seelsorge (AWS) am
Institut fiir Praktische Theologie der Universi-
tdt Bern und Seelsorger am Inselspital Bern.

QO Literatur

Peter L.Berger: Dialog zwischen religiosen
Traditionen in einem Zeitalter der Relativitdt.
Tiibingen 2011.

Peter L.Berger: Altdre der Moderne. Religion in
pluralistischen Gesellschaften. Frankfurt/New
York 2015.

Marianne Heimbach-Steins / Judith Kénemann
(Hrsg.): Religidse Identitditen in einer globali-
sierten Welt. Miinster 2019.

Danie¢le Hervieu-Léger: Pilger und Konvertiten.
Religion in Bewegung. Wiirzburg 2004.

Hans-Joachim HShn: Zerstreuungen. Religidse
Dispersionen innerhalb und ausserhalb der
Kirche. In: M. Striet (Hrsg.): «Nicht ausserhalb
der Welt». Theologie und Soziologie. Freiburg
2014, S.155-179.

Neue Wege 7/8.21



Hubert Knoblauch: Populdre Religion. Auf dem
Weg in eine spirituelle Gesellschaft. Frankfurt/
New York 2009.

Dorothea Liiddeckens: Religion und Medizin in
der europdischen Moderne. In: Michael
Stausberg (Hrsg.): Religionswissenschaft.
Berlin, Boston 2012, S.283-297.

Mirjam Mezger: Religion, Spiritualitit,
Medizin. Alternative Religiositdt und Palliative
Care in der Schweiz. Bielefeld 2018.

Tatjana Schnell: Spirituality with and without
Religion — Differential Relationships with
Personality. In: Archive for the Psychology of
Religion 34/2012, S.33-61.

Jorg Stolz / Judith Konemann et al.: Religion
und Spiritualitdt in der Ich-Gesellschaft.
Vier Gestalten des (Un-)Glaubens. Ziirich 2014.

Thomas Wild: Seelsorge in Krisen. Zur
Eigentiimlichkeit pastoralpsychologischer
Praxis. Gottingen 2021.

e
Wi

Beitrage 2u sozlalistischer Politik 16

Wenn die Sorge um die eigene Gesundheit zum
obersten Lebensprinzip und hochsten Gut wird,
spricht man auch von einem «healthism»
(Richard Crawford, zit. bei Knoblauch 2009,
S.277).

Der katholische Theologe und Religionsphilo-
soph Hans-Joachim H6hn spricht in Anlehnung
an die Konsistenz der Dispersionsfarbe
metaphorisch von einer «dispergierenden»
Religiositit, die sich wie die Farbpigmente

im Wasser zerstreuen und sich mit diesem irre-
versibel verbinden (vgl. Hohn 2014, S.164).

Damit einher geht eine Offnung dieser Systeme:
Misswirtschaft und Missbrauchsskandale
werden friiher publik. Transparenz wird zu
einem Giitesiegel auch religiéser Systeme.

Das schliesst jene Menschen, die sich ldngst
von religiésen Traditionen verabschiedet haben,
genauso mit ein, weil Distanzierung und
Ablehnung hiufig nicht weniger kohdésiv sind
als Anbindungen (vgl. Wild 2021, S.121f).

ERSPRUCH

Jugend - aufbrechen, Beitrége zu sozialistischer Politik

scheitern, weitergehen

R.Castelll F. Cavall, F.Crain,

st niinnestnesn Eine Plattform fiir politisch-theoretische

P De Martin, A.Biggel.

M. Hess. M e,

:ﬂ-:d«n.:;.um von Pand und Grenzen des Wach
. Sekinger, A. Simon, erel ]
M Wy A ZelB uber braucht es Mul, gemeinsam mit anderen nach

K Zitener  NEUEN Wegen zu suchen.

W—

Die P
. Kindl L Prefte. 1 gacive,  Multiplen Krisen der Gegenwart stellen hohe
G Kohmann, & Schwabe,  Anforderungen ans Erwachsenwerden. Inmitten e a e n

Anregende Lektiire schafft Einblicke,
Durchblicke und Analysen als Kompass
durch eine komplexe Welt.

Jetzt bestellen und abonnieren!

Einzelheft Fr. 25—/ € 18—

Jahresabonnement (2 Hefte) Fr. 40.- / € 27-
Forderabonnement (2 Hefte) Fr. 150.- /€ 100.-

Gonnerinnen und Gonner unterstutzen das Zeitschriftenprojekt
mit mindestens Fr. 500.—/€ 350.— pro Jahr.

www.widerspruch.ch

Neue Wege 7/8.21

IBAN: CHg8 ogoo 0000 8005 6062 §

41



	Religiosität oder Spiritualität?

