
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 7-8

Artikel: Religiosität oder Spiritualität?

Autor: Wild, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiosität
oder

Spiritualität?
Thomas Wild

Die religiöse Vielfalt ist kaum
mehr überschaubar. Die
Suche nach Spiritualität ist ein
markantes Phänomen. Der
Aufschwung von Palliative Care
und Spiritual Care kann im
Kontext gesellschaftlicher
Prozesse verstanden werden.
Kritische Überlegungen
aufgrund soziologischer
Perspektiven drängen sich auf.

Einsichten der Soziologie wurden im
interprofessionellen Diskurs um
Spiritualität und Spiritual Care bisher kaum
berücksichtigt. Für diesen Diskurs ist die
Religionssoziologie von Peter L. Berger,
dem 2017 verstorbenen US-Soziologen
und Theologen mit jüdischen Wurzeln
und christlich-konfessionellem Hintergrund,

interessant. Die meisten
Menschen in der westlichen Hemisphäre
begegnen, so Berger, «ständig
Weltanschauungen, Wertesystemen und Lebensweisen

[...], die sich von denen
unterscheiden, mit denen sie aufgewachsen
sind» (Berger 2011, S. 13). Wir leben
heute nebeneinander in unterschiedlichen

Überzeugungsgemeinschaften
(«communities of meaning»), religiösen

oder nichtreligiösen, für die wir uns
mehr oder weniger bewusst entscheiden
können. Im Unterschied zu vorhergehenden

Generationen sind diese Zugehörigkeiten

keine Selbstverständlichkeit mehr.
Etwas vereinfacht lautet Bergers These
seit den späten 1990er Jahren:
Kennzeichnend für die Moderne sind Prozesse
der Differenzierung und der Pluralisie-
rung. Pluralisierung heisst auch
Relativierung. Die Relativierung betrifft alle
kognitiven und normativen Definitionen

der Wirklichkeit, trifft aber die Religion
besonders krass (vgl. Berger 2011, S. 15).
Die letzten Jahrzehnte haben Berger
recht gegeben. Religion ist mitnichten
verschwunden, sondern hat sich mannigfaltig

in Formen, Systemen und Subsystemen

ausdifferenziert.
Die Tendenzen gestalten sich

kontinental und zum Teil auch national sehr
unterschiedlich aus. Während sich in
den USA ein medienwirksamer und
politisch konservativer Evangelikaiismus
breitmacht, haben in den südamerikanischen

Ländern die pfingstlich und
charismatisch orientierten Gruppierungen starken

Zulauf. Auch in afrikanischen Staaten
wächst eine christlich imprägnierte
Spiritualität, während in vielen europäischen
Staaten die Kirchen massiv an Mitgliedern

verlieren und Elemente aus anderen

religiösen Traditionen in spirituelle
«Praxisgemeinschaften» aufgenommen
werden.

Für die Entwicklungen in Mitteleuropa

werden im Wesentlichen drei Gründe
angeführt (vgl. Stolz/Könemann 2014):

Erstens hat die historische und
güterherrschaftliche Säkularisierung im 18.
und 19. Jahrhundert einen Prozess eingeleitet,

der im modernen, religionsneutralen
Sozialstaat eine eigene Form gefunden

hat. Die ehemals christlichen und
kirchlichen Legitimationen sind überflüssig

geworden. Rechts- und Bildungssysteme,

aber auch sozialdiakonische Bereiche

haben sich dem Einfluss der Kirchen
entzogen und sind teilweise zu unabhängigen,

freiwirtschaftlich und selbstorganisierten

Institutionen geworden.
Zweitens wurden durch die Individualisierung

in modernen Gesellschaftsformen

Religiosität und Glaubensangelegenheiten

zur Privatsache. Die bürgerliche
Gesellschaft überlässt die Wahl und
Ausübung oder Ablehnung der Religion der
Freiheit der/des Einzelnen und befreit
diese damit auch von religiös motivierten

Zwängen und Zwangsgemeinschaften
(«cuius regio, eius religio»).

Drittens orientiert sich die Deutungshoheit

Einzelner zunehmend am regulierten
Markt. In den Schaufenstern des

religiösen und spirituellen Marktangebots
liegen vor allem Methoden zur Optimierung

von körperlichem und seelischem
Wohlgefühl und solche zur Bewusstseins-
erweiterung. Die niedrigschwelligen und
individuell gestaltbaren Anwendungen

Neue Wege 7/8.21 37



können bei Bedarf mit religiösen Versatzstücken

verknüpft werden.

Individuelle Suche
nach Spiritualität

Nimmt man den Containerbegriff
«Spiritualität» als Ausdruck einer populären
Mischform von Sakralem und Säkularem,
bestätigt sich Bergers These: Die Suche
nach Spiritualität stellt eine neue Sozialform

dar. Und: Traditionelle Religionen
verschwinden nicht, sondern vermischen
sich mit nichtreligiösen Deutungsmustern.

Bei der interprofessionellen
Zusammenarbeit im Gesundheitswesen zeigt
sich deutlich, dass die Verwendung des

Spiritualitätsbegriffs längst nicht mehr
als Modeerscheinung oder als randständiges

Sprachphänomen betrachtet werden

kann. Sie ist vielmehr Ausdruck eines
Paradigmenwechsels: einer Transformation,

die nicht mehr nur subjektive
Erfahrungen, sondern das Selbstverständnis
ganzer Kulturen betrifft.

Der spiritual turn lässt sich schon seit
den 1960er Jahren als Gegenbewegung
zur rein naturwissenschaftlich ausgerichteten

Medizin und rational orientierten
Weltbildern verstehen (vgl. Mezger 2018,
S. 18). Mit dem Aufschwung der Palliative

Care hielt «Spiritualität» Einzug ins
Gesundheitswesen, breitete sich durch
die palliativmedizinischen Einrichtungen

auf die gesamte Health Care aus und
erhielt vermehrt auch Beachtung in
medizinischen Journals. Religion und Religiosität

werden in einen klar abgegrenzten
Rahmen verwiesen, während Spiritualität

mit postmodernen Vorstellungen von
innerem Wachstum und ganzheitlicher
Heilung verbunden wird. Akteur*innen
im Gesundheitswesen sollen die spirituellen

Bedürfnisse der Patientinnen nicht
nur bedienen, sondern sich mit diesen
auch identifizieren können.

Während die Medikalisierung des
Sterbens im Laufe des 20. Jahrhunderts
für eine Ausdifferenzierung des medizinischen

Systems stand (vgl. Lüddeckens
2012, S.283 f), sind das Aufkommen
der Alternativmedizin und die
Thematisierung von Spiritualität Ausdruck
einer Überwindung dieser rein funktionalen

Differenzierung (vgl. Knoblauch
2005, S.129 f). Krankheits- und
Sterbeprozesse gelangen unabhängig von
religiöser Zugehörigkeit in den Fokus der

Aufmerksamkeit. Die Bedürfnisse der
Betroffenen werden unter dem «Label»
Spiritualität wahrgenommen. Gesundheit

wird nun nicht mehr als Abwesenheit

von Krankheit verstanden, sondern
als Lebensform und Lebensstil, die die
Pflege und Erhaltung von Körper, Geist
und Seele umfassen.1

Der spiritual turn ist Teil eines subjective

turn (Linda Woodhead): Gegenüber
kulturell und institutionell vermittelten
Gewissheiten stehen nun die individuellen

Suchstrategien im Mittelpunkt.
Glaubensinhalte sind nur noch Argumente,
wenn sie plausibilisiert werden können
oder wenn sie mit dem gefühlten Erleben
übereinstimmen. Überzeugungen, individuelle

Erfahrungen und Deutungen werden

zu einer «bricolage» (Claude Lévi-
Strauss) zusammengefügt. Die spirituelle
«Patchwork-Identität» (Heiner Keupp)
setzt sich dabei aus religiösen und
nichtreligiösen Teilidentitäten zusammen. Die
Verknüpfung lässt deren Herkunft oft
nicht mehr erkennen.2

«Believing without belonging» nannte
die britische Soziologin Grace Davie das
Phänomen der ungebundenen Religiosität.

Die religiöse beziehungsweise
spirituelle Identität wächst und verändert sich
mit den unterschiedlichen Kontexten, in
denen ich lebe und arbeite. Die Anbin-
dung an eine Institution und die Einbindung

in deren Traditionen, Sitten und
Rituale wird zur Nebensache. Die gewonnene

Unverbindlichkeit beinhaltet
Unabhängigkeit und fordert die «Selbstexposition»

(Michel Foucault): So, wie ich selber
wähle, wann ich mich klassischer Musik,
dem Jazz oder dem Pop zuwende, wähle
ich auch aus der Vielfalt traditioneller,
alternativer und populärer Angebote aus,
was mir spirituell entspricht. Der Nutzen
spiritueller Gesinnung wird vornehmlich
durch das eigene Gutdünken validiert.

Die spirituelle Gesinnung muss
allerdings nicht zwingend einem Individualismus

und Subjektivismus verhaftet
bleiben. Sie kann sich auch in die
bestehenden Institutionen zu integrieren
versuchen und damit Transformationsprozesse

innerhalb traditioneller Religiosität
unterstützen. Die individuell entdeckte
Spiritualität kann sich in Gruppen von
Gleichgesinnten bestätigen lassen und
in meditative, kognitive oder karitative
Engagements einfliessen. Sie kann, wie
die sozialen Medien und die Werbung

38 Neue Wege 7/8.21



zeigen, zum Gegenstand von Öffentlichkeit

(public religion) werden.

Fliessende Übergänge

Die Unterteilung von Transzendenz und
Immanenz, wie sie noch Niklas Luhmann
vertreten hat, wirkt durch die Codierung
unzähliger Angebote und Phänomene
durch Spiritualität überholt: Für die
meisten Menschen «gibt es keine starre
Dichotomie des <Entweder-oder>
zwischen Glauben und Säkularem, sondern
vielmehr eine fliessende Konstruktion des
<Sowohl-als-auch»> (Berger 2015, S. 9.).
Ein jugendlicher Patient antwortet auf
die Frage, ob er einen Bezug zu Religion
und Spiritualität habe: «Ja, ich glaube
an mein Snowboard.» Man kann das als
renitente Reaktion werten. Das Statement
kann aber auch zum Ausdruck bringen,
wie der Jugendliche seinen Flow, seine
Glücksgefühle und möglicherweise auch
seine Dankbarkeit dem Leben gegenüber
erfährt. Für andere Menschen geschieht
dies auf Bergtouren, Waldspaziergängen
oder bei Gartenarbeiten.

Die Zunahme «hybrider Phänomene»
(Stolz/Könemann 2014, S.216) macht
deutlich, dass in einem Kollektiv nicht
mehr eindeutig ist, was als «spirituell»

gilt. Was der einen Person spirituell
bedeutsam ist, ist für eine andere banal
und profan. Das lenkt den Fokus auf ein
altes, religionsgeschichtlich bekanntes
Phänomen: Das Spirituelle manifestiert
sich im Leiblichen. Diese Verbindung
ist für die jüdisch-christliche Tradition
gar konstitutiv. Essen, Trinken und Feiern

beispielsweise sind in vielen religiösen

Traditionen heilige Handlungen.
Und umgekehrt: In gesundheitlichen
Krisen machen wir die Erfahrung, dass
nicht nur der Körper, sondern auch der
«Lebensfluss» ins Stocken gerät. Auch
die existenzielle Innenseite eines
Menschen wird in Mitleidenschaft gezogen
und beeinträchtigt.

Untersuchungen zeigen, dass
Menschen, die sich selber als spirituell
bezeichnen, durch das breite Angebot
des spirituellen Markts überfordert werden

können (vgl. Mezger 2018, S. 143 f).
Einige vermissen die Integration in soziale

Kontexte ausserhalb ihrer spirituellen
«retreats». Tatjana Schnell folgert daraus,
dass Menschen nicht nur institutionell
verfassten Religionen, sondern ebenso

Neue Wege 7/8.21

der wenig konturierten Spiritualität
gegenüber ambivalent sind (vgl. Schnell
2012, S. 39). Spiritualität ist ebenso wie
Religiosität eine orientierungsbedürftige
Lebenspraxis, die gemeinsam eingeübt
und ausgeübt sein will.

Die Abgrenzung von Spiritualität
gegenüber Religiosität übersieht zudem,
dass auch Glaubensvorstellungen und
religiös motivierte Handlungsstrategien

stark subjekt- und erfahrungsbe-
zogen sind (vgl. Mezger 2018, S. 185).
Glaube ist auch unter Anhänger*innen
einer Religionsgemeinschaft eine
subjektive und zutiefst eklektische Angelegenheit.

So werden beispielsweise unter
christlich Glaubenden Elemente aus der
jüdisch-christlichen Tradition sehr
subjektiv gewichtet, angeeignet oder auch
einfach ignoriert.

Die Religionsgeschichte zeigt, wie
fliessend verschiedene Religionskonzepte

ineinander übergegangen sind und
sich beeinflusst haben, wie sinnstiftende
Erzählungen redigiert und ethische Normen

kontextualisiert wurden (vgl. Heim-
bach-Steins/Könemann 2019, S.9).
Religionen und Religiosität haben sich immer
transformiert, wenn auch deutlich langsamer

als heute. Steigende Mobilität durch
Warentransport und Massentourismus,
globalisierte Kommunikationstechnik und
Migrationsbewegungen ermöglichen heute
Transformationsprozesse wie nie zuvor.
Die Migration von Wissen, Daten und Werten

durchdringt auch religiöse Systeme.3
Religiosität und Spiritualität sind

Ausgestaltungen von überlieferten und
geglaubten «Codes». Aberglauben,
Ahnenkult und Reliquienverehrung des
Mittelalters unterscheiden sich diesbezüglich

nur graduell von Manifestationen
charismatischer Versammlungen, mystischen

Erfahrungen auf Pilgerwegen und
Out-of-body-Erlebnissen in Meditationskursen.

Umstritten hingegen sind die
normativen Implikationen und die damit
einhergehenden Vereinnahmungstendenzen
durch Markt, Medien und Medizin. Nicht
etwa, weil religiöse Stakeholder einen
Alleinanspruch auf Spiritualitätskonzepte

hätten. Sondern weil die Errungenschaften

der Moderne (Differenzierung,
Pluralisierung, Relativierung) zu
keinem vertieften Diskurs über die Plausi-
bilität von Glaubensaussagen und über
die Legitimation von Überzeugungsgemeinschaften

führen, wenn Religiosität

39



und Religionszugehörigkeit kategorisch
durch «Spiritualität» ersetzt werden.4

Relevanz religiöser
Traditionen

Die Anbindung des Glaubens an religiöse

Traditionen hat eine das Individuelle
sowohl kritisch begrenzende wie auch
erweiternde, transzendierende Kraft.
Traditionen, die basisdemokratisch reflektiert,

verhandelt und erneuert werden,
wohnt eine progressive Dynamik inne, die
in gesellschaftspolitischen
Auseinandersetzungenbedeutsam wird. Kirchen etwa,
die 2020 Stellung für die
Konzernverantwortungsinitiative bezogen und nicht dem
neoliberalen Slogan aufgesessen sind, sie
müssten alle Mitglieder und Überzeugungen

repräsentieren und sich darum in
Stellungnahmen zurückhalten, sind politisch
relevante Körperschaften.

Aus relevanten Körperschaften beziehen

wir unsere Identitäten. Würden wir
unsere intergenerationellen Prägungen
nicht mehr berücksichtigen und unsere
Identitäten nur noch aus der eigenen Bio-
grafie beziehen wollen, wäre das
zweifellos ein herber Verlust an Verstehens-
zusammenhängen und an Informationen
zu unserer sozialen und kulturellen Identität.

Rückt die spirituelle Verfasstheit
anstelle der Religionen in den Fokus
des gesellschaftlichen Interesses, wird
zumindest die Tendenz genährt, bewährte
Wertesysteme und kollektive Identitäten
zu vernachlässigen. Die französische
Soziologin Daniele Hervieu-Léger (2004,
S. 44) spricht gar von einem kulturellen
Gedächtnisschwund (wörtlich: «amnésie»),

der mit dem Rückgang konfessioneller

Religionen einhergeht.
Wie aber können Bedeutungen, die

in narrativer und symbolischer Gestalt
historisch überliefert wurden, innerhalb
aktueller sozialer Kontexte vermittelt
werden? Die gegenseitige Durchdringung

von individueller Lebenswirklichkeit
und kollektiver Weltdeutung ist nicht

nur kulturgeschichtlich bedeutsam,
sondern bleibt auch für das ethische Handeln
in einer pluralistischen Welt hochrelevant.
Denn die alten Texte der Bibel sind Zeugnisse

der Suche nach dem Guten, das in
Beziehung zu Gott, zu den Unterdrückten
und zur Erde gesetzt wird.

Sind es nicht gerade die Veror-
tungen in den transkulturellen und

intergenerationellen Überlieferungen,
die uns zu einem tieferen Verständnis des
Lebens und unserer Welt verhelfen? Das
betrifft weniger die dogmatischen
Lehrgebäude westlicher Theologien, vielmehr
Erzählungen und Gleichnisse, in denen
sich verborgene Zusammenhänge entdecken

lassen. Im Lesen oder Hören einer
Geschichte begegnen uns Möglichkeiten,
die komplexen Phänomene des menschlichen

Zusammenlebens, aber auch unseres
Ökosystems, als etwas Gutes und Bedrohtes,

als etwas Tragendes und uns
Herausforderndes zu verstehen.

In Europa haben Kirchen, jüdische
Gemeinden und inzwischen auch der
Reformislam eine sozialintegrative und -
fundamentalistischen und rassistischen
Gruppierungen gegenüber - kontrastierende

Bedeutung. Solide Aus- und
Weiterbildungen ermöglichen Akteur*innen
nicht nur einen sensiblen Umgang mit
historischen, literarischen, religiösen
und kulturellen Überlieferungen,
sondern ebenso mit den verschiedenen
Identitäten und Prägungen einer multikulturellen

Gesellschaft. Die transkulturellen
Bezüge führen über modische Fragestellungen

und populäre Antworten hinaus
und eröffnen neue Horizonte (vgl. Wild
2021, S. 136 ff). Das Faktische kann aus
sich heraus keine normative Geltung
beanspruchen. Glaubensnarrative hingegen

tragen ein Potenzial an Verstehens-
modellen gelungener und misslungener
sozialer Verantwortlichkeit in sich. Schon
als solche bilden sie eine Alternative zu
populärer Religiosität und Spiritualität.•
O Thomas Wild, *1961, ist Geschäftsleiter der

Aus- und Weiterbildung Seelsorge (AWS) am
Institut für Praktische Theologie der Universität

Bern und Seelsorger am Inselspital Bern.

O Literatur
Peter L. Berger: Dialog zwischen religiösen
Traditionen in einem Zeitalter der Relativität.
Tübingen 2011.

Peter L. Berger: Altäre der Moderne. Religion in
pluralistischen Gesellschaften. Frankfurt/New
York 2015.

Marianne Heimbach-Steins / Judith Könemann
(Hrsg.): Religiöse Identitäten in einer globalisierten

Welt. Münster 2019.

Daniele Hervieu-Léger: Pilger und Konvertiten.
Religion in Bewegung. Würzburg 2004.
Hans-Joachim Höhn: Zerstreuungen. Religiöse
Dispersionen innerhalb und ausserhalb der
Kirche. In: M. Striet (Hrsg.): «Nicht ausserhalb
der Welt». Theologie und Soziologie. Freiburg
2014, S. 155-179.

40 Neue Wege 7/8.21



Hubert Knoblauch: Populäre Religion. Aufdem
Weg in eine spirituelle Gesellschaft. Frankfurt/
New York 2009.

Dorothea Lüddeckens: Religion und Medizin in
der europäischen Moderne. In: Michael
Stausberg (Hrsg.): Religionswissenschaft.
Berlin, Boston2012, S.283-297.

Mirjam Mezger: Religion, Spiritualität,
Medizin. Alternative Religiosität und Palliative
Care in der Schweiz. Bielefeld 2018.

Tatjana Schnell: Spirituality with and without
Religion - Differential Relationships with
Personality. In: Archive for the Psychology of
Religion 34/2012, S. 33-61.

Jörg Stolz / Judith Könemann et al.: Religion
und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft.
Vier Gestalten des (Un-)Glaubens. Zürich 2014.

Thomas Wild: Seelsorge in Krisen. Zur
Eigentümlichkeit pastoralpsychologischer
Praxis. Göttingen 2021.

1 Wenn die Sorge um die eigene Gesundheit zum
obersten Lebensprinzip und höchsten Gut wird,
spricht man auch von einem «healthism»
(Richard Crawford, zit. bei Knoblauch 2009,
S.277).

2 Der katholische Theologe und Religionsphilo¬
soph Hans-Joachim Höhn spricht in Anlehnung
an die Konsistenz der Dispersionsfarbe
metaphorisch von einer «dispergierenden»
Religiosität, die sich wie die Farbpigmente
im Wasser zerstreuen und sich mit diesem
irreversibel verbinden (vgl. Höhn 2014, S. 164).

3 Damit einher geht eine Öffnung dieser Systeme:
Misswirtschaft und Missbrauchsskandale
werden früher publik. Transparenz wird zu
einem Gütesiegel auch religiöser Systeme.

4 Das schliesst jene Menschen, die sich längst
von religiösen Traditionen verabschiedet haben,
genauso mit ein, weil Distanzierung und
Ablehnung häufig nicht weniger kohäsiv sind
als Anbindungen (vgl. Wild 2021, S. 121 f).

WIDERSPRUCH
Beiträge zu sozialistischer Politik

Eine Plattform für politisch-theoretische
Debatten

Anregende Lektüre schafft Einblicke,
Durchblicke und Analysen als Kompass
durch eine komplexe Welt.

Jetzt bestellen und abonnieren!

Einzelheft Fr. 25.-/i8-
Jahresabonnement (2 Hefte) Fr. 40.-/ 27.-
Förderabonnement (2 Hefte) Fr. 150.-/ 100.-
Gönnerinnen und Gönner unterstützen das Zeitschriftenprojekt
mit mindestens Fr. 500.-/ 350- pro Jahr.

www.widerspruch.ch IBAN: CH98 0900 0000 8005 6062 5

WIDERSPRUCH

Jugend - aufbrechen,
scheitern, weitergehen

CA'Cimpo. aBiKtw», Jungsein ist eine intensive Zeit voller erster Male,
rciitfii. i.Cjvilli, f oi n. Sensibilitäten. Konflikte und Unsicherheiten.

Dit" gesellschaftlichen Ansprüche und die

v.K ndl i.Pr<i:.\ i meine multiplen Krisen der Gegenwart stellen hohe
G.Koiiminn. a sonnt*. Anforderungen uns F.rwiiclisemverden. Inmillen

Neue Wege 7/8.21 41


	Religiosität oder Spiritualität?

