
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 7-8

Artikel: Neue Wege zu Frieden und Sicherheit?

Autor: Ziegler, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege zu
Frieden

und Sicherheit?
Theodor Ziegler

Strategien militärischer Sicherheit
haben keine Zukunft. In der
badischen Landeskirche werden
Alternativen erarbeitet: Welche
friedensethischen Leitlinien
führen zu einer zivilen Sicherheitspolitik?

Und wie kann sie
politisch umgesetzt werden? Impulse
aus den deutschen Kirchen
inspirieren die Debatte auch in
der Schweiz.

Militärisch Frieden zu schaffen, erweist sich
spätestens in einer globalisierten Welt als nicht
zielführend. Diese Politik ist in vielerlei
Hinsicht kontraproduktiv. So befeuert der Waffenexport

ständig neue Kriegsherde, zu deren
Befriedung wiederum sogenannte militärische

Friedensmissionen erforderlich werden -
ein tödliches Perpetuum mobile. Armeen und
Kriege sind für über fünf Prozent der Erderhitzung

verantwortlich.
Der Rüstungswettlauf, sowohl in Bezug auf

die Massenvernichtungswaffen wie auch auf

die halb- und vollautomatischen Tötungsapparaturen,

ist kaum zu bremsen, die Technologie
wird immer autonomer und vollautomatisierter.

Ein Nuklearwaffeneinsatz aus technischem
Versehen oder menschlichem Versagen wie
auch Drohneneinsätze durch Terrorist*innen
sind nur noch eine Frage der Zeit.

Mit den Rüstungsausgaben werden Finanzmittel

- im Jahr 2000 fast 2000 Mrd. USD -,
Personal- und Wissenschaftsressourcen
verschwendet. Sie fehlen für die Beseitigung der
wirklichen Konfliktursachen wie des unfairen
Welthandels und der fehlenden Bildung, für die
Überwindung der ökologischen Selbstzerstörung

wie auch für die Pandemiebekämpfung.
Die Rüstungsausgaben offenbaren die Mängel

im globalethischen Bewusstsein der
politischen Entscheidungsträger*innen.

Menschen und Regierungen der wohlhabenden

Staaten sind offenkundig willens, ihren
privilegierten Status mit allen Mitteln, bis hin
zu Massenvernichtungswaffen, zu verteidigen.

Nicht umsonst unterhalten die USA rund
1000 Militärbasen weltweit. Ebenso meinen
ihre NATO-Verbündeten, sich am Bemühen
um Einflusssphären, Absatzmärkte und Lieferwege

aktiv militärisch beteiligen zu müssen; sie
adeln diese eher eigennützigen Aktivitäten mit
dem Begriff der «Verantwortungsübernahme».

Bei vernünftiger Betrachtung dieser Sachlage

ist ein «Weiter so» nicht zukunftsfähig. Es
stellt sich die Frage nach Alternativen. Mili-
tärkritiker*innen stehen gemeinsam mit
Menschen, die aus ihrer humanistischen oder
religiösen Grundüberzeugung heraus militärische
Gewalt kategorisch ablehnen, vor der Frage:
Wie ist das Schaffen und das Erhalten von
Frieden ohne Militär möglich? Die Antworten
darauf und die Breite ihrer Akzeptanz dürften

entscheidend sein für den Fortbestand der
Menschheit.

Biblische Grundlagen
für eine Neuorientierung

Wenn hier auf zwei biblische Texte Bezug
genommen wird, dann in demütigem Wissen
um ähnliche Impulse auch aus anderen Religionen

und Kulturen. Die prophetische Vision von
der Völkerwallfahrt nach Jerusalem (Micha 4,1-
5) symbolisiert die Menschheitsfamilie, die
offenkundig weiterhin ihre Konflikte haben
wird. Diese werden jedoch nicht mehr durch
das Recht des Stärkeren, sondern durch die
Stärkung eines gemeinsamen, übergeordneten

Rechts geregelt. Der «Gott Jakobs»
symbolisiert die geheimnisvolle Gesamtheit allen
Seins und bildet den Orientierungspunkt für ein

Neue Wege 7/8.21 19



lebensdienliches Miteinander der Menschen.
Die Konsequenz: «Sie werden ihre Schwerter
zu Pflugscharen machen und ihre Spiesse zu
Sicheln. Es wird kein Volk wider das andere
das Schwert erheben, und sie werden hinfort
nicht mehr lernen, Krieg zu führen.»

Diese zivile Form des Zusammenlebens
braucht und verträgt keine Waffen.
Lebensvernichtungsgeräte werden konvertiert zu
Lebensmittelproduktionsgeräten. Damit
verschwindet die Verfügbarkeitsfalle militärischer

Mittel samt den Eigendynamiken des
militärisch-industriellen Komplexes. Die
Wirkungsgeschichte dieser Vision reicht bis zum
Mauerfall 1989 in Deutschland. Es erübrigt
sich, das Kriegshandwerk zu erlernen. Damit
werden Kapazitäten zum Erlernen gewaltfreier

Konfliktbearbeitung frei. Vers 4 weist
auf eine wichtige Friedensvoraussetzung hin:
die Gerechtigkeit: «Ein jeder wird unter seinem
Weinstock und Feigenbaum wohnen.» Derzeit
wohnt ein Mensch in Europa oder in den USA
noch unter drei oder vier Bäumen anderer
Menschen, was die Konflikte generierende
Ungerechtigkeit beim Ressourcenverbrauch und bei
der Klimaerhitzung zur Folge hat. Somit sind
in dieser über 2500 Jahre alten Vision bereits
die wesentlichen Erkenntnisse vernunfts-
orientierter Friedens- und Konfliktforschung
enthalten.

Ein zweiter zentraler Bibeltext in der
Frage der Gewaltüberwindung ist die
Bergpredigt (Matthäus 5-7). Jesus argumentiert
sowohl auf der geistlichen wie auf der
geistig-rationalen Ebene: Weil für ihn Gott wie
ein guter Vater ist, sind alle Menschen seine
geliebten Kinder. Daraus folgert er für sich
und seine Zuhörer*innen einen geschwisterlichen

Umgang unter allen Menschen. Er
empfiehlt, sich den himmlischen Vater zum Vorbild

zu nehmen, auch und gerade im Umgang
mit schwierigen, feindlich gesonnenen
Menschen (Mt 5,43-48). Im Buch Hiob mündet
diese Betrachtung in die anrührende Frage:
«Hat nicht auch ihn [der von mir böse behandelte

Mitmensch, T. Z.\ erschaffen, der mich
im Mutterleibe schuf, hat nicht der Eine uns
im Mutterschoss bereitet?» (Hiob 31,15). Dieses

biblische Gottes- und Menschenbild steht
militärischer Androhung und Anwendung von
Gewalt diametral gegenüber.

Die rationale, jedem Menschen unabhängig
von einer religiösen Einstellung zugängliche
Argumentation ist die Goldene Regel (Mt 7,12).
Nach ihr sollen andere so behandelt werden,
wie man selbst behandelt zu werden wünscht.
Die in allen Religionen vorkommende negative

Formulierung der Goldenen Regel - das

Zivile

bearbeitung

gilt e:
im persönlichen,

ge-
sellschaftli
chen und
politischen
Bereich
weiter

auszubauen.
20



Böse, das man selbst nicht möchte, auch nicht
andern anzutun - wäre schon ein sehr grosser
Fortschritt in Richtung Frieden.1 Mit der positiven

Formulierung jedoch ruft Jesus dazu auf,
aktiv für das Gute zu handeln und initiativ zu
werden, um das Zusammenleben zu verbessern.
Gerade seine Seligpreisungen der Sanftmütigen,

der nach Gerechtigkeit Hungernden und
Dürstenden und der Friedensstiftenden (Mt 5,5-
9) sowie sein Auftrag, Salz der Erde und Licht
der Welt zu sein (5,13-16), führen ein Leben
mit der Goldenen Regel konkret aus. Diese
empathische Haltung findet beispielsweise
im politikwissenschaftlichen Ansatz der
Friedenslogik der Politologin Hanne-Margret
Bickenbach ihre Entsprechung für die Ebene der
Aussen- und Sicherheitspolitik.2

Gegen alle seit der Konstantinischen
Wende im 4. Jahrhundert vorgebrachten
kirchlichen Rechtfertigungen militärischer Gewalt
steht Jesu Wort, dass nur ein guter Baum gute
Früchte bringen kann (Mt 7,26-20). Die Bedeutung

der Ziel-Mittel-Korrelation betonte auch
Gandhi: Es gibt keinen Weg zum Frieden, denn
Frieden ist der Weg. Diese Grundeinsichten
wahrzunehmen und dementsprechend zu
handeln, ist für Jesus vernünftig. Er sieht sie als ein
Gebot der Klugheit, wie wenn man sein Haus
auf festen Grund baut (V. 24 ff).

Friedensethische
Entwicklungen

Leider unterscheidet sich die volkskirchliche
Bewertung militärischer Friedenssicherung
kaum von der ihrer jeweiligen Nationalstaaten.

Das gilt gerade für den Protestantismus.
Diese enge Verbundenheit zwischen Kirche
und Armee manifestiert sich von der Spätantike

bis in die Gegenwart in den fast überall
vorhandenen staatlichen oder halbstaatlichen
Einrichtungen der Militärseelsorge, denen die
grossen Kirchen Geistliche zur Verfügung stellen.

Nach der Remilitarisierung Deutschlands
und der Wiedereinführung der Wehrpflicht ab
1956 wurden zwar auch Kriegsdienstverweigerer

kirchlich beraten, und für Zivildienstleistende

gab es ein seelsorgerliches Begleitangebot.

Beide Wege galten und gelten jedoch
als gleichwertig und für Christen möglich:
«Friedensdienst mit und ohne Waffen» hiess
die Formel. Die Kirchen selbst treffen keine
Entscheidung, sondern überlassen sie dem
einzelnen Kirchenmitglied. Lediglich in der DDR
wagten die zum Staat eher distanzierten
Kirchen vom «deutlicherejnj Zeichen» des
Bausoldatendienstes - der waffenlosen Tätigkeit
innerhalb der Nationalen Volksarmee - zu

sprechen. Mit der Aussetzung der Wehrpflicht
in Deutschland 2011 verschwand diese ethische
Fragestellung von der Tagesordnung.

In verschiedenen Stellungnahmen betonte
die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)
zwar die «vorrangige Option der Gewaltfreiheit»

und machte kritische Anmerkungen zum
Afghanistaneinsatz der Bundeswehr oder zum
Weissbuch 2016 des Verteidigungsministeriums.3

Sie stellte jedoch nicht die generelle
Frage nach der Sinnhaftigkeit, nach der
ethischen und theologischen Vertretbarkeit des
Militärs überhaupt, geschweige denn regt sie
alternative Strategien an.

Ein Alternativszenario aus
der badischen Landeskirche

Genau diese Fragen legte der Arbeitskreis Frieden

im Kirchenbezirk Breisgau-Hochschwarz-
wald im Jahre 2011 der badischen Landessynode

vor. Diese beschloss nach einem breiten
friedensethischen Diskussionsprozess in den
Bezirkssynoden 2013, sich auf den Weg zur
«Kirche des gerechten Friedens» zu begeben.4
Eine der Konkretionen war der Auftrag zu
einem Szenario für einen mittelfristigen Ausstieg

aus der militärischen Friedenssicherung,
gleich dem für 2022 in Deutschland gesetzlich

beschlossenen Ausstieg aus der
Atomenergie. Der Evangelische Oberkirchenrat in
Karlsruhe beauftragte damit eine ökumenisch
zusammengesetzte Projektgruppe. Diese
diskutierte ihre Arbeitsergebnisse mit Expertinnen

aus Wissenschaft, Friedensbewegung,
Militär und Kirchen und stellte die Endfassung

im April 2018 unter dem Titel Sicherheit

neu denken. Von der militärischen zur
zivilen Sicherheitspolitik der Fachöffentlichkeit

vor. Darin werden, ausgehend von einem
positiven Friedensbegriff5, fünf Pfeiler einer
zivilen Sicherheitspolitik für Deutschland
beschrieben:

• Ökologisch nachhaltige, soziale und faire
Wirtschaftsbeziehungen: Das aktuell im
deutschen Gesetzgebungsverfahren befindliche

Lieferkettengesetz (ähnlich den
Bemühungen in der schweizerischen
Konzernverantwortungsinitiative) ist hierzu ein
wichtiger Schritt.

• Verstärkte Kooperationen mit den EU-An-
rainerstaaten in Nordafrika und im Nahen
Osten; auch mit Russland gilt es einen
neuen Anfang zu machen und die
wirkungslose und selektive Sanktionspolitik
zu beenden.

Neue Wege 7/8.21 21



• Stärkung der übergreifenden
Kooperationsstrukturen wie UNO, OSZE, Europarat

anstelle partieller militärischer Bündnisse:

Dazu gehört der Aufbau einer bei
diesen Organisationen angesiedelten und
von allen Mitgliedstaaten personell
mitgetragenen Internationalen Polizei.

• Stärkung der Widerstandsfähigkeit der
Demokratie und Qualifizierungen in
gewaltfreier, das heisst, ziviler
Konfliktbearbeitung: Diese Friedensbildung gilt
es auf allen Ebenen, im persönlichen,
gesellschaftlichen und politischen Bereich,
weiter auszubauen. Insbesondere ist die
Ausbildung zu Friedensfachkräften, die in
Konfliktregionen eingesetzt werden können,

auszuweiten.

• Die Konversion der Bundeswehr in ein
internationales Technisches Hilfswerk und
die zivile Neuausrichtung der Rüstungsindustrie.

Kein Soldat oder Rüstungsmitarbeiter

braucht somit um seine berufliche
Zukunft bangen.

Die verwendete Technik des Szenarios benennt
zunächst den anzustrebenden Zielzustand
und einen gewünschten Termin für dessen
Erreichung. Dann werden vom gegenwärtigen

Ausgangspunkt aus drei denkbare Wege
beschrieben, die trichterförmig in die Zukunft
verlaufen: Nach oben führt das Positivszenario,

wenn alles nach bestem Willen, Wissen
und Gewissen im Sinne der oben erwähnten
fünf Pfeiler gemacht wird. In der Mitte ist
das Trendszenario, wenn alles so weiterläuft
wie bisher, mit Chancen und Risiken; es kann
sich zum Positiv- oder zum Negativszenario
hin entwickeln. Nach unten führt das
Negativszenario, wenn die möglichen Risiken eintreten

(seit der Erstformulierung im Jahr 2015 geht
die Tendenz in Richtung Negativszenario).

Das im Jahr 2018 beginnende Szenario peilt
2040 als Zieljahr für eine rein zivile
Sicherheitspolitik Deutschlands an. Die Meilensteine,
wie bis dorthin auf demokratischem Wege
das Zivile auf- und das Militärische abgebaut
werden kann, werden dargestellt. Der Ausstieg

Deutschlands aus der Kernenergie oder
das Pariser Klimaabkommen sind Beispiele
für zielorientierte Vorgehensweisen mit
Zwischenschritten. Desselben bedarf es, wenn das
Ziel der UNO, «künftige Generationen vor der
Geissei des Kriegs zu bewahren», ernst genommen

wird.
Noch eine Bemerkung zu den Begrifflichkeiten:

Im Sprachgebrauch wird «Frieden»

mehr für das Ideale, Emotionale und «Sicherheit»

mehr für das Reale, Technische gebraucht,
was sich auch in den Begriffen «Friedensbewegung»

und «Sicherheitspolitik» widerspiegelt.
Wortgeschichtlich bedeutet das mittelhochdeutsche

«fridu» dasselbe wie das lateinische
«securitas»: in einem «eingefriedeten»,
schonenden Bereich zu leben beziehungsweise
ohne Sorge zu sein. Mit der Entscheidung für
«Sicherheit» ist die Befreiung dieses Begriffs
aus der militärischen Engführung der «Sicherheit»

vor und «gegen» hin zu einer menschlichen

Sicherheit, die nur in Kooperation und
Gerechtigkeit gelingt, intendiert. Der Begriff
«zivil» (bürgerlich, angenehm) meint nicht nur
den Gegensatz zum Militär, sondern impliziert
auch Gewaltfreiheit und regelbasiertes Verhalten

und - so das Szenario - eine rechtsstaatliche,

bürgernahe Polizei.

Wege der Realisierung

Sicherheit neu denken sollte nicht nur ein
Szenario einer Studie bleiben. Im Dezember 2018
lud die badische Landeskirche Friedensorganisationen

aus ganz Deutschland zu einem
Initiativtreffen nach Karlsruhe ein. Über dreissig
Organisationen schlössen sich zur «Initiative
Sicherheit neu denken» zusammen. Fünfzehn
von ihnen bildeten einen Koordinationskreis,
der sich die Weiterarbeit und insbesondere eine
breite Informationskampagne zur Aufgabe
machte. Die badische Landeskirche richtete
eine fünfjährige Projektstelle ein.

Die Aufstellung von Armeen kann von
Machthaber*innen angeordnet werden. Eine
zivile Sicherheitspolitik hingegen ist ein
Massanzug für demokratische, an Menschenrechten

orientierte Rechtsstaaten. Sie lässt sich
nur über einen vorhergehenden breiten
gesellschaftlichen Diskussionsprozess erreichen.

Neben der eingangs geschilderten Militärkritik

kann das Wissen um die Wirksamkeit
der Gewaltfreiheit motivieren. So haben
beispielsweise die amerikanischen Forscherinnen
Erica Chenoweth und Maria J. Stephan belegt,
dass gewaltfreie Aufstände doppelt so erfolgreich

sind wie gewaltsame. Sie erreichen ihr
Ziel viel schneller und mit viel weniger Opfern.
Auch hat das Erreichte eine längere Haltbarkeit,

als wenn mit Gewalt agiert wird.6 Die
zwischenzeitlich erreichte innergesellschaftliche
Gewaltächtung, zum Beispiel in der Erziehung
und im Strafrecht, führt zur Frage, warum es
bei politischen und internationalen Konflikten
anders bleiben soll.

Damit auch die Politikerinnen die
Möglichkeiten einer zivilen Sicherheitspolitik

22 Neue Wege 7/8.21



kennenlernen, wird die Initiative «Sicherheit
neu denken» im Vorfeld der diesjährigen
Bundestagswahl in verschieden Wahlkreisen
Podiumsdiskussionen mit Kandidierenden
veranstalten. Entscheidend ist dabei nicht, dass
sich die künftigen Abgeordneten sofort mit
dem Ziel der Transformation der Bundeswehr
im Jahr 2040 einverstanden erklären, sondern
dass Schnittmengen ausgelotet werden, wo sie
sich in der nächsten Legislaturperiode für eine
Zivilisierung der Sicherheitspolitik engagieren
könnten.

Ein konkreter Punkt für ein Regierungsprogramm

kann beispielsweise der kräftige Ausbau

des Zivilen Friedensdienstes sein. Gegenwärtig

gibt der Staat dafür einen Tausendstel
des Geldes der Bundeswehr aus, 50 Millionen
gegenüber 50 Milliarden Euro. Weiter könnte
der Auftrag für eine Machbarkeitsstudie zum
Aufbau einer Internationalen Polizei bei der
UNO sowie bei den weltregionalen Organisationen

wie der OSZE Teil des Programms werden.

Schliesslich sollte der Abzug der atomaren

Massenvernichtungswaffen der USA aus
Deutschland und Deutschlands Beitritt zum
UN-Atomwaffenverbotsvertrag vom 7.7.2017
zum Regierungsprogramm werden. Damit
könnte Sicherheit neu denken schrittweise zu
einem Programm werden, Sicherheit zivil neu
zu gestalten.

Nachdem die Evangelische Kirche in
Deutschland es bislang ablehnte, sich mit
Alternativen zur Bundeswehr zu befassen, hat
das badische Forum Friedensethik zusammen
mit Friedensinitiativen aus weiteren Landeskirchen

und der katholischen Friedensbewegung

pax christi eine Basiseingabe an den
Ökumenischen Rat der Kirchen gerichtet. Sie
bittet darum, auf der 11. Vollversammlung 2022
in Karlsruhe ihre Entwürfe für eine friedenslogische

und zivile Sicherheitspolitik
vorstellen zu können. Damit könnte der auf der
10. Vollversammlung in Busan/Korea 2013
ausgerufene Pilgerweg der Gerechtigkeit und des
Friedens konkretisiert werden. Dieser Prozess
kann zum Impuls werden, die volkskirchliche
Friedensethik an ihren biblischen Grundlagen
und ihrem Auftrag, «Licht der Welt» zu sein,
neu auszurichten. •
O Theodor Ziegler, *1953, ist Religionspädagoge. Er hat

mit einer Dissertation zu Motiven und Alternativentwürfen

christlicher Pazifisten an der Universität
Bonn promoviert. Er ist Mitinitiator des
friedensethischen Diskussionsprozesses in der badischen
Landeskirche sowie des Szenarios Sicherheit neu
denken und leitet bei dieser Initiative die Fachgruppe
Internationale Polizei.
oekum-institut-friedenstheologie.de
sicherheitneudenken.de

1 Vgl. Ulrich Hahn: Vom Lassen der Gewalt.
Norderstedt 2020.

2 Hanne-Margret Bickenbach: Friedenslogik statt
Sicherheitslogik. In: Wissenschaft & Frieden 2/20X4.

wissenschaft-und-frieden.de
3 ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_116.pdf
4 Richte unsere Fiisse aufden Weg des Friedens (Lkl,79).

Ein Diskussionsbeitrag aus derEvangelischen Landeskirche

in Baden. Karlsruhe 2014.

ekiba.de
5 Während der negative oder enge Friedensbegriff

schlicht die Abwesenheit von Krieg meint, benennt
der positive Friedensbegriff Qualitäten wie
Gerechtigkeit, humane Sicherheit, Rechts- und
Sozialstaatlichkeit, Meinungsfreiheit, die den
Frieden ausmachen.

6 Erica Chenoweth, Maria Stephan: Why civil resistance
works. New York 2011.

Neue Wege 7/8.21 23


	Neue Wege zu Frieden und Sicherheit?

