Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 5

Artikel: Jenseits von ambivalenten Allianzen und alliierten Ambivalenzen
Autor: Turkmen, Saadet

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jenseits von
ambivalenten
Allianzen und

alliierten
Ambivalenzen

Saadet Tiirkmen

Das Bild sowohl von Muslim*in-
nen als auch von Linken wird

in der schweizerischen Offentlich-
keit oft einseitig inszeniert. Das
erschwert einen differenzierten
Austausch untereinander und
weist gleichzeitig auf den Bedarf
an neuen Perspektiven hin.
Dieser Beitrag thematisiert einige
Hintergriinde der ambivalenten
Beziehung zwischen Muslim*in-
nen und Linken in der Tiirkei

seit 2003. Und er zeigt die Rele-
vanz einer differenzierten Dis-
kussion fiir die tiirkisch-kurdische
Diaspora in der Schweiz.1

16

Herz der herzlosen Welt oder
Opium des Volkes?

Anniherungsversuche von Muslim*innen und
Linken in der Tiirkei sind recht alt und sehr
aktuell zugleich, sei es als eine Praxis des
Findens von Gemeinsamkeiten und der Uber-
nahme von Begrifflichkeiten oder als Praxis
der Solidaritit fiir Freiheit und Gleichheit,
zum Beispiel in der Kopftuchdebatte in den
1990er Jahren. Dadurch kamen viele Nuancen
und Differenzen zum Vorschein. Weder Mus-
lim*innen noch Linke stellen homogene Grup-
pendar. Und innerhalb dieser beiden Gruppen
fanden beziehungsweise finden sich immer
weitere Subgruppen.

Dazu zihlen sozialistisch-nationalistisch
gepriagte Gruppen, die die sozialistische Ideo-
logie aus der muslimischen oder nationalisti-
schen Perspektive im tiirkischen Kontext der
1920er Jahre neu definieren wollten.? Ein Teil
der sunnitischen und schafiitischen Kurd*innen
orientieren sich eher an einem konservativen
Islam und wollen Sozialismus in die Religion
beziehungsweise Nation integrieren.> Andere
sozialistisch geprigte kurdische Gruppen ver-
binden seit den 1970er Jahren sdkulare und
messianische Ziige.*

Ein Teil der Alewit*innen finden ebenfalls
seit den 1970er Jahren die Grundsitze des
Sozialismus in ihrem Glauben und halten sich
dabei an Begriffe wie Gleichheit, Gerechtig-
keit, Solidaritit sowie an Genderfragen. Und
schliesslich gibt es selbstverstandlich atheis-
tisch-sozialistische Gruppierungen. Verschie-
dene Formen von Religion und Ideologie kur-
sieren und konkurrieren um Zugehorigkeit,
um Sozialkapital, um Disziplin und Kontrolle,
um Vielfalt und pluralistische Demokratie. Sie
alle begriinden ihre Motivation vor allem mit
sozialer Gerechtigkeit und Solidaritit. Unter-
schiedlich beantwortet wird die Frage: Ist die
Religion das Herz dieser herzlosen Welt oder
Opium des Volkes?

Repression statt Diversitit

In den frithen Zeiten des Nationalstaats und
des Laizismus in der Tiirkei wurde der grosste
Teil der religios und ideologisch nicht geneh-
men Gruppen aus der Offentlichkeit verbannt
und zum Teil massiv unterdriickt. Wihrend sie
als isolierte Gruppen mit ihren existenziellen
Problemen auf sich gestellt waren, hatten sie
kaum Interesse an gegenseitigen soziopoliti-
schen und ideologischen Anliegen. Es gibt aus
dieser Zeit nur wenige Versuche, die sich um
andere, differenzierte Perspektiven bemiihen

Neue Wege 5.21



und zu neuen Wegen fiir einen Dialog und fiir
das gegenseitige Verstehen beitragen.

Hier sind die theoretischen und praktischen
Arbeiten von Hikmet Ali Kivilcimli (1902—-1971)
von immenser Bedeutung. Er war zuerst Mit-
glied der Kommunistischen Partei der Tiirkei
TKP und spéter der Griinder der Vatan Partisi
(Vaterlandspartei). In seinen Abhandlungen,
die er wahrend seiner fast ein Vierteljahrhun-
dert dauernden Haftstrafe verfasste, brachte
er sozialistische Ideen mit Religion, Gottes-
glaube und Koranversen in Verbindung. Diese
Auseinandersetzungen liefern immer noch
wichtige Inhalte fiir gegenwértige Debatten.®

Wihrend Kivilcimli den Islam aus sozialis-
tischer Perspektive interpretiert hatte, stellte
Sedat Yenigiin (1950—1980) fast ein halbes
Jahrhundert spéater die soziale Perspektive
im Islam ins Zentrum seines Interesses. Auf
diese Weise stellte er die offizielle Leseart des
Islams infrage. Damit fand er die Verbindung
zwischen Islam und Sozialismus, driickte dies
jedoch selber nicht explizit so aus. Yenigiin
hatte unter anderen den Perser Ali Schariati,
der eine sozialistisch-aktivistische Perspektive
mit dem Islam verbunden hatte, in den nationa-
listisch-muslimisch geprigten studentischen

Neue Wege 5.21

Kreisen eingefiihrt und dadurch eine neue Dis-
kussion eingeleitet. Er wurde 1980 von zwei
Unbekannten ermordet. Sein Fall blieb bisher
ungelost.6

Ambivalente Allianzen?
Alliierte Ambivalenzen?

Die Beziehung zwischen muslimisch und sozi-
alistisch geprigten Gruppen hat also insbe-
sondere in der Zeit des Kalten Krieges einen
anderen Charakter erhalten. Sie wurden syste-
matisch provoziert, gegeneinander aufgehetzt
und gespalten. Dies zeigte sich zum einen in
einer lang andauernden, konfliktbehafteten
diskursiven Praxis: Kommunist*innen und
Sozialist*innen wurden nicht nur als gottlose
Gestalten charakterisiert. Die Angriffe gegen
Linke im offentlichen und politischen Raum
wurden mit diesem Argument derart legiti-
miert, dass sie in brutaler Art und Weise umge-
bracht werden konnten. Mit anderen Worten:
Sie wurden zur Zielscheibe radikalisierter Indi-
viduen und Gruppen. Die auf diesem Diskurs
basierende Praxis setzte ihre blutigen Zeichen
zuerst mit dem Marag-Pogrom von 19787 und
danach mit dem Brandanschlag in Sivas von

17



19938. Diese Vorfille begriindeten auch einen
erheblichen Teil der kurdisch-alewitischen
Migration in die Schweiz.

Vor diesem Hintergrund braucht es sehr viel
Aufkldrungsarbeit zwischen Linken und Mus-
lim*innen. Ein Teil dieser Gruppen ist im poli-
tischen Feld sowie wirtschaftlich, sozial und
kulturell massiv benachteiligt. Die Diskrimi-
nierung, der Opferstatus und der Wunsch nach
Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit sind
Themen, die diese Gruppen auf der diskursiven
Ebene verbinden. Auf der operativen Ebene
reflektieren sie in einzelnen Zusammenhéngen
ihre eigene sowie die gemeinsame Geschichte
und suchen Kooperationsmoglichkeiten. Diese
Versuche fingen primér mit den Kopftuchde-
batten in den 1990er Jahren an und intensivier-
ten sich seit dem Jahr 2003 mit der Machtiiber-
nahme der AKP, die bis heute regiert.

Diese Praxen fanden ihren stirksten Aus-
druck von 2007 bis 2012 — bei der Griindung
und Nutzung von Online-Plattformen und
einer politischen Partei, der HAS Parti, Par-
tei der Volksstimme. Ebenfalls brachten sie
interessierte Menschen zusammen, die an
gemeinsamen Ramadan-Essen vor Luxusho-
tels — sogenannten «Weltentafeln» —, an den
Solidarititsdemonstrationen fiir die Gezi-Park-
Proteste, an Workshops und weiteren Anldssen
teilnahmen und dadurch in der Offentlichkeit
eine Sichtbarkeit erlangen konnten. Hierbei
kommt der HAS-Partei eine grosse Bedeutung
zu, da sie zum ersten Mal seit den 1950er Jah-
ren einen Weg fiir eine gemeinsame Diskussion
von kontroversen Richtungen erméglichte. Die
HAS-Partei bestand zwei Jahre und wurde 2014
mit der Zustimmung der konservativen Dele-
gierten mit der Regierungspartei AKP fusio-
niert. Das war und bleibt umstritten.

Muslimische Opposition

In den gegenwirtigen Offentlichen Diskursen
wird die These vertreten, dass die Anndherun-
gen von Linken und Muslim*innen eher unsys-
tematisch verliefen und primér durch Diskon-
tinuitaten gekennzeichnet werden konnen.
Dabei wird die Instrumentalisierungsgefahr
in diesen Versuchen angesprochen und darauf
hingewiesen, dass sie deswegen oft nicht tiber
eine Anfangsphase hinauskommen. Den Dis-
kursen zufolge besteht aber ein Bedarf fiir eine
Konsenskultur zwischen den schwer vereinba-
ren Gruppen. Es wird auf die Uberlappung von
Interessen jenseits der Frage sogenannter Gott-
losigkeit bzw. Gottesnidhe hingewiesen. Zudem
bleibt die Frage offen, ob die Diskussion von
Differenzen zwischen sogenannt homogenen

18

Gruppen ein Konfliktpotenzial birgt. Wie viel
Vielfalt ertragen die einzelnen Gruppen sel-
ber? Konkret: Finden Frauenvereinigungen,
Transmenschen, Alewit*innen und Nichtmus-
lim*innen, also Christ*innen, Jid*innen und
Mitglieder weiterer Glaubensgemeinschaften
ihren Platz in diesen Diskursen? Wie werden
diese Diskurse im Ausland, also in der Dias-
pora, reprasentiert? Wie kann diese Diversitét
konstruktiv gestaltet werden?

Individuen muslimischen Glaubens sind
in den linken Gruppen in kleiner Anzahl ver-
treten. Hingegen gibt es innerhalb muslimi-
scher Gruppen Subgruppen®, die sich in einer
der Linken zugeschriebenen Terminologie
ausdriicken. In der Offentlichkeit treten sie
als regierungskritische Akteur*innen auf und
beanspruchen, sich gegen Ungerechtigkeiten
und Menschenrechtsverletzungen zu stellen.
Sie solidarisieren sich mit Unterdriickten. Sie
engagieren sich fiir die Rechte, Freiheit und
Gleichheit von Benachteiligten. Thre Tatigkeit
zielt auf die Vertrauensférderung zwischen den
stark belasteten und einander misstrauenden
Gruppen ab. Sie begriinden ihr soziales und
politisches Interesse mit Koranversen, jedoch
in einer undogmatischen Art und Weise.

Die Praxis der
antikapitalistischen Muslime

Als wichtiger Vertreter dieser Strémungen gilt
der Theologe Thsan Recep Eliacik von den
Antikapitalistischen Muslimen. Er organisiert
regelmassig Workshops, tritt an Anlidssen von
Linken und Alewit*innen als beliebter Gast auf,
positioniert sich zwar nicht als Sozialist, ver-
teidigt jedoch antikapitalistische Ideen sowohl
diskursiv als auch operativ. In einem Inter-
view bringt er die wesentlichen Aspekte sei-
ner Motivation wie folgt zum Ausdruck: «Bis
die Ungleichheit verschwindet, werde ich mich
fiir Kurden gegen Tiirken, fiir Alewiten gegen
Sunniten, fiir Frauen gegen Minner, fiir Atheis-
ten gegen Theisten einsetzen.»1?

Eliacik zeigt sich bereits seit Anfang der
2000er Jahre im offentlichen Raum. Seine
Praxis ist recht unkonventionell, wirksam
und inklusiv. So setzt er mit den Yeryiizii
Sofralar1 — den «Weltentafeln» — Akzente,
die urspriinglich in der Kooperation mit der
Plattform Emek ve Adalet (Arbeit und Gerech-
tigkeit) entstanden. Mit bescheidenen alterna-
tiven Fastenmahlzeiten auf dem Gehsteig vor
Luxushotels kritisierten die Aktivist*innen die
Mitglieder des Vereins Miisiad, des Vereins
muslimischer Geschiftsminner, die ihr Fasten
drinnen an reichhaltigen Ramadan-Banketts

Neue Wege 5.21



brachen.!! An den «Weltentafeln» kamen Men-
schen aus allen Schichten und weltanschauli-
chen Strémungen zusammen, um ihren Pro-
test gegeniiber den reichen muslimischen
Geschiftsméannern in einer friedlichen Art
und Weise auszudriicken.

Eliacik und die Antikapitalistischen Mus-
lime unterstiitzten ebenfalls die Gezi-Park-
Demonstrationen 2013 mit einer Protestpa-
rade in Ankara. In seinen Veroffentlichungen
verbindet Eliacik Korantexte mit der marxisti-
schen Literatur; er sieht in Hikmet Kivilcimli,
dem Anfiihrer der Vatan Partisi (Vaterlandspar-
tei), keinen gottlosen Kommunisten. Eliacik
wird sowohl von Muslim*innen als auch von
vielen Linken als Hoffnungstriger fiir einen
Dialog angesehen. Seine Ansitze konnen auch
die tiirkisch-kurdisch-alewitische und die seit
2016 dazugekommene muslimisch-tiirkische
Diaspora in der Schweiz fiir gemeinsame Pra-
Xen inspirieren.

Diasporagemeinschaften —
Vielfalt in Religion und Ideologie

Unabhingig von ethnischen, religiésen
und ideologischen Zugehorigkeiten werden

Neue Wege 5.21

Migrant*innen aus der Tiirkei in der Schweiz
als Muslim*innen bezeichnet und registriert.2
Thre Identitdt variiert jedoch, je nachdem,
wann und wie sie in die Schweiz gekommen
sind und wie sie ihre Migration begriinden. Es
gibt vier gréssere Migrationsstromungen: Seit
den 1960er Jahren kamen erstens viele laizis-
tische urbane Menschen fiir die Arbeit in die
Schweiz, anschliessend kam es zu Familienzu-
sammenfithrungen. Diese Gruppe bildete das
Netzwerk von Arbeitsmigrant*innen.

Zweitens kamen nach dem Militarputsch
1980 Menschen, die regierungskritisch waren
oder mit diesen Kreisen in Verbindung stan-
den. Sie bildeten die Netzwerke von Flucht-
migrant*innen. Diese Migration findet ihren
Hohepunkt in den 1990er Jahren, als vor allem
Kurd*innen und Alewit*innen aus den Periphe-
rien in die Schweiz kamen und die Grundlagen
einer Diasporagemeinschaft bildeten.!3 Die
meisten dieser Menschen hatten keine direk-
ten politischen Probleme, verkehrten jedoch in
den familialen und sozialen Netzwerken von
Gefliichteten. Die Anzahl Gefliichteter stieg
bis 2002 stetig, bis 2016 in vergleichsweise
kleinen Dimensionen.

19



Schliesslich kamen ab 2016 zum einen Men-
schen, die mit der konservativen religiosen
Bewegung verbunden waren, und zum anderen
Kurd*innen, darunter auch «Akademiker*in-
nen fiir den Frieden». Bei den hier stichwort-
artig zusammengefassten Gruppen finden sich
wiederum Subgruppen mit unterschiedlichs-
ten religiosen, politischen und soziokulturel-
len Charakteristika. Sowohl Linke wie auch
Muslim*innen nehmen ihre Religiositit, ihre
Lebenseinstellung, ihre politischen Tendenzen
ganz unterschiedlich wahr und bringen dem-
entsprechend verschiedenste Erfahrungen ein.
Gegenwirtig kommen diese zum Teil gegen-
satzlichen Gruppen in verschiedenster Art und
Weise miteinander in Kontakt, sei es durch ihre
Kinder in der Schule, beim Einkauf, am Wohn-
ort, im Arbeitsmarkt oder in der Freizeit.

Die vielfaltigen Hintergriinde und Haltun-
gen dieser Menschen in der Diaspora tragen
dazu bei, dass die Begegnungen, die teilweise
ausserhalb der Komfortzonen stattfinden,
Konfliktpotenzial beinhalten. Diese Gruppen
setzen sich einerseits miteinander konstruk-
tiv auseinander und suchen nach Koexistenz-
formen. Gleichzeitig bemiihen sie sich darum,
sich auch in der Mehrheitsgesellschaft zu

20

positionieren. Generell werden sie unabhén-
gig von ihrer eigenen Wahrnehmung undif-
ferenziert als Muslim*innen, das heisst als
Fremde angesehen. Offentliche und politische
Diskurse iiber Muslim*innen wiederum wer-
den in einer reduktionistischen Art und Weise
gestaltet. Unterdriickung von Frauen, Gewalt,
Riickstindigkeit, tiefes Bildungsniveau, Inte-
grationsprobleme sind Begriffe, die mit dem
Islam verbunden werden.

Vor diesem Hintergrund ist es denkbar, dass
sich Muslim*innen und Linke fiir die Entwick-
lung einer neuen Konsenskultur einsetzen. Dies
kann mit einer Auseinandersetzung innerhalb
der eigenen Gruppen beginnen oder in einem
gemeinsamen Feld des Handelns. Zu diesem
Zweck konnen die genannten Annaherungsver-
suche zwischen Muslim*innen und Linken in
der Tiirkei — erfolgreiche, aber auch geschei-
terte —reflektiert werden und die daraus erwor-
benen Erkenntnisse in die Praxis einfliessen.

Der Kontext in der Schweiz kann dabei
unterstiitzend wirken, dass praktizierende
und nichtpraktizierende Muslim*innen unter-
einander oder gemeinsam mit Atheisten*in-
nen sich neu positionieren. So kdnnen sie mit
ihrer Anwesenheit bzw. mit ihrer Position zur

Neue Wege 5.21



Entstehung einer neuen Konsenskultur bezie-
hungsweise zur Entwicklung einer partizipa-
tiven Demokratie beitragen, in der die Diver-
sitdt nicht Einschriankungen und Sanktionen
hervorbringt, sondern konstruktiv gestaltet
werden kann. @

O Saadet Tiirkmen, *1971, ist Sozialanthropologin mit
den Schwerpunkten Medizinethnologie, interkulturelle
Kommunikation, Diversitit, Partizipation. Sie arbeitet
an ihrem Doktorat Experience of Health and Illness
among Migrants from Turkey in Switzerland und ini-
tiiert partizipative Projekte in interkulturellen Vereinen.
Sie lebt in Bern.

Neue Wege 5.21

10

11
12
13

Die hier présentierten Daten basieren auf ausge-
wihlten Diskursen auf den Online-Plattformen
Emek ve Adalet, Gazete Duvar u. a. sowie auf Inter-
views mit einzelnen Akteur*innen.

Vgl. dazu Bayram Koca: Tirkiye'de Islam Ve Sosyalizm
Iligkisi Baglaminda Emek Ve Adalet Platformu Ve
Antikapitalist Miisliimanlar. Ankara 2013.

So Bediiizzaman Said Nursi, ein kurdisch-konservativer
Gelehrter, der auch in den gegenwirtigen konservativen
Kreisen einflussreich ist.

Ein Teil der sozialistisch ausgerichteten kurdischen
Gruppen beansprucht mit ihrem Engagement

eine Losung fiir die ganze Region, d.h. nicht nur fiir
Kurd*innen in der Tiirkei, sondern auch im ganzen
Nahen und Mittleren Osten. Vgl. Demir Kiigiikaydin,
siehe dazu verschiedene Beitrige (tiirkisch):
demirden-kapilar.blogspot.com.

Vgl. Ceren Eliagik: Barbarin Tarihi Ezilenin Dini:
Hikmet Kwilcimlvda Tarih ve Din. Istanbul 2021.

Halil Ibrahim Yenigiin, Politologe und ein Mitglied
der «Akademiker fiir den Frieden», weist in einem
Interview mit der Autorin darauf hin, dass sein Vater
Sedat Yenigiin sich um die Nuancen des Islams
gekiimmert hatte und sich nicht primir als kommunis-
tisch verstand.

Die blutige Auseinandersetzung zwischen rechtsextre-
men «Grauen Wolfen» und Alewiten lag dem Maras-
Pogrom zugrunde, das Hunderten von Menschen

das Leben kostete. Ein Teil der Uberlebenden fliichte-
ten in die Schweiz und in andere Lander Europas. Vgl.
dazu Katharina Haab, Claudio Bolzman, Andrea
Kugler, Ozcan Yilmaz: Diaspora und Migrantengemein-
schaften aus der Tiirkei in der Schweiz. Bern 2010.

Der Brandanschlag in Sivas bezeichnet den pogromar-
tigen Angriff einer religiés motivierten Menschen-
menge auf die Teilnehmer*innen eines alewitischen
Festivals in Sivas. So kamen am 2. Juli 1993 37 Personen
zumeist alewitischen Glaubens ums Leben. Das

hat nicht nur die Probleme zwischen den konservativ-
religiosen Kreisen und Alewit*innen, sondern auch
die Migration nach Europa und in die Schweiz gestei-
gert. Vgl. Virginia Suter Reich: Zwischen Differenz,
Solidaritdt und Ausgrenzung. Inkorporationspfade
der alevitischen Bewegung in der Schweiz und im trans-
nationalen Raum. Ziirich 2013.

Siehe Giilay Tiirkmen: Under the Banner of Islam.
Turks, Kurds, and the Limits of Religious Unity.
Oxford 2021. Tiirkmen weist darauf hin, dass sogar
der vermeintlich homogene sunnitische Islam in
Bezug auf religiose Einheit recht eingeschrinkt ist.

In: R. ihsan Eliagik: Demokratik Ozgiirliikgii Islam.
Istanbul 2014. Ubersetzt von Saadet Tiirkmen.

Siehe dazu: ihsaneliacik.com
Siehe Katharina Haab et al. (Fussnote 7).

Bahar Baser und Ashok Swain (Stateless Diaspora
Groups and their Repertoires of Nationalist Activism
in Host Countries. In: Journal of International
Relations, Vol. 8, 1/2010) bezeichnen die kurdische
und tamilische Diaspora als Diaspora ohne Staat.
Sie verwenden Protest- und Propagandarepertoires,
um die Aufmerksamkeit ihres Gastlandes auf die
umstrittene Politik in ihrem Heimatland zu lenken.

pAl



Gl )y

MA LUMIERE DANS MON Cig

. $ .
S G
MA LUMIERE SUR MA TERRE
L'ENFANT DE LA GUERRE

MARYA

TU REVEILLES LA TENDRESSE DE MON COEUR
Tu (HERCHES A ME DETOURNER DE DIEV

NE VIENS PAS DANS CE MONDE

QU REGNE L'OPPRESSION

00 CHAQUE CHAGRIN EST ETOUFFE

LA MORT EST NOTRE AMiE

C'6ST MA NATON Qui A PERMIS

NOTRE RENCONTRE

NOUS AVONS CHANTE POUR LA LiBERTE
C'EST Toi ET TES ENFANTS Qui EN PAIERONT
LE PRIX

MARY A, POURQUOI VEUX -Tu VENIR AU MONDE?
CROIS - MO, PERSOMNE NE SE REJOVIT DE
TA VENVE

AIDE - Moi. S'iL TE  PLATT, MEURS

MON COEUR EST HABITE DE PEURS

ET MES EPAULES PORTENT LE POIDS
DES INQUIETUDES

DANS MES CAHIERS DE PENSEES,
ENTRE |ES LIGNES SE DESSINENT DES PRISONS

SU’Q\_\._JJ—\\JLLJJ

L)"J-S\—-N-‘ \__S-D_))_J‘-‘““’._J-’-\AS
&_bfj Qﬂj—’“‘\\_.

k_.s)\_ﬁl_)‘\" U"
\‘JL@U-bU-‘)

@""“j()“’) y QL>U

\‘L\ vx‘u\ Q!
\ DPL}«U\\_: .-\_x_.P )

...@}EU\ULLUJ

ot



	Jenseits von ambivalenten Allianzen und alliierten Ambivalenzen

