
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 5

Artikel: Jenseits von ambivalenten Allianzen und alliierten Ambivalenzen

Autor: Türkmen, Saadet

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jenseits von
ambivalenten
Allianzen und

alliierten
Ambivalenzen

Saadet Türkmen

Das Bild sowohl von Muslim*in-
nen als auch von Linken wird
in der schweizerischen Öffentlichkeit

oft einseitig inszeniert. Das
erschwert einen differenzierten
Austausch untereinander und
weist gleichzeitig auf den Bedarf
an neuen Perspektiven hin.
Dieser Beitrag thematisiert einige
Hintergründe der ambivalenten
Beziehung zwischen Muslim*in-
nen und Linken in der Türkei
seit 2003. Und er zeigt die Relevanz

einer differenzierten
Diskussion für die türkisch-kurdische
Diaspora in der Schweiz.1

Herz der herzlosen Welt oder
Opium des Volkes?

Annäherungsversuche von Muslim*innen und
Linken in der Türkei sind recht alt und sehr
aktuell zugleich, sei es als eine Praxis des
Findens von Gemeinsamkeiten und der
Übernahme von Begrifflichkeiten oder als Praxis
der Solidarität für Freiheit und Gleichheit,
zum Beispiel in der Kopftuchdebatte in den
1990er Jahren. Dadurch kamen viele Nuancen
und Differenzen zum Vorschein. Weder Mus-
lim*innen noch Linke stellen homogene Gruppen

dar. Und innerhalb dieser beiden Gruppen
fanden beziehungsweise finden sich immer
weitere Subgruppen.

Dazu zählen sozialistisch-nationalistisch
geprägte Gruppen, die die sozialistische Ideologie

aus der muslimischen oder nationalistischen

Perspektive im türkischen Kontext der
1920er Jahre neu definieren wollten.2 Ein Teil
der sunnitischen und schafiitischen Kurd*innen
orientieren sich eher an einem konservativen
Islam und wollen Sozialismus in die Religion
beziehungsweise Nation integrieren.3 Andere
sozialistisch geprägte kurdische Gruppen
verbinden seit den 1970er Jahren säkulare und
messianische Züge.4

Ein Teil der Alewit*innen finden ebenfalls
seit den 1970er Jahren die Grundsätze des
Sozialismus in ihrem Glauben und halten sich
dabei an Begriffe wie Gleichheit, Gerechtigkeit,

Solidarität sowie an Genderfragen. Und
schliesslich gibt es selbstverständlich
atheistisch-sozialistische Gruppierungen. Verschiedene

Formen von Religion und Ideologie
kursieren und konkurrieren um Zugehörigkeit,
um Sozialkapital, um Disziplin und Kontrolle,
um Vielfalt und pluralistische Demokratie. Sie
alle begründen ihre Motivation vor allem mit
sozialer Gerechtigkeit und Solidarität.
Unterschiedlich beantwortet wird die Frage: Ist die
Religion das Herz dieser herzlosen Welt oder
Opium des Volkes?

Repression statt Diversität

In den frühen Zeiten des Nationalstaats und
des Laizismus in der Türkei wurde der grösste
Teil der religiös und ideologisch nicht genehmen

Gruppen aus der Öffentlichkeit verbannt
und zum Teil massiv unterdrückt. Während sie
als isolierte Gruppen mit ihren existenziellen
Problemen auf sich gestellt waren, hatten sie
kaum Interesse an gegenseitigen soziopoliti-
schen und ideologischen Anliegen. Es gibt aus
dieser Zeit nur wenige Versuche, die sich um
andere, differenzierte Perspektiven bemühen

16 Neue Wege 5.21



und zu neuen Wegen für einen Dialog und für
das gegenseitige Verstehen beitragen.

Hier sind die theoretischen und praktischen
Arbeiten von HikmetAli Kivilcimh (1902-1971)
von immenser Bedeutung. Er war zuerst
Mitglied der Kommunistischen Partei der Türkei
TKP und später der Gründer der Vatan Partisi
(Vaterlandspartei). In seinen Abhandlungen,
die er während seiner fast ein Vierteljahrhundert

dauernden Haftstrafe verfasste, brachte
er sozialistische Ideen mit Religion, Gottesglaube

und Koranversen in Verbindung. Diese
Auseinandersetzungen liefern immer noch
wichtige Inhalte für gegenwärtige Debatten.5

Während Kivilcimli den Islam aus sozialistischer

Perspektive interpretiert hatte, stellte
Sedat Yenigün (1950-1980) fast ein halbes
Jahrhundert später die soziale Perspektive
im Islam ins Zentrum seines Interesses. Auf
diese Weise stellte er die offizielle Leseart des
Islams infrage. Damit fand er die Verbindung
zwischen Islam und Sozialismus, drückte dies
jedoch selber nicht explizit so aus. Yenigün
hatte unter anderen den Perser Ali Schariati,
der eine sozialistisch-aktivistische Perspektive
mit dem Islam verbunden hatte, in den
nationalistisch-muslimisch geprägten studentischen

Kreisen eingeführt und dadurch eine neue
Diskussion eingeleitet. Er wurde 1980 von zwei
Unbekannten ermordet. Sein Fall blieb bisher
ungelöst.6

Ambivalente Allianzen?
Alliierte Ambivalenzen?

Die Beziehung zwischen muslimisch und
sozialistisch geprägten Gruppen hat also
insbesondere in der Zeit des Kalten Krieges einen
anderen Charakter erhalten. Sie wurden
systematisch provoziert, gegeneinander aufgehetzt
und gespalten. Dies zeigte sich zum einen in
einer lang andauernden, konfliktbehafteten
diskursiven Praxis: Kommunistinnen und
Sozialistinnen wurden nicht nur als gottlose
Gestalten charakterisiert. Die Angriffe gegen
Linke im öffentlichen und politischen Raum
wurden mit diesem Argument derart legitimiert,

dass sie in brutaler Art und Weise
umgebracht werden konnten. Mit anderen Worten:
Sie wurden zur Zielscheibe radikalisierter
Individuen und Gruppen. Die auf diesem Diskurs
basierende Praxis setzte ihre blutigen Zeichen
zuerst mit dem Maraç-Pogrom von 19787 und
danach mit dem Brandanschlag in Sivas von

Neue Wege 5.21 17



19938. Diese Vorfälle begründeten auch einen
erheblichen Teil der kurdisch-alewitischen
Migration in die Schweiz.

Vor diesem Hintergrund braucht es sehr viel
Aufklärungsarbeit zwischen Linken und Mus-
lim*innen. Ein Teil dieser Gruppen ist im
politischen Feld sowie wirtschaftlich, sozial und
kulturell massiv benachteiligt. Die Diskriminierung,

der Opferstatus und der Wunsch nach
Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit sind
Themen, die diese Gruppen auf der diskursiven
Ebene verbinden. Auf der operativen Ebene
reflektieren sie in einzelnen Zusammenhängen
ihre eigene sowie die gemeinsame Geschichte
und suchen Kooperationsmöglichkeiten. Diese
Versuche fingen primär mit den Kopftuchdebatten

in den 1990er Jahren an und intensivierten
sich seit dem Jahr 2003 mit der Machtübernahme

der AKP, die bis heute regiert.
Diese Praxen fanden ihren stärksten

Ausdruck von 2007 bis 2012 - bei der Gründung
und Nutzung von Online-Plattformen und
einer politischen Partei, der HAS Parti, Partei

der Volksstimme. Ebenfalls brachten sie
interessierte Menschen zusammen, die an
gemeinsamen Ramadan-Essen vor Luxushotels

- sogenannten «Weltentafeln» -, an den
Solidaritätsdemonstrationen für die Gezi-Park-
Proteste, an Workshops und weiteren Anlässen
teilnahmen und dadurch in der Öffentlichkeit
eine Sichtbarkeit erlangen konnten. Hierbei
kommt der HAS-Partei eine grosse Bedeutung
zu, da sie zum ersten Mal seit den 1950er Jahren

einen Weg für eine gemeinsame Diskussion
von kontroversen Richtungen ermöglichte. Die
HAS-Partei bestand zwei Jahre und wurde 2014
mit der Zustimmung der konservativen
Delegierten mit der Regierungspartei AKP fusioniert.

Das war und bleibt umstritten.

Muslimische Opposition

In den gegenwärtigen öffentlichen Diskursen
wird die These vertreten, dass die Annäherungen

von Linken und Muslim*innen eher
unsystematisch verliefen und primär durch
Diskontinuitäten gekennzeichnet werden können.
Dabei wird die Instrumentalisierungsgefahr
in diesen Versuchen angesprochen und darauf
hingewiesen, dass sie deswegen oft nicht über
eine Anfangsphase hinauskommen. Den
Diskursen zufolge besteht aber ein Bedarf für eine
Konsenskultur zwischen den schwer vereinbaren

Gruppen. Es wird auf die Überlappung von
Interessen jenseits der Frage sogenannter
Gottlosigkeit bzw. Gottesnähe hingewiesen. Zudem
bleibt die Frage offen, ob die Diskussion von
Differenzen zwischen sogenannt homogenen

Gruppen ein Konfliktpotenzial birgt. Wie viel
Vielfalt ertragen die einzelnen Gruppen
selber? Konkret: Finden Frauenvereinigungen,
Transmenschen, Alewit*innen und Nichtmus-
limlnnen, also Christinnen, Jüdinnen und
Mitglieder weiterer Glaubensgemeinschaften
ihren Platz in diesen Diskursen? Wie werden
diese Diskurse im Ausland, also in der Diaspora,

repräsentiert? Wie kann diese Diversität
konstruktiv gestaltet werden?

Individuen muslimischen Glaubens sind
in den linken Gruppen in kleiner Anzahl
vertreten. Hingegen gibt es innerhalb muslimischer

Gruppen Subgruppen9, die sich in einer
der Linken zugeschriebenen Terminologie
ausdrücken. In der Öffentlichkeit treten sie
als regierungskritische Akteurinnen auf und
beanspruchen, sich gegen Ungerechtigkeiten
und Menschenrechtsverletzungen zu stellen.
Sie solidarisieren sich mit Unterdrückten. Sie

engagieren sich für die Rechte, Freiheit und
Gleichheit von Benachteiligten. Ihre Tätigkeit
zielt aufdie Vertrauensförderung zwischen den
stark belasteten und einander misstrauenden
Gruppen ab. Sie begründen ihr soziales und
politisches Interesse mit Koranversen, jedoch
in einer undogmatischen Art und Weise.

Die Praxis der
antikapitalistischen Muslime

Als wichtiger Vertreter dieser Strömungen gilt
der Theologe îhsan Recep Eliaçik von den
Antikapitalistischen Muslimen. Er organisiert
regelmässig Workshops, tritt an Anlässen von
Linken und Alewitlnnen als beliebter Gast auf,
positioniert sich zwar nicht als Sozialist,
verteidigt jedoch antikapitalistische Ideen sowohl
diskursiv als auch operativ. In einem Interview

bringt er die wesentlichen Aspekte seiner

Motivation wie folgt zum Ausdruck: «Bis
die Ungleichheit verschwindet, werde ich mich
für Kurden gegen Türken, für Alewiten gegen
Sunniten, für Frauen gegen Männer, für Atheisten

gegen Theisten einsetzen.»10

Eliaçik zeigt sich bereits seit Anfang der
2000er Jahre im öffentlichen Raum. Seine
Praxis ist recht unkonventionell, wirksam
und inklusiv. So setzt er mit den Yeryüzü
Sofralari - den «Weltentafeln» - Akzente,
die ursprünglich in der Kooperation mit der
Plattform Emek ve Adalet (Arbeit und Gerechtigkeit)

entstanden. Mit bescheidenen alternativen

Fastenmahlzeiten auf dem Gehsteig vor
Luxushotels kritisierten die Aktivistinnen die
Mitglieder des Vereins Müsiad, des Vereins
muslimischer Geschäftsmänner, die ihr Fasten
drinnen an reichhaltigen Ramadan-Banketts

18 Neue Wege 5.21



Wie viel Vielfalt

ertragen
MusRmln-
nen, wie viel
Linke?

brachen.11 An den «Weltentafeln» kamen
Menschen aus allen Schichten und weltanschaulichen

Strömungen zusammen, um ihren Protest

gegenüber den reichen muslimischen
Geschäftsmännern in einer friedlichen Art
und Weise auszudrücken.

Eliaçik und die Antikapitalistischen Muslime

unterstützten ebenfalls die Gezi-Park-
Demonstrationen 2013 mit einer Protestparade

in Ankara. In seinen Veröffentlichungen
verbindet Eliaçik Korantexte mit der marxistischen

Literatur; er sieht in Hikmet Kivilcimh,
dem Anführer der Vatan Partisi (Vaterlandspartei),

keinen gottlosen Kommunisten. Eliaçik
wird sowohl von Muslim*innen als auch von
vielen Linken als Hoffnungsträger für einen
Dialog angesehen. Seine Ansätze können auch
die türkisch-kurdisch-alewitische und die seit
2016 dazugekommene muslimisch-türkische
Diaspora in der Schweiz für gemeinsame Praxen

inspirieren.

Diasporagemeinschaften -
Vielfalt in Religion und Ideologie
Unabhängig von ethnischen, religiösen
und ideologischen Zugehörigkeiten werden

Migrant*innen aus der Türkei in der Schweiz
als Muslim*innen bezeichnet und registriert.12
Ihre Identität variiert jedoch, je nachdem,
wann und wie sie in die Schweiz gekommen
sind und wie sie ihre Migration begründen. Es
gibt vier grössere Migrationsströmungen: Seit
den 1960er Jahren kamen erstens viele laizistische

urbane Menschen für die Arbeit in die
Schweiz, anschliessend kam es zu
Familienzusammenführungen. Diese Gruppe bildete das
Netzwerk von Arbeitsmigrant*innen.

Zweitens kamen nach dem Militärputsch
1980 Menschen, die regierungskritisch waren
oder mit diesen Kreisen in Verbindung standen.

Sie bildeten die Netzwerke von Flucht-
migrant*innen. Diese Migration findet ihren
Höhepunkt in den 1990er Jahren, als vor allem
Kurd*innen und Alewit*innen aus den Peripherien

in die Schweiz kamen und die Grundlagen
einer Diasporagemeinschaft bildeten.13 Die
meisten dieser Menschen hatten keine direkten

politischen Probleme, verkehrten jedoch in
den familialen und sozialen Netzwerken von
Geflüchteten. Die Anzahl Geflüchteter stieg
bis 2002 stetig, bis 2016 in vergleichsweise
kleinen Dimensionen.

Neue Wege 5.21 19



Weder Mus-
lim*innenloch
Linke sigyipn
homogWe
Gu innohHar

Schliesslich kamen ab 2016 zum einen
Menschen, die mit der konservativen religiösen
Bewegung verbunden waren, und zum anderen
Kurd*innen, darunter auch «Akademiker*in-
nen für den Frieden». Bei den hier stichwortartig

zusammengefassten Gruppen finden sich
wiederum Subgruppen mit unterschiedlichsten

religiösen, politischen und soziokulturel-
len Charakteristika. Sowohl Linke wie auch
Muslim*innen nehmen ihre Religiosität, ihre
Lebenseinstellung, ihre politischen Tendenzen

ganz unterschiedlich wahr und bringen
dementsprechend verschiedenste Erfahrungen ein.
Gegenwärtig kommen diese zum Teil
gegensätzlichen Gruppen in verschiedenster Art und
Weise miteinander in Kontakt, sei es durch ihre
Kinder in der Schule, beim Einkauf, am Wohnort,

im Arbeitsmarkt oder in der Freizeit.
Die vielfältigen Hintergründe und Haltungen

dieser Menschen in der Diaspora tragen
dazu bei, dass die Begegnungen, die teilweise
ausserhalb der Komfortzonen stattfinden,
Konfliktpotenzial beinhalten. Diese Gruppen
setzen sich einerseits miteinander konstruktiv

auseinander und suchen nach Koexistenzformen.

Gleichzeitig bemühen sie sich darum,
sich auch in der Mehrheitsgesellschaft zu

positionieren. Generell werden sie unabhängig

von ihrer eigenen Wahrnehmung
undifferenziert als Muslim*innen, das heisst als
Fremde angesehen. Öffentliche und politische
Diskurse über Muslim*innen wiederum werden

in einer reduktionistischen Art und Weise
gestaltet. Unterdrückung von Frauen, Gewalt,
Rückständigkeit, tiefes Bildungsniveau,
Integrationsprobleme sind Begriffe, die mit dem
Islam verbunden werden.

Vor diesem Hintergrund ist es denkbar, dass
sich Muslim*innen und Linke für die Entwicklung

einer neuen Konsenskultur einsetzen .Dies
kann mit einer Auseinandersetzung innerhalb
der eigenen Gruppen beginnen oder in einem
gemeinsamen Feld des Handelns. Zu diesem
Zweck können die genannten Annäherungsversuche

zwischen Muslim*innen und Linken in
der Türkei - erfolgreiche, aber auch gescheiterte

- reflektiert werden und die daraus erworbenen

Erkenntnisse in die Praxis einfliessen.
Der Kontext in der Schweiz kann dabei

unterstützend wirken, dass praktizierende
und nichtpraktizierende Muslim*innen
untereinander oder gemeinsam mit Atheisten*in-
nen sich neu positionieren. So können sie mit
ihrer Anwesenheit bzw. mit ihrer Position zur

20 Neue Wege 5.21



Entstehung einer neuen Konsenskultur
beziehungsweise zur Entwicklung einer partizipa-
tiven Demokratie beitragen, in der die Diver-
sität nicht Einschränkungen und Sanktionen
hervorbringt, sondern konstruktiv gestaltet
werden kann. •
O Saadet Türkmen, *1971, ist Sozialanthropologin mit

den Schwerpunkten Medizinethnologie, interkulturelle
Kommunikation, Diversität, Partizipation. Sie arbeitet
an ihrem Doktorat Experience ofHealth and Illness
among Migrants from Turkey in Switzerland und
initiiert partizipative Projekte in interkulturellen Vereinen.
Sie lebt in Bern.

1 Die hier präsentierten Daten basieren auf ausge¬
wählten Diskursen auf den Online-Plattformen
Emek ve Adalet, Gazete Duvar u.a. sowie auf Interviews

mit einzelnen Akteur'innen.
2 Vgl. dazu Bayram Koca: Türkiye'deIslam Ve Sosyalizm

iliçkisi Baglaminda Emek Ve Adalet Platformu Ve

AntikapitalistMiislümanlar. Ankara 2013.

3 So Bediüzzaman Said Nursî, ein kurdisch-konservativer
Gelehrter, der auch in den gegenwärtigen konservativen
Kreisen einflussreich ist.

4 Ein Teil der sozialistisch ausgerichteten kurdischen
Gruppen beansprucht mit ihrem Engagement
eine Lösung für die ganze Region, d.h. nicht nur für
Kurd*innen in der Türkei, sondern auch im ganzen
Nahen und Mittleren Osten. Vgl. Demir Kûçûkaydin,
siehe dazu verschiedene Beiträge (türkisch):
demirden-kapilar.blogspot.com.

5 Vgl. Ceren Eliaçik: Barbarin Tarihi Ezilenin Dini:
HikmetKivilcimli'da TarihveDin. Istanbul 2021.

6 Halil Ibrahim Yenigün, Politologe und ein Mitglied
der «Akademiker für den Frieden», weist in einem
Interview mit der Autorin darauf hin, dass sein Vater
Sedat Yenigün sich um die Nuancen des Islams
gekümmert hatte und sich nicht primär als kommunistisch

verstand.
7 Die blutige Auseinandersetzung zwischen rechtsextre¬

men «Grauen Wölfen» und Alewiten lag dem Mara§-
Pogrom zugrunde, das Hunderten von Menschen
das Leben kostete. Ein Teil der Überlebenden flüchteten

in die Schweiz und in andere Länder Europas. Vgl.
dazu Katharina Haab, Claudio Bolzman, Andrea
Kugler, Özcan Yilmaz: Diaspora und Migrantengemeinschaften

aus der Türkei in derSchweiz. Bern 2010.

8 Der Brandanschlag in Sivas bezeichnet den pogromar¬
tigen Angriff einer religiös motivierten Menschenmenge

auf die Teilnehmerinnen eines alewitischen
Festivals in Sivas. So kamen am 2. Juli 1993 37 Personen
zumeist alewitischen Glaubens ums Leben. Das
hat nicht nur die Probleme zwischen den konservativreligiösen

Kreisen und Alewit'innen, sondern auch
die Migration nach Europa und in die Schweiz gesteigert.

Vgl. Virginia Suter Reich: Zwischen Differenz,
Solidarität und Ausgrenzung. Inkorporationspfade
der alevitischen Bewegung in der Schweiz und im
transnationalen Raum. Zürich 2013.

9 Siehe Gülay Türkmen: Under the Banner ofIslam.
Turks, Kurds, and the Limits of Religious Unity.
Oxford 2021. Türkmen weist daraufhin, dass sogar
der vermeintlich homogene sunnitische Islam in
Bezug auf religiöse Einheit recht eingeschränkt ist.

10 In: R. Ihsan Eliaçik: Demokratik Özgürlükgü Islam.
Istanbul 2014. Übersetzt von Saadet Türkmen.

11 Siehe dazu: ihsaneliacik.com
12 Siehe Katharina Haab et al. (Fussnote 7).

13 Bahar Baser und Ashok Swain (Stateless Diaspora
Groups and their Repertoires ofNationalist Activism
in Host Countries. In: Journal of International
Relations, Vol. 8,1/2010) bezeichnen die kurdische
und tamilische Diaspora als Diaspora ohne Staat.
Sie verwenden Protest- und Propagandarepertoires,
um die Aufmerksamkeit ihres Gastlandes auf die
umstrittene Politik in ihrem Heimatland zu lenken.

Neue Wege 5.21 21



ç3
ma Lumière dans mom ciel

vr ;) •-} ;r
MA LU/vùÈRE SUR. MA TERRE

L'ENFANT DE LA GUERRE

Mam
fu R.ÉVEULES LA TE KlDßESSE PE MON COEUR

Tu CHERCHES À. ME DÉTOURNER DE DIEU

NE ViENS FAS DANS CE MONDE

OÙ RÈ6NE L'OPPRESSION

OÙ CHAQUE CHA6RIN EST BOUFFÉ"

LA MORT EST NOTRE AMiE

C'EST MA NATION Qui A ÇERMlS

NOTRE RENCONTRE

NOUS AVONS CHANTÉ fDUR LA Û6&R.TÉ

C'EST Toi ET TES ENFANTS Qui EN PAIERONT

LE PRIX

/MARYA POURQUOI VEUX -TU VENIR AU MONÛE?

CROIS-Moi, PERSONNE NE SE RÉjOuiT DE

TA VENUE

Al DE - Moi. S' iL TE PLAÎT, MEURS

MON COEUR EST HA8iTÈ pE PEURS

ET mes Épaules portent le Poids

DES INQUIETUDES

Dans mes cahiers pe pensées,

Entre les ü6nes se dessinent pe prisons

LyW'
• • - üsj-

<_>tdj uj
3^-*-ci) c3> îs j)

\lO> lyA i û't v C_3)\

AO! LS>

*T CQ-^ \ l\ A \jt
COLLA—"J Jjj—^o3y

ç^A
^}\ )\0^t? W4

A_s^J>\ "s — (_jSS-j\\_j


	Jenseits von ambivalenten Allianzen und alliierten Ambivalenzen

