
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 5

Artikel: Befreie mich nicht, das mach ich schon selber!

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Befreie mich
nicht, das mach
ich schon selber!

Les Foulards Violets

Das Kollektiv Les Foulards
Violets mischt in der Westschweiz
Debatten auf. Die feministischen
Muslim*innen sehen ihren Kampf
gegen Islamophobie als Zeichen
der Hoffnung für eine egalitäre,
demokratische Schweiz.

14. Juni 2019: Tausende von Schweizer Frauen
sind anlässlich des Frauenstreiks auf den
Strassen. In Genf sticht ein energiegeladener
Umzug von etwa hundert muslimischen Frauen
mit lila Kopftüchern und Turbanen aus dem
bunten Menschenmeer heraus. Es ist das
Kollektiv der Foulards Violets.

«Kopftuch oder nicht, das ist meine
Entscheidung!», «Befreie mich nicht, das mach
ich schon selber!», «Lass meinen Schleier los,
du erstickst mich!»

Die Slogans, die die Frauen bis zur Heiserkeit

skandieren, ziehen viele Neugierige an.
Einige gehen auf die Foulards Violets zu und
stellen die Frage, die ihnen auf der Zunge
brennt: «Muslim*innen und Feminist*innen,
ist das nicht ein Widerspruch?» Die meisten

Fragenden sind wohlwollend, nicht wenige
Passant*innen reagieren aber auch offen
aggressiv und bösartig. Sie fordern zum
Beispiel die muslimischen Frauen auf, «nach
Hause zu gehen» oder das «Symbol der
Unterdrückung», den Schleier, abzunehmen

Der Kampf gegen Islamophobie
ist ein feministischer Kampf

Die Foulards Violets, ein Kollektiv von
Frauen - muslimische und nichtmuslimische
mit und ohne Kopftuch -, das sich mit Frauen
solidarisiert, die sich für das Tragen des Kopftuchs

entschieden haben, bewegte am 14. Juni
2019 die Gemüter. Es war die erste Aktion des
Kollektivs im Kampf um mehr Sichtbarkeit,
und es wird nicht die letzte sein. In den folgenden

zwei Jahren integrierte sich das Kollektiv
harmonisch ins Genfer Frauenstreikkollektiv.
Gleichzeitig setzte es seine Arbeit fort, auf die
verheerenden Auswirkungen aufmerksam zu
machen, die die Islamophobie auf die
Alltagserfahrungen, Lebensläufe und
Zukunftsaussichten von muslimischen Frauen in der
Schweiz hat.

Das Thema Kopftuch ist in Europa der
Kristallisationspunkt, an dem ein ganzes Repertoire
an Vorstellungen über Muslim*innen sichtbar

wird, über die es sich einen Moment lang
nachzudenken lohnt. So werden muslimische
Frauen angeblich gezwungen, ein Kopftuch
zu tragen und sich ihren männlichen Partnern
unterzuordnen. Es scheint daher widersprüchlich,

wenn eine Gesellschaft die Gleichberechtigung

der Geschlechter verteidigt und zugleich
das Tragen des Hijabs, des Kopftuchs, toleriert.
Viele Politikerinnen, sowohl von rechts wie
von links, positionieren sich daher unter dem
Vorwand der Befreiung gegen die Präsenz von
muslimischen Frauen mit Kopftuch in Beruf,
Bildung und Sport. In der Schweiz stimmte das
Volk kürzlich mit einer sehr knappen Mehrheit
für ein Verbot der Gesichtsverschleierung im
öffentlichen Raum. Tatsächlich zeigt aber die
Erfahrung, dass Debatten um den Schleier weit
davon entfernt sind, muslimische Frauen zu
befreien, sondern vielmehr konkrete negative
Auswirkungen für diese haben.

In unserem Land, wie auch anderswo in
Europa, sind islamfeindliche Diskriminierung

und Gewalt ein stark geschlechtsspezifisches
Phänomen. Zum einen in quantitativer

Hinsicht, da nach den Zahlen des Berichts
Forgotten Women des Europäischen Netzwerks
gegen Rassismus (ENAR) aus dem Jahr 2016
ein Grossteil (je nach Land bis zu 90 Prozent
der Fälle) der islamfeindlichen Gewalttaten

Neue Wege 5.21 11



muslimische Frauen betrifft, insbesondere
solche, die das Kopftuch tragen. Zum anderen
auch in qualitativer Hinsicht, denn rechtlich
gesehen beruht eine ganze Reihe von
Diskriminierungen gegenüber Menschen muslimischen
Glaubens auf Verboten, die speziell die
Kleidung von Frauen betreffen (Kopftuch, Burka,
Burkini, um nur einige Beispiele zu nennen).
Französische Studien (Kawtar Najib, 2019)
zeigen, dass die Mehrzahl der islamfeindlichen

Angriffe gegen muslimische Frauen
in öffentlichen Einrichtungen wie Krankenhäusern,

Rathäusern und Schulen stattfinden;
diese Angriffe nehmen ständig zu, da sich die
Täterinnen durch den muslimfeindlichen
politischen Diskurs in ihrem Vorgehen ermächtigt
und legitimiert fühlen.

Angesichts dieser Situation haben sich
muslimische Frauen in Europa mobilisiert,
um ihre Rechte zu verteidigen. Es ist zu betonen,

dass dieser Aktivismus, obwohl immer
lebendig und engagiert, lange Zeit an den
Rand gedrängt wurde, einerseits von muslimischen

religiösen Organisationen, die sich ein
Redemonopol für muslimische Gemeinschaften

anmassten, und andererseits von feministischen

Mainstream-Organisationen, in denen
die Dekonstruktion der kolonialen Vorurteile

eines «universalistischen» Feminismus auf
starken Widerstand stiess. Beides führte dazu,
dass die Stimmen muslimischer Frauen zum
Schweigen gebracht wurden.

Diese Vereinnahmung der Sprache durch
andere Feministinnen erleben muslimische
Frauen als eine besonders bösartige Art von
Gewalt, denn sie beruht auf einem beleidigenden

Vorurteil: dass muslimische Frauen nicht
die intellektuelle Fähigkeit hätten, selbst zu
entscheiden; dass sie ewige Kinder wären, die
unter Bewachung gestellt werden müssten; dass
sie nicht über die nötige Hellsichtigkeit verfügten,

um ihre eigenen Körper zu befreien. Aus
diesem Negativbild der unterwürfigen
muslimischen Frauen erwachsen dann die bedrohlichen

Konturen eines modernen Schreckgespenstes:

das des muslimischen Mannes, von
dem angenommen wird, dass er gewalttätig,
manipulativ und unfähig ist, Beziehungen zu
weiblichen Glaubensgenossinnen zu unterhalten,

die auf etwas anderem als Zwang basieren.
Diese Spannungen, die von Intellektuellen und
Aktivistinnen wie Nacira Guénif-Soulimas,
Zahra Ali und Hanane Karimi herausgearbeitet

wurden, sind bezeichnend für die Machtverhältnisse

innerhalb der als «Frauen» bezeichneten

sozialen Kategorie. In vielerlei Hinsicht



Die feministischen

nicht mit
Religion^^HI
gehen aus ihr^
hervor.
erinnern die Debatten, die Feministtinnen über
die Stellung muslimischer Frauen innerhalb
ihrer Bewegungen führen, an die Debatten über
Sexarbeit, bei denen Abolitionisttinnen lange
Zeit glaubten, sie wüssten besser als Sexarbei-
ter*innen, was gut für diese sei.

Vom «sie» zum «ich»

In diesem Klima werden muslimische
Frauengruppen, die für sich in Anspruch nehmen,
feministisch zu sein, als «Oxymoron auf
Beinen», als wandelnder Widerspruch
wahrgenommen. Doch genau dieses Programm wollen

Kollektive wie Les Foulards Violets in der
Schweiz, Lailab in Frankreich oder Imazi-
Reine in Belgien vertreten. Aber von welcher
Art von Feminismus sprechen wir genau? Die
Foulards Violets zum Beispiel verstehen sich
als intersektionale Feministtinnen. Intersek-
tionalität ist ein Ansatz, der anerkennt, dass
Frauen Sexismus nicht als monolithischen
Block erleben, sondern dass sie sich jeweils
an der Schnittstelle mehrerer Unterdrückungen
befinden können (wie Rassismus, Homopho-
bie, Transphobie, Abieismus als gesellschaftliche

Bewertung von Menschen aufgrund ihrer

körperlichen und/oder geistigen Verfassung,
Klassismus). Die Foulards Violets kämpfen
daher gleichzeitig an mehreren Fronten, von
denen keine wichtiger ist als die andere. Dem
universalistischen Absolutismus mit kolonialen

Untertönen ziehen sie die Verteidigung
der Selbstbestimmung muslimischer Frauen
vor, die Förderung des Rechts, selbst Entscheidungen

zu treffen, ohne durch Gewalt auf der
Strasse oder institutionelle Diskriminierung
sanktioniert zu werden. Die theoretischen
und aktivistischen Bezüge sind vielfältig, ein
besonderes Gewicht kommt dem intellektuellen

Beitrag des Schwarzen Feminismus zu. Die
Mitglieder des Kollektivs sind entschlossen,
sich die Erzählmacht über ihre eigenen
Erfahrungen wieder anzueignen, und sie erinnern
uns damit unermüdlich daran, dass das, was für
sie ohne sie getan wird, gegen sie getan wird.

Kommen sie zu Wort, bringen die Mitglieder
des Kollektivs deutlich zum Ausdruck, dass

sie keinen Gegensatz zwischen ihren Identitäten

als Feministtinnen und Muslinttinnen
sehen. Nicht nur, weil viele von ihnen gerade
aus ihrem Glauben und ihrer religiösen Praxis

Gründe und Wege ableiten, sich für die
Gleichstellung der Geschlechter einzusetzen.

Neue Wege 5.21 13



Sondern auch, weil viele von ihnen ihre
feministischen Überzeugungen nicht durch die Lektüre

von Simone de Beauvoir oder Élisabeth
Badinter gewonnen haben, sondern durch
konkrete Personen, die sie beobachtet haben, von
denen sie sich inspirieren Hessen und die für
sie oft die ultimative Verkörperung der «starken

Frau» darstellen: ihre Mütter. Diese muss-
ten sich mit einer Welt auseinandersetzen, die
sie ständig an den Rand drängte, die sie oft zu
Haushälterinnen, Kindermädchen oder
Hausfrauen machte, obwohl viele von ihnen gebildet

und ambitioniert waren. Und wenn es auch
unendlich viele religiöse, kulturelle und
persönliche Gründe gibt, warum sich muslimische
Frauen heute für das Tragen (oder Nichttragen)
eines Kopftuchs entscheiden, so tritt doch oft
ein Anliegen besonders in den Vordergrund:
Das Verbot, ein Kopftuch zu tragen, wird als
Anordnung verstanden, es nicht den Müttern
gleichzutun, sondern sich an ihren
Arbeitgeberinnen zu orientieren, um das Recht zu
haben, als vollwertige Bürgerinnen anerkannt
zu werden.

In einer Studie über die Foulards Violets,
die von der Fakultät für Theologie und
Religionswissenschaften der Universität Lausanne
durchgeführt wurde, kommt der junge Forscher
Sébastien Dupuis zum Schluss, dass «zwischen
diesen beiden Bestandteilen ihrer vielfältigen
Loyalitäten eine Beziehung der Kontinuität
besteht. Durch ihr kulturelles und religiöses
Gepäck, aber auch durch die familiäre
Sozialisation haben sich diese Frauen als aktive
Subjekte konstituiert, die sich gegen Diskriminierung

und gesellschaftspolitische Ungleichheiten

aufgrund des Geschlechts wehren. In
diesem Sinne setzen ihre feministischen Kämpfe
das Kontinuum ihrer Religiosität fort. In dieser
Perspektive [...] überwindet ihre Selbstidentifikation

mit einem Feminismus, der nicht mit
ihrer Religion bricht, sondern a contrario aus
ihr hervorgeht, de facto die angebliche
Unvereinbarkeit von Feminismus und Islam.»

Eine starke feministische und
antirassistische Front ist möglich

Im Rahmen der Kampagne gegen die
sogenannte «Burka-Verbot-Initiative» haben die
Foulards Violets stark zivilgesellschaftlich
mobilisiert. Sie weigerten sich, das Redemonopol

allein den politischen Parteien zu
überlassen. Als sich die SVP auf sicherem Terrain
wähnte, stellte dieses kleine Kollektiv ohne
finanzielle Mittel, aber mit viel Energie die
Medienlandschaft der Westschweiz auf den

Kopf, indem es Nuancen und konkrete Fakten

in die Debatte einbrachte. Unterstützung
erhielt das Kollektiv von feministischen,
antirassistischen und queeren Grundrechtsorganisationen.

Dank ihren Stimmen, die von den
Verbündeten des Frauenstreiks verstärkt wurden,

erodierte der Ja-Stimmen-Anteil der
Initiative kontinuierlich. Die erste Lehre aus den
Ergebnissen vom 7. März - der Nein-Anteil von
48,8 Prozent kann als Achtungserfolg gewertet

werden - ist, dass die Allianz aus Feminismus

und Antirassismus das Potenzial hat, eine
wichtige politische Kraft in der Schweiz zu werden.

Der hasserfüllten Rhetorik der extremen
Rechten ausgesetzt zu sein, ist kein Schicksal,
das wir akzeptieren müssen.

Im Kampf gegen die Islamophobie, wie er
von den ersten Zielscheiben dieses Rassismus,
nämlich den muslimischen Frauen, aufgenommen

wird, sehen wir ein Zeichen der Hoffnung
für eine vielfältige, offene, egalitäre Schweiz,
in der jede*r Platz findet, ohne stigmatisiert zu
werden. Mit einem Wort: die Verwirklichung
eines demokratischen Anspruchs! •
O Übersetzung: Stefanie Arnold
O lesfoulardsviolets.org

facebook.com/lesfoulardsviolets

14 Neue Wege 5.21



MARYA S'AtcdoCHAiî,
EUE ME NAE lÂtHAlT PAS.

'

'.V ^ '-'V
AAA MÈRE MF LE

RÈPE'T/UT, AAASVA
EST LA FiUE Dt

LA OVER RE.

OE TRAVA'tLLATS

BtAL/COUP POUR PERDRE

LE PÉBÉ P°ü(i EFf ACÊR

CETTE ERREUR..


	Befreie mich nicht, das mach ich schon selber!

