Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 5

Artikel: Befreie mich nicht, das mach ich schon selber!
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Befreie mich
nicht, das mach
ich schon selber!

Les Foulards Violets

Das Kollektiv Les Foulards
Violets mischt in der Westschweiz
Debatten auf. Die feministischen
Muslim*innen sehen ihren Kampf
gegen Islamophobie als Zeichen
der Hoffnung fiir eine egalitire,
demokratische Schweiz.

14. Juni 2019: Tausende von Schweizer Frauen
sind anlédsslich des Frauenstreiks auf den
Strassen. In Genf sticht ein energiegeladener
Umzug von etwa hundert muslimischen Frauen
mit lila Kopftiichern und Turbanen aus dem
bunten Menschenmeer heraus. Es ist das Kol-
lektiv der Foulards Violets.

«Kopftuch oder nicht, das ist meine Ent-
scheidung!», «Befreie mich nicht, das mach
ich schon selber!», «Lass meinen Schleier los,
du erstickst mich!» ...

Die Slogans, die die Frauen bis zur Heiser-
keit skandieren, ziehen viele Neugierige an.
Einige gehen auf die Foulards Violets zu und
stellen die Frage, die ihnen auf der Zunge
brennt: «Muslim*innen und Feminist*innen,
ist das nicht ein Widerspruch?» Die meisten

Neue Wege 5.21

Fragenden sind wohlwollend, nicht wenige
Passant*innen reagieren aber auch offen
aggressiv und bosartig. Sie fordern zum Bei-
spiel die muslimischen Frauen auf, «nach
Hause zu gehen» oder das «Symbol der Unter-
driickung», den Schleier, abzunehmen ...

Der Kampf gegen Islamophobie
ist ein feministischer Kampf

Die Foulards Violets, ein Kollektiv von
Frauen — muslimische und nichtmuslimische
mit und ohne Kopftuch —, das sich mit Frauen
solidarisiert, die sich fiir das Tragen des Kopf-
tuchs entschieden haben, bewegte am 14. Juni
2019 die Gemiiter. Es war die erste Aktion des
Kollektivs im Kampf um mehr Sichtbarkeit,
und es wird nicht die letzte sein. In den folgen-
den zwei Jahren integrierte sich das Kollektiv
harmonisch ins Genfer Frauenstreikkollektiv.
Gleichzeitig setzte es seine Arbeit fort, auf die
verheerenden Auswirkungen aufmerksam zu
machen, die die Islamophobie auf die All-
tagserfahrungen, Lebensldufe und Zukunfts-
aussichten von muslimischen Frauen in der
Schweiz hat.

Das Thema Kopftuch ist in Europa der Kris-
tallisationspunkt, an dem ein ganzes Repertoire
an Vorstellungen {iber Muslim*innen sicht-
bar wird, iiber die es sich einen Moment lang
nachzudenken lohnt. So werden muslimische
Frauen angeblich gezwungen, ein Kopftuch
zu tragen und sich ihren méannlichen Partnern
unterzuordnen. Es scheint daher widerspriich-
lich, wenn eine Gesellschaft die Gleichberech-
tigung der Geschlechter verteidigt und zugleich
das Tragen des Hijabs, des Kopftuchs, toleriert.
Viele Politiker*innen, sowohl von rechts wie
von links, positionieren sich daher unter dem
Vorwand der Befreiung gegen die Prisenz von
muslimischen Frauen mit Kopftuch in Beruf,
Bildung und Sport. In der Schweiz stimmte das
Volk kiirzlich mit einer sehr knappen Mehrheit
fiir ein Verbot der Gesichtsverschleierung im
offentlichen Raum. Tatsédchlich zeigt aber die
Erfahrung, dass Debatten um den Schleier weit
davon entfernt sind, muslimische Frauen zu
befreien, sondern vielmehr konkrete negative
Auswirkungen fiir diese haben.

In unserem Land, wie auch anderswo in
Europa, sind islamfeindliche Diskriminie-
rung und Gewalt ein stark geschlechtsspezifi-
sches Phinomen. Zum einen in quantitativer
Hinsicht, da nach den Zahlen des Berichts For-
gotten Women des Europdischen Netzwerks
gegen Rassismus (ENAR) aus dem Jahr 2016
ein Grossteil (je nach Land bis zu 90 Prozent
der Fille) der islamfeindlichen Gewalttaten

1



muslimische Frauen betrifft, insbesondere
solche, die das Kopftuch tragen. Zum anderen
auch in qualitativer Hinsicht, denn rechtlich
gesehen beruht eine ganze Reihe von Diskrimi-
nierungen gegeniiber Menschen muslimischen
Glaubens auf Verboten, die speziell die Klei-
dung von Frauen betreffen (Kopftuch, Burka,
Burkini, um nur einige Beispiele zu nennen).
Franzosische Studien (Kawtar Najib, 2019)
zeigen, dass die Mehrzahl der islamfeind-
lichen Angriffe gegen muslimische Frauen
in 6ffentlichen Einrichtungen wie Kranken-
hiusern, Rathiusern und Schulen stattfinden;
diese Angriffe nehmen stindig zu, da sich die
Tater*innen durch den muslimfeindlichen poli-
tischen Diskurs in ihrem Vorgehen erméchtigt
und legitimiert fiihlen.

Angesichts dieser Situation haben sich
muslimische Frauen in Europa mobilisiert,
um ihre Rechte zu verteidigen. Es ist zu beto-
nen, dass dieser Aktivismus, obwohl immer
lebendig und engagiert, lange Zeit an den
Rand gedringt wurde, einerseits von muslimi-
schen religiosen Organisationen, die sich ein
Redemonopol fiir muslimische Gemeinschaf-
ten anmassten, und andererseits von feminis-
tischen Mainstream-Organisationen, in denen
die Dekonstruktion der kolonialen Vorurteile

eines «universalistischen» Feminismus auf
starken Widerstand stiess. Beides fiihrte dazu,
dass die Stimmen muslimischer Frauen zum
Schweigen gebracht wurden.

Diese Vereinnahmung der Sprache durch
andere Feminist*innen erleben muslimische
Frauen als eine besonders bdsartige Art von
Gewalt, denn sie beruht auf einem beleidigen-
den Vorurteil: dass muslimische Frauen nicht
die intellektuelle Fahigkeit hitten, selbst zu
entscheiden; dass sie ewige Kinder wiren, die
unter Bewachung gestellt werden miissten; dass
sie nicht iiber die n6tige Hellsichtigkeit verfiig-
ten, um ihre eigenen Korper zu befreien. Aus
diesem Negativbild der unterwiirfigen musli-
mischen Frauen erwachsen dann die bedroh-
lichen Konturen eines modernen Schreckge-
spenstes: das des muslimischen Mannes, von
dem angenommen wird, dass er gewalttétig,
manipulativ und unfdhig ist, Beziehungen zu
weiblichen Glaubensgenossinnen zu unterhal-
ten, die auf etwas anderem als Zwang basieren.
Diese Spannungen, die von Intellektuellen und
Aktivist*innen wie Nacira Guénif-Soulimas,
Zahra Ali und Hanane Karimi herausgearbei-
tet wurden, sind bezeichnend fiir die Machtver-
hiltnisse innerhalb der als «Frauen» bezeich-
neten sozialen Kategorie. In vielerlei Hinsicht




erinnern die Debatten, die Feminist*innen iiber
die Stellung muslimischer Frauen innerhalb
ihrer Bewegungen fiihren, an die Debatten iiber
Sexarbeit, bei denen Abolitionist*innen lange
Zeit glaubten, sie wiissten besser als Sexarbei-
ter*innen, was gut fiir diese sei.

Vom «sie» zum «ich»

In diesem Klima werden muslimische Frauen-
gruppen, die fiir sich in Anspruch nehmen,
feministisch zu sein, als «Oxymoron auf Bei-
nen», als wandelnder Widerspruch wahrge-
nommen. Doch genau dieses Programm wol-
len Kollektive wie Les Foulards Violets in der
Schweiz, Lallab in Frankreich oder Imazi-
Reine in Belgien vertreten. Aber von welcher
Art von Feminismus sprechen wir genau? Die
Foulards Violets zum Beispiel verstehen sich
als intersektionale Feminist*innen. Intersek-
tionalitét ist ein Ansatz, der anerkennt, dass
Frauen Sexismus nicht als monolithischen
Block erleben, sondern dass sie sich jeweils
an der Schnittstelle mehrerer Unterdriickungen
befinden kénnen (wie Rassismus, Homopho-
bie, Transphobie, Ableismus als gesellschaft-
liche Bewertung von Menschen aufgrund ihrer

Neue Wege 5.21

,Gnistischen

korperlichen und/oder geistigen Verfassung,
Klassismus). Die Foulards Violets kampfen
daher gleichzeitig an mehreren Fronten, von
denen keine wichtiger ist als die andere. Dem
universalistischen Absolutismus mit koloni-
alen Untertdonen ziehen sie die Verteidigung
der Selbstbestimmung muslimischer Frauen
vor, die Forderung des Rechts, selbst Entschei-
dungen zu treffen, ohne durch Gewalt auf der
Strasse oder institutionelle Diskriminierung
sanktioniert zu werden. Die theoretischen
und aktivistischen Beziige sind vielfaltig, ein
besonderes Gewicht kommt dem intellektuel-
len Beitrag des Schwarzen Feminismus zu. Die
Mitglieder des Kollektivs sind entschlossen,
sich die Erzdhlmacht iiber ihre eigenen Erfah-
rungen wieder anzueignen, und sie erinnern
uns damit unermiidlich daran, dass das, was fiir
sie ohne sie getan wird, gegen sie getan wird.
Kommen sie zu Wort, bringen die Mitglie-
der des Kollektivs deutlich zum Ausdruck, dass
sie keinen Gegensatz zwischen ihren Identi-
titen als Feminist*innen und Muslim*innen
sehen. Nicht nur, weil viele von ihnen gerade
aus ihrem Glauben und ihrer religiosen Pra-
xis Griinde und Wege ableiten, sich fiir die
Gleichstellung der Geschlechter einzusetzen.

13



Sondern auch, weil viele von ihnen ihre femi-
nistischen Uberzeugungen nicht durch die Lek-
tiire von Simone de Beauvoir oder Elisabeth
Badinter gewonnen haben, sondern durch kon-
krete Personen, die sie beobachtet haben, von
denen sie sich inspirieren liessen und die fiir
sie oft die ultimative Verkorperung der «star-
ken Frau» darstellen: ihre Miitter. Diese muss-
ten sich mit einer Welt auseinandersetzen, die
sie standig an den Rand dringte, die sie oft zu
Haushilterinnen, Kindermddchen oder Haus-
frauen machte, obwohl viele von ihnen gebil-
det und ambitioniert waren. Und wenn es auch
unendlich viele religiose, kulturelle und per-
sonliche Griinde gibt, warum sich muslimische
Frauen heute fiir das Tragen (oder Nichttragen)
eines Kopftuchs entscheiden, so tritt doch oft
ein Anliegen besonders in den Vordergrund:
Das Verbot, ein Kopftuch zu tragen, wird als
Anordnung verstanden, es nicht den Miittern
gleichzutun, sondern sich an ihren Arbeit-
geber*innen zu orientieren, um das Recht zu
haben, als vollwertige Biirger*innen anerkannt
zu werden.

In einer Studie {iber die Foulards Violets,
die von der Fakultit fiir Theologie und Reli-
gionswissenschaften der Universitit Lausanne
durchgefiihrt wurde, kommt der junge Forscher
Sébastien Dupuis zum Schluss, dass «zwischen
diesen beiden Bestandteilen ihrer vielfiltigen
Loyalitdaten eine Beziehung der Kontinuitit
besteht. Durch ihr kulturelles und religiGses
Gepick, aber auch durch die familidre Sozia-
lisation haben sich diese Frauen als aktive
Subjekte konstituiert, die sich gegen Diskrimi-
nierung und gesellschaftspolitische Ungleich-
heiten aufgrund des Geschlechts wehren. In die-
sem Sinne setzen ihre feministischen Kampfe
das Kontinuum ihrer Religiositit fort. In dieser
Perspektive [...] iiberwindet ihre Selbstidenti-
fikation mit einem Feminismus, der nicht mit
ihrer Religion bricht, sondern a contrario aus
ihr hervorgeht, de facto die angebliche Unver-
einbarkeit von Feminismus und Islam.»

Eine starke feministische und
antirassistische Front ist moglich

Im Rahmen der Kampagne gegen die soge-
nannte «Burka-Verbot-Initiative» haben die
Foulards Violets stark zivilgesellschaftlich
mobilisiert. Sie weigerten sich, das Redemo-
nopol allein den politischen Parteien zu iiber-
lassen. Als sich die SVP auf sicherem Terrain
wihnte, stellte dieses kleine Kollektiv ohne
finanzielle Mittel, aber mit viel Energie die
Medienlandschaft der Westschweiz auf den

14

Kopf, indem es Nuancen und konkrete Fak-
ten in die Debatte einbrachte. Unterstiitzung
erhielt das Kollektiv von feministischen, anti-
rassistischen und queeren Grundrechtsorga-
nisationen. Dank ihren Stimmen, die von den
Verbiindeten des Frauenstreiks verstirkt wur-
den, erodierte der Ja-Stimmen-Anteil der Ini-
tiative kontinuierlich. Die erste Lehre aus den
Ergebnissen vom 7. Mirz — der Nein-Anteil von
48,8 Prozent kann als Achtungserfolg gewer-
tet werden — ist, dass die Allianz aus Feminis-
mus und Antirassismus das Potenzial hat, eine
wichtige politische Kraft in der Schweiz zu wer-
den. Der hasserfiillten Rhetorik der extremen
Rechten ausgesetzt zu sein, ist kein Schicksal,
das wir akzeptieren miissen.

Im Kampf gegen die Islamophobie, wie er
von den ersten Zielscheiben dieses Rassismus,
ndmlich den muslimischen Frauen, aufgenom-
men wird, sehen wir ein Zeichen der Hoffnung
fiir eine vielfiltige, offene, egalitdre Schweiz,
in der jede*r Platz findet, ohne stigmatisiert zu
werden. Mit einem Wort: die Verwirklichung
eines demokratischen Anspruchs! @

O Ubersetzung: Stefanie Arnold

O lesfoulardsviolets.org
facebook.com/lesfoulardsviolets

Neue Wege 5.21



JE TRAVAILLAYS

BEAU cOUP POUR PERCTRE . .
LE PERE , POUR ErfACER o MAIS MARYA S‘AAccRocl-\Aﬂ’
CETTE ERREVR. He e e ELLE NE ME LACHAIT PAS.

MA MERE ME LE

REPETAIT, MARYA
EST LA FILLE DE
lA GUERRE.

-
4 e

AU DEBVT,
iLYA EV
UAPPEL A
[A PRIERE DE
I APRES ~ MIDI -




	Befreie mich nicht, das mach ich schon selber!

