Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 5

Artikel: Muslimisch und politisch links aktiv

Autor: Tshomba, Nina / Gemperli, Pascal / Halilovic, Abduselam
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Muslimisch
und politisch
links aktiv

Neue Wege-Gesprach mit
Nina Tshomba und Pascal Gemperli von
Abduselam Halilovic und Léa Burger

Sie politisiert in und aus der
Bewegung heraus, er ist partei-
politisch und in muslimischen
Verbinden aktiv: Nina Tshomba
(32) und Pascal Gemperli (43)
engagieren sich an unterschied-
lichen Orten. Gemeinsam sind
ihnen ihr muslimischer Glaube
und ihre Suche nach Gerechtigkeit.

mw Was hat Sie politisiert, Pascal Gemperli?

p¢ Bei mir gibt es drei Momente. Erstens war
das der Irakkrieg 2003: Ich ging das erste Mal
demonstrieren und erlebte danach eine grosse
Erniichterung, weil wir nicht viel veridndern
konnten. Ich glaubte tatsidchlich, dass wir von
der Strasse aus den Krieg verhindern kénnten.
Aber das passierte nicht. So begann ich mich
auch fiir Parteipolitik zu interessieren.

Ein zweiter wichtiger Moment war mein
Zivildienst: Nach der Rekrutenschule bin ich
aus dem Militar ausgestiegen und war im Zivil-
dienst 18 Monate in Casablanca, Marokko.

Neue Wege 5.21

Dort arbeitete ich in einem Zentrum fiir nach-
haltige industrielle Entwicklung, las viel zu
Okologie und Okonomie und war fasziniert,
dass das auch zusammengeht. Ich erkannte,
dass nachhaltiges Wirtschaften der Umwelt
niitzt und umgekehrt.

Drittens politisierte mich die Minarettiniti-
ative 2009. Ich war vier Jahre zuvor zum Islam
konvertiert. Damals war er — politisch gese-
hen — kaum Thema bei uns. Dann war er es
plotzlich, und mich schockierte, wie unsachlich
diskutiert wurde. Ab da begann ich mich in mus-
limischen Gemeinden zu engagieren. Das ist
soziopolitische und nichtreligiose Arbeit, diese
passiertin den Moscheen. Am Anfang steht eine
religiose Motivation, zum Beispiel eine neue
Friedhofsregelung, damit wir Muslim*innen
unsere Verstorbenen richtig beerdigen konnen.
Wenn alles klappt, gibt es am Ende des Prozes-
ses eine religiose Befriedigung — zwischendrin
ist aber fast alles sehr politisch.

mw Nina Tshomba, wie war das bei lhnen?

vt Fiir mich ist meine Herkunft sehr prigend:
Meine Mutter ist in der Schweiz geboren und
mein Vater in der Demokratischen Republik
Kongo. So habe ich frith mitbekommen, dass
es im Kongo grosse konomische Probleme
gibt — obwohl es ein Land mit vielen Boden-
schatzen ist. Fiir mich war friih klar, dass etwas
falsch lauft, und ich fragte mich, warum. Ich
war schon immer ein Mensch, der nach dem
Warum fragt und dafiir sensibilisiert ist, dass
es unterschiedliche Realititen gibt.

Ein anderer Aspekt ist der Rassismus. Die-
sen spiirte ich bereits als Kind, auch wenn ich
das so nicht benennen konnte. Dass zum Bei-
spiel US-amerikanische PoC-Rapper unglaub-
lich stark von Polizeigewalt bedroht sind oder
sogar erschossen werden, hat mich sehr betrof-
fen gemacht. Sie waren praktisch meine einzi-
gen Vorbilder als being of color.

Politisch aktiv wurde ich in der Zeit des
Gymnasiums. Da ging ich das erste Mal auf eine
Demo. Spiter priagte mich die HSG in St. Gal-
len, wo ich fiir den Bachelor in Internationalen
Beziehungen studierte: Ich wollte die Zahlen
besser verstehen, die in der Berichterstat-
tung vorkommen und unsere Realitdt pragen.
Gleichzeitig interessierte ich mich fiir die inter-
nationale Entwicklungszusammenarbeit und
wollte spiter in den Kongo. Wihrend des Stu-
diums veranstalteten wir eine WTO-Simulation.
Bei einem Besuch in Genf fiihrte ich Gespri-
che mit Handelsabgeordneten von Botswana.
Dabei sagten sie, dass sie keine Chancen hitten
in den Verhandlungen mit Grossméichten wie

5



China, der EU oder der USA. So merkte ich: Wir
tun zwar so, als hitten wir internationale Orga-
nisationen, die Dialoge auf Augenhdohe fiihren

und sich fiir eine gerechte Welt einsetzen. De

facto aber wird erfolgreich der Status quo erhal-
ten. So bin ich schliesslich zu progressiv linken

bis linksautonomen Bewegungen gekommen,
in denen es nicht um Zahlen und den monetiren
Wert eines Engagements geht.

w Inwiefern spielt Ihre Religiositat flr dieses
linkspolitische Engagement eine Rolle?

vt Als ich begann, mich durch meinen Part-
ner mit dem Islam auseinanderzusetzen, fand
ich viele Werte bestétigt, die ich bereits vorher
angenommen oder gefiihlt hatte. Das bestirkte
mich, auf meinem Weg und bei meiner Suche
nach Gerechtigkeit weiter zu gehen — ja auch
bei meiner Suche nach irgendeiner Art von
Wahrheit. Mir war klar, dass weder mein Ver-
stand noch der von anderen je wissen wird, was
wahr ist. Diese Erkenntnis hat mir Kraft gege-
ben und Frustration genommen. Denn ich ver-
stand: Es geht um die Suche, darum, das Best-
mogliche zu versuchen. Das hilft mir, beim
politischen Engagement etwa in Notunterkiinf-
ten dranzubleiben und die Hoffnung nicht zu
verlieren. Mit meinen Besuchen méchte ich den
Menschen dort in Wiirde begegnen, anders, als
es das Asylregime tut.

Dann hilft mir meine Auseinandersetzung
mit dem Islam, wach zu bleiben und keinen Ste-
reotypen aufzusitzen. Obwohl ich mich zum
Beispiel schon lange mit Rassismus auseinan-
dersetze und selbst Muslimin bin, hatte ich in
Gesprachen zur Gleichstellung der Frauen im
Islam oder zum Absolutheitsanspruch der Reli-
gion selbst immer wieder Vorurteile. Gerade
das Bild der «unterdriickten Frauen» im Islam
fordert mich heraus, da aus meiner Sicht das
Patriarchat eben auch im Islam — jedoch
genauso fest wie in unserer sogenannt eman-
zipierten Schweiz — greift. Es ist wichtig, nicht
dem Mainstream zu folgen und diesen als «den
einzigen und wahren Islam» zu sehen. Es ist
wichtig, nicht nur Stimmen von minnlichen
Theologen und Gelehrten anzuhdren. Erst mit
der Zeit habe ich bemerkt, dass mein Bild vom
Islam stark vom medialen Mainstreamdiskurs
geprigt ist und es eigentlich viel mehr islami-
sche Realitdten gibt, als ich mir vorstellen kann.
Nicht zuletzt darum liegt mir Vermittlung am
Herzen: Zum Beispiel versuche ich, in linken,
eher religionskritischen Kreisen Religionsthe-
men einzubringen und dafiir zu sensibilisieren,
dass ein antimuslimischer Rassismus herrscht
oder dass Religiositdt auch Potenziale bietet.

6

r¢ Bei der Frage, inwiefern sich das politische
Engagement und die Religiositit beeinflussen
oder befruchten, bin ich etwas zdgerlich. Ich
glaube, im Idealfall sollte das zusammen ein
kohirentes Wertesystem ergeben. Mein Reli-
gionsverstindnis ist ja von meiner ganzen
Identitdt gepragt, und so ist fiir mich zum
Beispiel vollig klar, dass Islam und Okologie
zusammengehoren. Im Islam gibt es ein Gebot,
dass der Mensch nicht iiber der Natur stehen
soll, sondern mittendrin. Das ist ein sehr 6ko-
logisches Verstandnis. Aber ist das dann Poli-
tik oder Religion? Gerechtigkeit oder Umwelt-
schutz sind doch Grundwerte, alle sollten sich
dafiir engagieren. Eine Religionsgemeinschaft,
die sich dazu nicht dussert, verpasst meiner
Meinung nach eine Chance.

m Sie beide haben von Gerechtigkeit gespro-
chen. Im Islam gibt es eine theologische
Auseinandersetzung mit diesem Begriff, auf
Arabisch “adl. Dazu gehdrt auch der Impera-
tiv, dass ein Muslim oder eine Muslimin
sich einem ungerechten Herrscher stellen
und auf Ungerechtigkeit hinweisen soll.

nt Ich kenne diese theologische Auseinander-
setzung weniger. Aber fiir mich sind diesbeziig-
lich Geschichten aus dem Leben des Propheten

Mohammed bedeutsam, in denen er die Mich-
tigen kritisiert und sich ihnen gegeniiberstellt.
Natiirlich ist fiir mich auch die feministische

Auseinandersetzung wichtig. Mohammed setzt
sich fiir Frauen ein, wenn er ihnen im Vergleich

zur vorislamischen Zeit Besitz zugesteht, den

sie auch selbst verwalten sollen. Oder er for-
dert Sklavinnen und mittellose Frauen dazu auf,
wie die reichen, verheirateten Frauen das Haar

zu bedecken. Was bei Letzteren Statussymbol

ist, soll auch die anderen schiitzen. Klar polari-
siert diese Geschichte aus heutiger Perspektive,
aber fiir mich ist es wichtig, sie zu kennen.

re Es gibt einen Hadith, eine Uberlieferung zu
Mohammed: Wer etwas Schlechtes sieht, soll
mit seiner Hand handeln, sich also tatkraftig
gegen das Schlechte einsetzen. Wenn das nicht
geht, soll man etwas mit seiner Zunge und
dem Mund tun, quasi eine sprachliche, intel-
lektuelle Handlung. Und sonst sollte man sich
zumindest mit seinem Herzen zur Wehr setzen.
Das konnen alle. Es gibt keine Entschuldigung,
sich nicht gegen Ungerechtigkeit aufzulehnen.
Den Anspruch finde ich sehr wichtig: Alle
machen es so, wie sie es schaffen. Natiirlich
stellt sich auch die Frage, was Gerechtigkeit
tiberhaupt ist.

Neue Wege 5.21



w Was bedeutet denn Gerechtigkeit fiir Sie?

pe Dass alle Menschen ihre Bediirfnisse erfiil-
len und sich méglichst frei nach ihren eigenen
Wiinschen entfalten konnen. Aber da gibt es
Hindernisse, Strukturen oder Handlungen
anderer, die das verhindern und zu Konflik-
ten fiihren. Wenn wir es schaffen wiirden, diese
konstruktiv anzugehen und daraus Neues ent-
stehen zu lassen, konnte das sehr kraftvoll
sein. Gerechtigkeit ist ein Ideal, das wir wohl
nie erreichen werden, aber anstreben sollten.

vt Das glaube ich auch. Ausserdem hat fiir
mich Gerechtigkeit mit Bescheidenheit zu tun:
dass ich mein Ego weniger ins Zentrum stelle.
Dann kann ich vielleicht auch etwas gerechter
sein. Aber Gerechtigkeit ist ein stetes Aushan-
deln, weshalb es auch immer eine offene Aus-
einandersetzung mit dem nachsten Umfeld und
der Gesellschaft braucht.

pe Fur michhates viel mit Freiheit zu tun, dass

jede und jeder sich so entwickeln kann, wie sie
oder er das mochte.

Neue Wege 5.21

vt Das klingt aber nach Neoliberalismus und
nach der Maxime, wonach es fiir die Gemein-
schaft am besten ist, wenn jede Person fiir sich
selber schaut. Das funktioniert nicht, wenn
eine Person etwa sagt, sie fiihle sich nur mit
so und so vielen Hektaren Land frei, und eine
andere Person Anspruch auf dasselbe Land
erhebt. Es braucht noch andere Werte, die
Bescheidenheit und Respekt fordern, damit
der einen Person nicht einfach mehr zusteht
als der anderen. Das ist eine sehr herausfor-
dernde Frage fiir unsere monetarisierte Gesell-
schaft, in der es darum geht, wer wie viel leis-
tet und deshalb entsprechend verdient. Aber
wer genau definiert den Wert und die Qualitit
einer Leistung?

p¢ Hier braucht es staatliche Leitlinien oder
Grenzen. Wenn sich zum Beispiel jemand auf-
grund des Geschlechts oder der Hautfarbe
weniger gut entwickeln kann, muss der Staat
eingreifen und den Rahmen so setzen, dass sich
alle frei entwickeln kénnen.

vt Ich wiirde sagen, dass der Staat dies alleine
nicht verwirklichen kann — insbesondere so
lange nicht, als die geltenden Paradigmen, auf

7



die er aufgebaut ist, Ausbeutung von Menschen
beziehungsweise den Kapitalismus oder Klas-
sismus fordern. Genau hier konnen religiose,
spirituelle Werte, aber auch progressive linke
Uberzeugungen ausgleichen, was der Staat
nicht schafft.

w Wie kommt Ihre persénliche Religiositat
in den politischen Zusammenhingen an?
Es gibt immer wieder religionskritische
Stimmen aus linker Perspektive, insbeson-
dere auch, was den Islam angeht.

r¢ Das bringt mich zum Nachdenken. Ich habe
konvertiert, und dieser Umstand verstirkt man-
che Fragen und Vorurteile noch. Menschen stel-
len sich dann Fragen wie: Warum hat er konver-
tiert? Ist er irgendwie radikal?

Was ich aus meiner Erfahrung sagen kann:
Wenn mich Leute kennen, spielt meine Reli-
giositit iiberhaupt keine Rolle. Ich bin seit
zehn Jahren im Gemeinderat in Morges und
habe es dort mit allen gut, von ganz links bis
ganz rechts. Es war gar nie eine Frage, dass
ich religios bin. Wegen meinen Medienauftrit-
ten als Mediensprecher der Foderation Isla-
mischer Dachorganisationen Schweiz (FIDS)
verstehen die Leute auch, wo ich engagiert bin.
Sie wissen, dass ich gesellig bin und man sich
keine Sorgen um mich machen muss. Auch
innerhalb der Partei, den Griinen, ist Religion
kaum ein Thema. Wir sind sehr liberal und
betrachten es als individuelle Freiheit, was
jemand glaubt oder nicht. Wir haben keine
spezifische Religionspolitik.

Beruflich ist es anders. Die Kund*innen
meines Mediationsbiiros achten vielleicht eher
drauf: Wer ist das, mit dem wir zusammenar-
beiten? Da kann es schon zu Vorurteilen oder
Ablehnung kommen, auch wenn das nie jemand
offen eingestehen wiirde.

vt Momentan bringe ich in Gesprichen oft
nicht meine personliche, sondern eine allge-
meine muslimische Religiositit oder einfach
das Thema Religion und Spiritualitét ein. Das
mache ich insbesondere in feministischen
Kreisen, wo eine Gefahr des antimuslimischen
Rassismus besteht. Die Geschichte ist noch
immer aktuell, dass muslimische Frauen durch
mehrheitlich weisse Feministinnen bevormun-
det werden. Bei PoC-Feministinnen ist die Sen-
sibilitit fiir mogliche Diskriminierungen mei-
nes Erachtens viel héher. Es besteht eher ein
Gespiir dafiir, dass es nicht nur einen Femi-
nismus gibt, sondern unzihlige Feminismen.
Mich nicht direkt als Muslimin zu bezeichnen,
ist somit zu einem Teil ein Selbstschutz. Im

8

Buch Islamische Feminismen von Lana Sirri
sagt eine queere muslimische Person, sich in
queeren und/oder feministischen Kreisen als
Muslim*in zu outen sei genauso herausfor-
dernd, wie sich in einer muslimischen Com-
munity als queer zu outen.

Im personlichen Umfeld habe ich erlebt,
dass sich eine Person beziiglich meiner Reli-
giositdt Sorgen um mich machte. Leute dach-
ten, ich radikalisiere mich. Vielleicht hatten
sie diese Sorge auch deshalb, weil ich mich
eh schon in linksautonomen Kreisen bewege,
staats- und polizeikritisch bin, eurozentristi-
sche Vorstellungen hinterfrage und in diesem
Sinne radikal bin.

Religion ist kein leichtes Thema. Wer schon
mal an einer Demo am Internationalen Frau-
entag war, kennt die Parole «Kein Gott, kein
Staat, kein Patriarchat!». Ich wollte letztes Jahr
eigentlich einen Brief an die Organisator*innen
schreiben, dass ich diesen Spruch als sehr aus-
schliessend erlebe. Klar sind religiose Traditi-
onen und Praxen oft mit patriarchalen Struk-
turen sowie mit rassistischen und kolonialen
Tendenzen verkniipft. Gleichzeitig gibt es viele
Menschen in meinem Umfeld, die versuchen,
auch spirituelle Positionen miteinzubeziehen
und nicht selbst ignorant gegeniiber einer Plu-
ralitdt zu werden, die sie eigentlich einfordern.
Sie sehen Religion oder Spiritualitidt auch als
Chance. Gerade in antiautoritidren Kreisen wird
es moglich, sich nicht so sehr auf das eigene
Ego zu konzentrieren und sich keiner politi-
schen Theorie zu unterwerfen, sondern zu
sagen: Niemand hat mehr Macht tiber mich
als eine Gottheit. Ich benutze dieses Wort in
bestimmten Kontexten, da Gott fiir mich weder
Singular noch Plural ist, weder ménnlich noch
weiblich, das Wort «Gott» aber bei mir und
wohl vielen hier sozialisierten Menschen das
Bild eines Mannes mit weissem Bart hervorruft.

Auch merke ich, dass viele Menschen sich
irgendwie nach Ruhemomenten und Ritualen
sehnen. Dann erzihle ich, dass fiir mich das
Gebet eine grosse Befreiung brachte: einen
Ablauf von Bewegungen und von Sprache zu
haben, den ich befolgen darf und bei dem ich
nicht immer selbst wissen muss, was das Beste
ist. Ich kann mich mit einem grosseren Gan-
zen verbinden. Ich versuche zwar das Best-
mogliche, aber es liegt nicht alles in meiner
Hand. Gerade in aktivistischen und antiras-
sistischen Kontexten kann das bei Frust oder
Ohnmacht helfen.

Neue Wege 5.21



w Was sind die dringendsten Themen, die
diskutiert werden sollten, wenn es um
Religion und Politik geht — in lhren Com-
munitys und auch gesamtgesellschaftlich?

pé Inder muslimischen Gemeinschaftist eine
wirklich wichtige Frage, wie sich Frauen bes-
ser einbringen konnen, denn in den Moscheen-
gemeinschaften sind sie sehr wenig prisent.
Somit ist ein grosser Teil der Gemeinschaft
eigentlich abwesend. Gliicklicherweise dndert
sich das langsam, auch mit einer neuen Gene-
ration. So kommen andere Stile und Sicht-
weisen zum Tragen. Eine weitere Herausfor-
derung fiir muslimische Gemeinden ist die
Frage, wie Jugendliche vermehrt eingebunden
werden kdnnen.

Was den Islam und die Schweiz angeht,
die ganzen Diskussionen um Kompatibili-
tit, sehe ich teilweise grosse gesellschaftli-
che Widerstiande. Gleichwohl zeigt die Praxis,
dass es sehr wohl gut zusammengeht und der
Medienhype rund um den Islam nicht die Rea-
litat reflektiert.

w lhrer Einschdtzung nach stehen Fragen
der 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung
also nicht im Vordergrund?

p¢ Diese Fragen gehen einher mit dem allge-
meinen gesellschaftlichen Diskurs: Die 6ffent-
lich-rechtliche Anerkennung und die soziale
Anerkennung miissen zusammengehen, wobei
sie sich auch gegenseitig beeinflussen. Fiir
mich ist die Anerkennung nur wichtig, weil
dies in der Schweiz der normale Umgang mit
grossen Religionsgemeinschaften ist. Die mus-
limische Gemeinschaft sollte gleichberechtigt
behandelt werden. Wenn nun alle Kantone die
offentlich-rechtliche Anerkennung fiir Reli-
gionsgemeinschaften abschaffen wiirden, wire
das fiir mich auch in Ordnung.

mw Wie sehen Sie das, Nina Tshomba: Welche
Diskussionen stehen an?2

vt Ich wiinsche mir, dass die muslimische
Community feministischer und antikapitalisti-
scher wird —immer im Wissen darum, dass wir
alle blinde Flecken haben und am meisten von
unserer eigenen Realitét geprigt sind. Es wird
vernachlidssigt, dass der Islam unzéhlige Bei-
spiele von starken und emanzipierten Frauen
kennt. Beispielsweise hat nach nach dem Tod
des Propheten Mohammed seine Frau Aisha
viele frauenfeindliche Hadithe kritisiert und
revidiert und war generell unglaublich prigend
fiir die Weitergabe von religiosem Wissen.

Neue Wege 5.21

Weil in einem kapitalistischen System immer
auch Rassismen und Ausbeutungsverhiltnisse
weitergetragen werden, muss individuell wie
auch kollektiv gehandelt werden. Es wird aus
meiner Sicht viel zu wenig betont, dass unser
Lifestyle hier in der Schweiz extrem stark auf
Kosten von Mensch und Umwelt geht. Ein Bei-
spiel fiir eine individuelle Handlungsmoglich-
keit ist das Zero-Waste-Fastenbrechen. Wir
Muslim*innen miissen uns noch mehr fragen,
wie wir kollektiv Sorge zu Mensch und Umwelt
tragen konnen. Wie Pascal Gemperli gesagt
hat: Aus muslimischer Perspektive bietet es
sich an, nachhaltiger und bewusster zu leben,
den Konsum zu reduzieren und machtvolle
Strukturen zu kritisieren.

Ich wiinsche mir, dass politische Bewegun-
gen, aber auch akademisierte Riume mehr
Platz fiir Religiositdt und Spiritualitit lassen.
Ich wiinsche mir hier eine Anerkennung und
nicht eine Abwertung. Wer religios ist, wird
schnell markiert oder auch stigmatisiert und
mit Vorurteilen iiberhduft — gerade als Frau,
denn Religion gilt, wie schon gesagt, als riick-
stindig und patriarchal. Als ich einmal vor der
Uni Ziirich einen Schal um den Kopf trug, der
eigentlich als Kappenersatz und nicht als Kopf-
tuch diente, wurde ich von einem Studierenden
als Muslimin beschimpft. Auch die Probleme,
die etwa eine kopftuchtragende Person hat,
wenn sie den Lehrberuf ausiiben will, zeigen,
dass vieles noch nicht gut lauft.

Ich wiinsche mir mehr Rdume, in denen
unterschiedlichste Personen beten, meditieren
und ihre Rituale leben konnen. Und dass Reli-
gion nicht bloss als etwas Traditionelles und
Uberholtes betrachtet wird, sondern auch als
etwas Befreiendes. @

QO Pascal Gemperli, *1978, ist Mediator und Gemeinderat
in Morges/VD. Er ist engagiert bei der Union Vaudoise
des Associations Musulmanes (UVAM) und bei der
Foderation Islamischer Dachorganisationen in der
Schweiz (FIDS). Er ist verheiratet und hat vier Téchter.

pascalgemperli.ch
gemperli-consulting.ch

O Nina Tshomba, *1988, ist Technikerin und Teil der
kollektiven Geschiftsleitung beim Radio LoRa in Ziirich
und Aktivistin in feministischen und antikapitalisti-
schen, selbstorganisierten Formaten (Kollektivierung
von Fiirsorge, Wohn- und Lebensriumen, Feministi-
sche Muslimische Diskussionsgruppe, Besuchsgruppen-
struktur in Nothilfeunterkiinften fiir abgewiesene
Asylbewerbende. Freischaffend ist sie auch beim Insti-
tut Neue Schweiz INES und im Kulturbereich tétig,
etwa beim Ziircher Theater Spektakel, und trainiert
Boxen und Ballett.

1 PoCbedeutet People of Color und ist eine Selbstbezeich-
nung Schwarzer Menschen, genauso wie being of color.



EN TeEMPs NORMAL)
QUAND A FILLE ATNEE
SE MARIE ET A UN
ENFANT, TOyT

LE MOANDE SE REJowiT-
ON DECORE LES PORTES
AVEc PES FLEURS

AVEC LA GUERRE
QUi RAVAGE NOTRE
PAYS LA SYRIE, ON NE
POV AT PAS DESIRER UN
ENFANT.




	Muslimisch und politisch links aktiv

