
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 5

Artikel: Muslimisch und politisch links aktiv

Autor: Tshomba, Nina / Gemperli, Pascal / Halilovic, Abduselam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Muslimisch
und politisch

links aktiv
Neue Wege-Gespräch mit

Nina Tshomba und Pascal Gemperli von
Abduselam Halilovic und Léa Burger

Sie politisiert in und aus der
Bewegung heraus, er ist
parteipolitisch und in muslimischen
Verbänden aktiv: Nina Tshomba
(32) und Pascal Gemperli (43)
engagieren sich an unterschiedlichen

Orten. Gemeinsam sind
ihnen ihr muslimischer Glaube
und ihre Suche nach Gerechtigkeit.

Nw Was hat Sie politisiert, Pascal Gemperli?

ps Bei mir gibt es drei Momente. Erstens war
das der Irakkrieg 2003: Ich ging das erste Mal
demonstrieren und erlebte danach eine grosse
Ernüchterung, weil wir nicht viel verändern
konnten. Ich glaubte tatsächlich, dass wir von
der Strasse aus den Krieg verhindern könnten.
Aber das passierte nicht. So begann ich mich
auch für Parteipolitik zu interessieren.

Ein zweiter wichtiger Moment war mein
Zivildienst: Nach der Rekrutenschule bin ich
aus dem Militär ausgestiegen und war im
Zivildienst 18 Monate in Casablanca, Marokko.

Dort arbeitete ich in einem Zentrum für
nachhaltige industrielle Entwicklung, las viel zu
Ökologie und Ökonomie und war fasziniert,
dass das auch zusammengeht. Ich erkannte,
dass nachhaltiges Wirtschaften der Umwelt
nützt und umgekehrt.

Drittens politisierte mich die Minarettinitiative

2009. Ich war vier Jahre zuvor zum Islam
konvertiert. Damals war er - politisch gesehen

- kaum Thema bei uns. Dann war er es
plötzlich, und mich schockierte, wie unsachlich
diskutiert wurde. Ab da begann ich mich in
muslimischen Gemeinden zu engagieren. Das ist
soziopolitische und nicht religiöse Arbeit, diese
passiert in den Moscheen. Am Anfang steht eine
religiöse Motivation, zum Beispiel eine neue
Friedhofsregelung, damit wir Muslim*innen
unsere Verstorbenen richtig beerdigen können.
Wenn alles klappt, gibt es am Ende des Prozesses

eine religiöse Befriedigung - zwischendrin
ist aber fast alles sehr politisch.

nw Nina Tshomba, wie war das bei Ihnen?

NT Für mich ist meine Herkunft sehr prägend:
Meine Mutter ist in der Schweiz geboren und
mein Vater in der Demokratischen Republik
Kongo. So habe ich früh mitbekommen, dass
es im Kongo grosse ökonomische Probleme
gibt — obwohl es ein Land mit vielen
Bodenschätzen ist. Für mich war früh klar, dass etwas
falsch läuft, und ich fragte mich, warum. Ich
war schon immer ein Mensch, der nach dem
Warum fragt und dafür sensibilisiert ist, dass
es unterschiedliche Realitäten gibt.

Ein anderer Aspekt ist der Rassismus. Diesen

spürte ich bereits als Kind, auch wenn ich
das so nicht benennen konnte. Dass zum
Beispiel US-amerikanische PoC-Rapper unglaublich

stark von Polizeigewalt bedroht sind oder
sogar erschossen werden, hat mich sehr betroffen

gemacht. Sie waren praktisch meine einzigen

Vorbilder als being ofcolor.
Politisch aktiv wurde ich in der Zeit des

Gymnasiums. Da ging ich das erste Mal auf eine
Demo. Später prägte mich die HSG in St. Gallen,

wo ich für den Bachelor in Internationalen
Beziehungen studierte: Ich wollte die Zahlen
besser verstehen, die in der Berichterstattung

vorkommen und unsere Realität prägen.
Gleichzeitig interessierte ich mich für die
internationale Entwicklungszusammenarbeit und
wollte später in den Kongo. Während des
Studiums veranstalteten wir eine WTO-Simulation.
Bei einem Besuch in Genf führte ich Gespräche

mit Handelsabgeordneten von Botswana.
Dabei sagten sie, dass sie keine Chancen hätten
in den Verhandlungen mit Grossmächten wie

Neue Wege 5.21 5



China, der EU oder der USA. So merkte ich: Wir
tun zwar so, als hätten wir internationale
Organisationen, die Dialoge auf Augenhöhe führen
und sich für eine gerechte Welt einsetzen. De
facto aber wird erfolgreich der Status quo erhalten.

So bin ich schliesslich zu progressiv linken
bis linksautonomen Bewegungen gekommen,
in denen es nicht um Zahlen und den monetären
Wert eines Engagements geht.

nw Inwiefern spielt Ihre Religiosität für dieses
linkspolitische Engagement eine Rolle?

NT Als ich begann, mich durch meinen Partner

mit dem Islam auseinanderzusetzen, fand
ich viele Werte bestätigt, die ich bereits vorher
angenommen oder gefühlt hatte. Das bestärkte
mich, auf meinem Weg und bei meiner Suche
nach Gerechtigkeit weiter zu gehen - ja auch
bei meiner Suche nach irgendeiner Art von
Wahrheit. Mir war klar, dass weder mein
Verstand noch der von anderen je wissen wird, was
wahr ist. Diese Erkenntnis hat mir Kraft gegeben

und Frustration genommen. Denn ich
verstand: Es geht um die Suche, darum, das
Bestmögliche zu versuchen. Das hilft mir, beim
politischen Engagement etwa in Notunterkünften

dranzubleiben und die Hoffnung nicht zu
verlieren. Mit meinen Besuchen möchte ich den
Menschen dort in Würde begegnen, anders, als
es das Asylregime tut.

Dann hilft mir meine Auseinandersetzung
mit dem Islam, wach zu bleiben und keinen
Stereotypen aufzusitzen. Obwohl ich mich zum
Beispiel schon lange mit Rassismus auseinandersetze

und selbst Muslimin bin, hatte ich in
Gesprächen zur Gleichstellung der Frauen im
Islam oder zum Absolutheitsanspruch der Religion

selbst immer wieder Vorurteile. Gerade
das Bild der «unterdrückten Frauen» im Islam
fordert mich heraus, da aus meiner Sicht das
Patriarchat eben auch im Islam - jedoch
genauso fest wie in unserer sogenannt
emanzipierten Schweiz - greift. Es ist wichtig, nicht
dem Mainstream zu folgen und diesen als «den
einzigen und wahren Islam» zu sehen. Es ist
wichtig, nicht nur Stimmen von männlichen
Theologen und Gelehrten anzuhören. Erst mit
der Zeit habe ich bemerkt, dass mein Bild vom
Islam stark vom medialen Mainstreamdiskurs
geprägt ist und es eigentlich viel mehr islamische

Realitäten gibt, als ich mir vorstellen kann.
Nicht zuletzt darum liegt mir Vermittlung am
Herzen: Zum Beispiel versuche ich, in linken,
eher religionskritischen Kreisen Religionsthemen

einzubringen und dafür zu sensibilisieren,
dass ein antimuslimischer Rassismus herrscht
oder dass Religiosität auch Potenziale bietet.

pg Bei der Frage, inwiefern sich das politische
Engagement und die Religiosität beeinflussen
oder befruchten, bin ich etwas zögerlich. Ich
glaube, im Idealfall sollte das zusammen ein
kohärentes Wertesystem ergeben. Mein
Religionsverständnis ist ja von meiner ganzen
Identität geprägt, und so ist für mich zum
Beispiel völlig klar, dass Islam und Ökologie
zusammengehören. Im Islam gibt es ein Gebot,
dass der Mensch nicht über der Natur stehen
soll, sondern mittendrin. Das ist ein sehr
ökologisches Verständnis. Aber ist das dann Politik

oder Religion? Gerechtigkeit oder Umweltschutz

sind doch Grundwerte, alle sollten sich
dafür engagieren. Eine Religionsgemeinschaft,
die sich dazu nicht äussert, verpasst meiner
Meinung nach eine Chance.

Nw Sie beide haben von Gerechtigkeit gespro¬
chen. Im Islam gibt es eine theologische
Auseinandersetzung mit diesem Begriff, auf
Arabisch 'adl. Dazu gehört auch der Imperativ,

dass ein Muslim oder eine Muslimin
sich einem ungerechten Herrscher stellen
und auf Ungerechtigkeit hinweisen soll.

NT Ich kenne diese theologische Auseinandersetzung

weniger. Aber für mich sind diesbezüglich

Geschichten aus dem Leben des Propheten
Mohammed bedeutsam, in denen er die Mächtigen

kritisiert und sich ihnen gegenüberstellt.
Natürlich ist für mich auch die feministische
Auseinandersetzung wichtig. Mohammed setzt
sich für Frauen ein, wenn er ihnen im Vergleich
zur vorislamischen Zeit Besitz zugesteht, den
sie auch selbst verwalten sollen. Oder er
fordert Sklavinnen und mittellose Frauen dazu auf,
wie die reichen, verheirateten Frauen das Haar
zu bedecken. Was bei Letzteren Statussymbol
ist, soll auch die anderen schützen. Klar polarisiert

diese Geschichte aus heutiger Perspektive,
aber für mich ist es wichtig, sie zu kennen.

pg Es gibt einen Hadith, eine Überlieferung zu
Mohammed: Wer etwas Schlechtes sieht, soll
mit seiner Hand handeln, sich also tatkräftig
gegen das Schlechte einsetzen. Wenn das nicht
geht, soll man etwas mit seiner Zunge und
dem Mund tun, quasi eine sprachliche,
intellektuelle Handlung. Und sonst sollte man sich
zumindest mit seinem Herzen zur Wehr setzen.
Das können alle. Es gibt keine Entschuldigung,
sich nicht gegen Ungerechtigkeit aufzulehnen.
Den Anspruch finde ich sehr wichtig: Alle
machen es so, wie sie es schaffen. Natürlich
stellt sich auch die Frage, was Gerechtigkeit
überhaupt ist.

6 Neue Wege 5.21



gion a

tot \A/i rH n
ww Was bedeutet denn Gerechtigkeit für Sie?

pg Dass alle Menschen ihre Bedürfnisse erfüllen

und sich möglichst frei nach ihren eigenen
Wünschen entfalten können. Aber da gibt es

Hindernisse, Strukturen oder Handlungen
anderer, die das verhindern und zu Konflikten

führen. Wenn wir es schaffen würden, diese
konstruktiv anzugehen und daraus Neues
entstehen zu lassen, könnte das sehr kraftvoll
sein. Gerechtigkeit ist ein Ideal, das wir wohl
nie erreichen werden, aber anstreben sollten.

NT Das glaube ich auch. Ausserdem hat für
mich Gerechtigkeit mit Bescheidenheit zu tun:
dass ich mein Ego weniger ins Zentrum stelle.
Dann kann ich vielleicht auch etwas gerechter
sein. Aber Gerechtigkeit ist ein stetes Aushandeln,

weshalb es auch immer eine offene
Auseinandersetzung mit dem nächsten Umfeld und
der Gesellschaft braucht.

pg Für mich hat es viel mit Freiheit zu tun, dass

jede und jeder sich so entwickeln kann, wie sie
oder er das möchte.

NT Das klingt aber nach Neoliberalismus und
nach der Maxime, wonach es für die Gemeinschaft

am besten ist, wenn jede Person für sich
selber schaut. Das funktioniert nicht, wenn
eine Person etwa sagt, sie fühle sich nur mit
so und so vielen Hektaren Land frei, und eine
andere Person Anspruch auf dasselbe Land
erhebt. Es braucht noch andere Werte, die
Bescheidenheit und Respekt fördern, damit
der einen Person nicht einfach mehr zusteht
als der anderen. Das ist eine sehr herausfordernde

Frage für unsere monetarisierte Gesellschaft,

in der es darum geht, wer wie viel leistet

und deshalb entsprechend verdient. Aber
wer genau definiert den Wert und die Qualität
einer Leistung?

pg Hier braucht es staatliche Leitlinien oder
Grenzen. Wenn sich zum Beispiel jemand
aufgrund des Geschlechts oder der Hautfarbe
weniger gut entwickeln kann, muss der Staat
eingreifen und den Rahmen so setzen, dass sich
alle frei entwickeln können.

NT Ich würde sagen, dass der Staat dies alleine
nicht verwirklichen kann — insbesondere so
lange nicht, als die geltenden Paradigmen, auf

Neue Wege 5.21 7



die er aufgebaut ist, Ausbeutung von Menschen
beziehungsweise den Kapitalismus oder
Klassismus fördern. Genau hier können religiöse,
spirituelle Werte, aber auch progressive linke
Überzeugungen ausgleichen, was der Staat
nicht schafft.

ww Wie kommt Ihre persönliche Religiosität
in den politischen Zusammenhängen an?
Es gibt immer wieder religionskritische
Stimmen aus linker Perspektive, insbesondere

auch, was den Islam angeht.

pg Das bringt mich zum Nachdenken. Ich habe
konvertiert, und dieser Umstand verstärkt manche

Fragen und Vorurteile noch. Menschen stellen

sich dann Fragen wie: Warum hat er konvertiert?

Ist er irgendwie radikal?
Was ich aus meiner Erfahrung sagen kann:

Wenn mich Leute kennen, spielt meine
Religiosität überhaupt keine Rolle. Ich bin seit
zehn Jahren im Gemeinderat in Morges und
habe es dort mit allen gut, von ganz links bis
ganz rechts. Es war gar nie eine Frage, dass
ich religiös bin. Wegen meinen Medienauftritten

als Mediensprecher der Föderation
Islamischer Dachorganisationen Schweiz (FIDS)
verstehen die Leute auch, wo ich engagiert bin.
Sie wissen, dass ich gesellig bin und man sich
keine Sorgen um mich machen muss. Auch
innerhalb der Partei, den Grünen, ist Religion
kaum ein Thema. Wir sind sehr liberal und
betrachten es als individuelle Freiheit, was
jemand glaubt oder nicht. Wir haben keine
spezifische Religionspolitik.

Beruflich ist es anders. Die Kundinnen
meines Mediationsbüros achten vielleicht eher
drauf: Wer ist das, mit dem wir zusammenarbeiten?

Da kann es schon zu Vorurteilen oder
Ablehnung kommen, auch wenn das nie jemand
offen eingestehen würde.

NT Momentan bringe ich in Gesprächen oft
nicht meine persönliche, sondern eine
allgemeine muslimische Religiosität oder einfach
das Thema Religion und Spiritualität ein. Das
mache ich insbesondere in feministischen
Kreisen, wo eine Gefahr des antimuslimischen
Rassismus besteht. Die Geschichte ist noch
immer aktuell, dass muslimische Frauen durch
mehrheitlich weisse Feministinnen bevormundet

werden. Bei PoC-Feministinnen ist die
Sensibilität für mögliche Diskriminierungen meines

Erachtens viel höher. Es besteht eher ein
Gespür dafür, dass es nicht nur einen
Feminismus gibt, sondern unzählige Feminismen.
Mich nicht direkt als Muslimin zu bezeichnen,
ist somit zu einem Teil ein Selbstschutz. Im

Buch Islamische Feminismen von Lana Sirri
sagt eine queere muslimische Person, sich in
queeren und/oder feministischen Kreisen als
Muslimen zu outen sei genauso herausfordernd,

wie sich in einer muslimischen
Community als queer zu outen.

Im persönlichen Umfeld habe ich erlebt,
dass sich eine Person bezüglich meiner
Religiosität Sorgen um mich machte. Leute dachten,

ich radikalisiere mich. Vielleicht hatten
sie diese Sorge auch deshalb, weil ich mich
eh schon in linksautonomen Kreisen bewege,
Staats- und polizeikritisch bin, eurozentristi-
sche Vorstellungen hinterfrage und in diesem
Sinne radikal bin.

Religion ist kein leichtes Thema. Wer schon
mal an einer Demo am Internationalen
Frauentag war, kennt die Parole «Kein Gott, kein
Staat, kein Patriarchat! ». Ich wollte letztes Jahr
eigentlich einen Brief an die Organisator*innen
schreiben, dass ich diesen Spruch als sehr aus-
schliessend erlebe. Klar sind religiöse Traditionen

und Praxen oft mit patriarchalen Strukturen

sowie mit rassistischen und kolonialen
Tendenzen verknüpft. Gleichzeitig gibt es viele
Menschen in meinem Umfeld, die versuchen,
auch spirituelle Positionen miteinzubeziehen
und nicht selbst ignorant gegenüber einer Plu-
ralität zu werden, die sie eigentlich einfordern.
Sie sehen Religion oder Spiritualität auch als
Chance. Gerade in antiautoritären Kreisen wird
es möglich, sich nicht so sehr auf das eigene
Ego zu konzentrieren und sich keiner politischen

Theorie zu unterwerfen, sondern zu
sagen: Niemand hat mehr Macht über mich
als eine Gottheit. Ich benutze dieses Wort in
bestimmten Kontexten, da Gott für mich weder
Singular noch Plural ist, weder männlich noch
weiblich, das Wort «Gott» aber bei mir und
wohl vielen hier sozialisierten Menschen das
Bild eines Mannes mit weissem Bart hervorruft.

Auch merke ich, dass viele Menschen sich
irgendwie nach Ruhemomenten und Ritualen
sehnen. Dann erzähle ich, dass für mich das
Gebet eine grosse Befreiung brachte: einen
Ablauf von Bewegungen und von Sprache zu
haben, den ich befolgen darf und bei dem ich
nicht immer selbst wissen muss, was das Beste
ist. Ich kann mich mit einem grösseren Ganzen

verbinden. Ich versuche zwar das
Bestmögliche, aber es liegt nicht alles in meiner
Hand. Gerade in aktivistischen und
antirassistischen Kontexten kann das bei Frust oder
Ohnmacht helfen.

8 Neue Wege 5.21



ma/ Was sind die dringendsten Themen, die
diskutiert werden sollten, wenn es um
Religion und Politik geht - in Ihren Com-
munitys und auch gesamtgesellschaftlich?

ps In der muslimischen Gemeinschaft ist eine
wirklich wichtige Frage, wie sich Frauen besser

einbringen können, denn in den
Moscheengemeinschaften sind sie sehr wenig präsent.
Somit ist ein grosser Teil der Gemeinschaft
eigentlich abwesend. Glücklicherweise ändert
sich das langsam, auch mit einer neuen
Generation. So kommen andere Stile und
Sichtweisen zum Tragen. Eine weitere Herausforderung

für muslimische Gemeinden ist die
Frage, wie Jugendliche vermehrt eingebunden
werden können.

Was den Islam und die Schweiz angeht,
die ganzen Diskussionen um Kompatibilität,

sehe ich teilweise grosse gesellschaftliche
Widerstände. Gleichwohl zeigt die Praxis,

dass es sehr wohl gut zusammengeht und der
Medienhype rund um den Islam nicht die Realität

reflektiert.

Nw Ihrer Einschätzung nach stehen Fragen
der öffentlich-rechtlichen Anerkennung
also nicht im Vordergrund?

pg Diese Fragen gehen einher mit dem
allgemeinen gesellschaftlichen Diskurs: Die
öffentlich-rechtliche Anerkennung und die soziale
Anerkennung müssen zusammengehen, wobei
sie sich auch gegenseitig beeinflussen. Für
mich ist die Anerkennung nur wichtig, weil
dies in der Schweiz der normale Umgang mit
grossen Religionsgemeinschaften ist. Die
muslimische Gemeinschaft sollte gleichberechtigt
behandelt werden. Wenn nun alle Kantone die
öffentlich-rechtliche Anerkennung für
Religionsgemeinschaften abschaffen würden, wäre
das für mich auch in Ordnung.

nw Wie sehen Sie das, Nina Tshomba: Welche
Diskussionen stehen an?

NT Ich wünsche mir, dass die muslimische
Community feministischer und antikapitalistischer

wird - immer im Wissen darum, dass wir
alle blinde Flecken haben und am meisten von
unserer eigenen Realität geprägt sind. Es wird
vernachlässigt, dass der Islam unzählige
Beispiele von starken und emanzipierten Frauen
kennt. Beispielsweise hat nach nach dem Tod
des Propheten Mohammed seine Frau Aisha
viele frauenfeindliche Hadithe kritisiert und
revidiert und war generell unglaublich prägend
für die Weitergabe von religiösem Wissen.

Weil in einem kapitalistischen System immer
auch Rassismen und Ausbeutungsverhältnisse
weitergetragen werden, muss individuell wie
auch kollektiv gehandelt werden. Es wird aus
meiner Sicht viel zu wenig betont, dass unser
Lifestyle hier in der Schweiz extrem stark auf
Kosten von Mensch und Umwelt geht. Ein
Beispiel für eine individuelle Handlungsmöglichkeit

ist das Zero-Waste-Fastenbrechen. Wir
Muslim*innen müssen uns noch mehr fragen,
wie wir kollektiv Sorge zu Mensch und Umwelt
tragen können. Wie Pascal Gemperli gesagt
hat: Aus muslimischer Perspektive bietet es
sich an, nachhaltiger und bewusster zu leben,
den Konsum zu reduzieren und machtvolle
Strukturen zu kritisieren.

Ich wünsche mir, dass politische Bewegungen,

aber auch akademisierte Räume mehr
Platz für Religiosität und Spiritualität lassen.
Ich wünsche mir hier eine Anerkennung und
nicht eine Abwertung. Wer religiös ist, wird
schnell markiert oder auch stigmatisiert und
mit Vorurteilen überhäuft - gerade als Frau,
denn Religion gilt, wie schon gesagt, als
rückständig und patriarchal. Als ich einmal vor der
Uni Zürich einen Schal um den Kopf trug, der
eigentlich als Kappenersatz und nicht als Kopftuch

diente, wurde ich von einem Studierenden
als Muslimin beschimpft. Auch die Probleme,
die etwa eine kopftuchtragende Person hat,
wenn sie den Lehrberuf ausüben will, zeigen,
dass vieles noch nicht gut läuft.

Ich wünsche mir mehr Räume, in denen
unterschiedlichste Personen beten, meditieren
und ihre Rituale leben können. Und dass Religion

nicht bloss als etwas Traditionelles und
Überholtes betrachtet wird, sondern auch als
etwas Befreiendes. •
O Pascal Gemperli, *1978, ist Mediator und Gemeinderat

in Morges/VD. Er ist engagiert bei der Union Vaudoise
des Associations Musulmanes (UVAM) und bei der
Föderation Islamischer Dachorganisationen in der
Schweiz (FIDS). Er ist verheiratet und hat vier Töchter,
pascalgemperli.ch
gemperli-consulting.ch

0 Nina Tshomba, *1988, ist Technikerin und Teil der
kollektiven Geschäftsleitung beim Radio LoRa in Zürich
und Aktivistin in feministischen und antikapitalistischen,

selbstorganisierten Formaten (Kollektivierung
von Fürsorge, Wohn- und Lebensräumen, Feministische

Muslimische Diskussionsgruppe, Besuchsgruppenstruktur

in Nothilfeunterkünften für abgewiesene
Asylbewerbende. Freischaffend ist sie auch beim Institut

Neue Schweiz INES und im Kulturbereich tätig,
etwa beim Zürcher Theater Spektakel, und trainiert
Boxen und Ballett.

1 PoC bedeutet People of Color und ist eine Selbstbezeich¬
nung Schwarzer Menschen, genauso wie being ofcolor.

Neue Wege 5.21 9



cU/Ï RAVAor NOTRE
PAVs LA svRie, ON me:

PouvAiT PAS DÉsircr. UN
enfant-


	Muslimisch und politisch links aktiv

