
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 4

Artikel: Und Gott machte den Menschen Kleider

Autor: Schroer, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Und Gott
machte

den Menschen
Kleider

Silvia Schroer

Kleider bringen viel zum
Ausdruck, sie erzählen Geschichte(n).
Insbesondere in der Bibel finden
sich zahlreiche Erzählungen,
in denen ein Kleidungsstück im
Zentrum steht und die vom
komplexen Verhältnis zwischen
Gott, den Menschen und ihrer
Kleidung berichten.

Der Film Nuestras madres (2019, César Diaz,
Trigon-Film) wurde in Cannes ausgezeichnet

- ein Film über die traurige Geschichte
Guatemalas, ein Film über das Weiterleben
nach so viel Gewalt und Massakern. Mich
persönlich haben die Dorffrauen in diesem Film
sehr berührt. Sie treten für sich und ihre
Verstorbenen ein, sie machen sich auf den Weg
in die Stadt, sie verlangen Aufklärung,
Erinnerung und Gerechtigkeit. Ihr Reden und ihr
Schweigen sind gleichermassen sprechend.
Dabei unterstreicht die bunte, einfach geschnittene

Kleidung in den typischen Farben der
Stoffe der Maya-Völker die Würde und den

Stolz dieser Frauen. In den Farben und
Webmustern steckt die Tradition des Landes. Sie
ziehen das «gute» Kleid an, wenn sie sich auf
ihren Weg machen.

Was bringen Kleider nicht alles zum
Ausdruck, wie viel Geschichte und Zeitgeschichte
steckt darin! Als ich in den 1970er Jahren auf
das Gymnasium ging, waren Hosen für Mädchen

und Frauen schon salonfähig, Miniröcke
noch nicht wirklich. Die Kleidervorschriften
gerieten mitsamt den Geschlechterrollen in
einen unaufhaltsamen Wandel. Der Blick auf
die Zeugnisse jeder antiken wie modernen
Gesellschaft zeigt, dass Kleidung nicht nur zur
materiellen, sondern immer auch zur symbolischen

Kultur gehört. Die biblischen Texte
bezeugen das mit einer Fülle von Kleidergeschichten

und Erwähnungen von Kleidern.
Das erste Mal ist in der Hebräischen Bibel

in Genesis 3,28 von Kleidern die Rede. Gott
wirft das erste Menschenpaar aus dem
Paradiesgarten, um den Baum des Lebens vor ihrem
Zugriff zu schützen. Fortan ist Ackerbau angesagt

(und mühsames Kinderkriegen und
-aufziehen, das wird an dieser Stelle aber nicht
nochmals erwähnt). Die Exilierung der beiden
Erdlinge, die nach göttlichem Willen Sterbliche

bleiben sollen und denen der Zugang zum
Garten Eden durch die Wächterkeruben für
immer verwehrt bleiben wird, macht erforderlich,

dass sie bekleidet in die raue, wirkliche
Welt gehen. Und es ist immerhin Gott selbst,
der/die sich darum kümmert und den Mann wie
die Frau mit Fellkleidern ausrüstet.

Der Mythos reflektiert damit den Übergang
vom Tier, das Nahrung in den Bäumen findet,
ohne dafür zu arbeiten, zum Menschen, dessen

Überleben von der eigenen Arbeit abhängt.
Das Tier hat ein schützendes Fell, einen Panzer,

ein Gefieder - Menschen aber brauchen
Kleider zum Schutz ihres kaum behaarten
Körpers. Und sie empfinden unfreiwillige Nacktheit

als beschämend, ein weiteres Thema in
der Paradiesgeschichte. Die Kleidung ist uns
Menschen zur zweiten Haut geworden. Und so
lassen sich Körperbemalung oder -tätowierung
und gemusterte Bekleidung inklusive Schmuck
bei Figürchen aus frühen Epochen bisweilen
nicht gut unterscheiden (Abb. 1 s.15). Bereits
sind wir mit diesem Beispiel bei der Zeichen-
haftigkeit der Kleider. Wie die Körperbemalung

können sie Zugehörigkeit zu einer Gruppe
und Status oder Geschlecht kennzeichnen. Sie
wärmen nicht nur, sondern identifizieren und
schmücken auch.

14 Neue Wege 4.21



Abb.l
Körperbemalung, Körpertätowierung,

gemusterte Bekleidung und
Schmuck lassen sich bei Figürchen
aus frühen Epochen oft nicht gut
unterscheiden. Bemaltes Figürchen
der Halaf-Kultur, um 6000 v. Chr.

Sammlungen BIBEL+ORIENT
der Universität Freiburg. Othmar
Keel, Silvia Schroer: EVA - Mutter
alles Lebendigen. Fribourg 32010.



Arbeiten für Kleider,
Leben in Kleidern

Die Fellkleider in Genesis 3,28 sind offenbar

«unisex». Fellkleider stellen wir uns sehr
elementar und einfach vor, und so überrascht
das an dieser Stelle nicht. Aber vielleicht ist
hier ein Hinweis darauf verborgen, dass Männer

und Frauen im alten Israel über
Jahrhunderte nicht völlig verschiedene Kleidung
trugen, wenngleich wir beispielsweise über
Farben oder Muster nicht genug wissen. Bis
weit ins erste Jahrtausend v. Chr. nähte man
Kleider nicht mit feinen Nadeln und Stichen,
sondern machte aus grösseren Stoffbahnen
durch Wickeln und allenfalls mit Schnüren und
Nadeln ein gebrauchsfertiges Gewand.

Die wichtigsten Rohstoffe für die Textilher-
stellung waren Schafwolle sowie Flachs, aus
dem Leinen hergestellt wurde. Beide Materialien

sollten nach den Reinheitsvorschriften
im alten Israel nicht gemischt werden (Dtn
22,11). Von der Wolle und dem Flachs bis zum
fertigen Kleid gibt es sehr viel zu tun, Stunden

und Tage des Spinnens und Webens. Ein
kleiner Reliquienschrein aus dem 10. Jh. n. Chr.
in der Abtei St. Maurice zeigt die Vertreibung
aus dem Paradies, Adam bei der Feldarbeit
und Eva auf einem Stuhl mit der Handspindel
(Abb. 2 ->s.i7). Die spinnende Eva, hier sitzend,
auf anderen Zeugnissen dieser Zeit auch
stehend dargestellt, spiegelt die Welt des Mittelalters;

aber sehr wahrscheinlich waren auch im
alten Israel Frauen intensiv mit diesen
Handarbeiten beschäftigt.

Aus den biblischen Texten erfahren wir
allerdings erstaunlich wenig darüber, welche
Tätigkeiten typisch für Frauen oder Männer
waren. Das Weben war jedenfalls auch
Männerarbeit (Ex 35,35). Im antiken Griechenland
oder in Rom wurde das Idealbild der häuslichen,

ehrbaren Frau sehr stark mit dem Spinnen

und Weben verbunden. In den biblischen
Texten finden wir diese Idealzeichnung erst im
Lob der starken Frau am Schluss des Prover-
bienbuches (31,19), also in einem vergleichsweise

späten Text, vielleicht des 5./4. Jh. v. Chr.
Dass über das Spinnen und Weben der Frauen
allgemein den biblischen Quellen nicht allzu
viel zu entnehmen ist, kann bedeuten, dass das
Ideal der «handarbeitenden» Frau von dieser
patriarchalen Kultur nicht allzu stark propagiert

wurde, weil Frauen nicht auf diese Arbeit
festgelegt wurden. Es kann aber auch heissen,
dass diese grundlegenden Arbeiten, eben weil
sie grossteils von Frauen ausgeführt wurden,
nicht als «nennenswert» betrachtet wurden.
Auch das Waschen oder Reinigen von Kleidern

wird nach den Texten nicht Frauen zugewiesen.

Es dürfte allerdings eine weniger grosse
Rolle im Alltag gespielt haben als heute, da nur
die Oberschicht sich mehrere Kleidungsstücke
zum Wechseln leisten konnte und Woll- oder
Leinenstoffe eine tägliche Wäsche nicht gut
verkraften. Verschmutzt, zerrissen oder
verschlissen aber werden beim Tragen alle Kleider

und Stoffe, zum Waschen und Flicken gab
es daher in keinem Haushalt eine Alternative.

Viele Israeliten und Israelitinnen hatten
vermutlich nur einen einzigen wärmenden Mantel,

einen Umhang, der zugleich als Bettdecke
dienen konnte (Ex 22,26 f), und dazu wenige
leichtere Kleidungsstücke. Die Reichen konnten

sich mehr Kleider und feinere, teure Stoffe
leisten, die schon damals durch regen Handel
mit Nachbarländern im Tausch gegen andere
Waren eingeführt wurden. Stoffe und Kleider
waren von hohem Wert, eine wichtige «Rücklage»

für eine Familie und eine begehrte Beute
bei Kriegszügen (Jos 7,21; Ri 5,30), obwohl sie
vergänglich waren und gut vor Schimmel und
Ungeziefer geschützt werden mussten. Kleider
spielten als Geschenke eine bedeutende Rolle.

Mehr als mit dem Geschlecht war Kleidung
mit Status verbunden. Wer auf dem Feld arbeiten

musste, ob Mann oder Frau, war mit langen,
feinen, gar bestickten Ärmelkleidern schlecht
bedient. Und so erscheint auf Darstellungen
das wallende Gewand, bei Männern wie Frauen,
eher in höfischen Kontexten. Auch den Gottheiten

bzw. ihren Kultbildern hat man die besondere
Bekleidung und zu bestimmten Festen eine neue
Einkleidung nicht vorenthalten. Am Tempel von
Jerusalem woben die Frauen anscheinend Stoffe
für die Bekleidung des Aschera-Kultbildes
(2Kön 23,7). Solche Bräuche sind bis heute auch
hierzulande aus der Marienverehrung bekannt.
Von einem JHWH-Kultbild in Israel wissen wir
nichts Verlässliches, aber es gab Vorstellungen
von Gottes Kleidung in seiner Rolle als Krieger
oder als königlich Thronender (Jes 6,1), dessen
Gewandsäume den Tempel füllen.

So begleiten Textilien die Menschen von
der Wiege bis zur Bahre, von der Windel bis
zum Leichentuch. Kleider helfen dabei, besondere

Lebenssituationen zu markieren, zum
Beispiel die Hochzeit, oder auch bleibend
einen bestimmten Status darzustellen. Bei
einem Todesfall oder in grösster Verzweiflung
zerrissen Menschen ihre Kleider oder trugen
ein spezielles Trauerkleid, den «Sack». Eine
Witwe war an ihrer Kleidung erkennbar, ebenso
ein Geweihter im Tempel (lSam 2,19) oder ein
Priester (Ex 28,4-42). Kleider halfen bei der
Identifikation von Menschen. Personalausweise

gab es nicht, und so konnte der Abdruck

16 Neue Wege 4.21



Abb. 2

Von der Wolle und dem Flachs bis
zum fertigen Kleid gibt es sehr
viel zu tun, Stunden und Tage des
Spinnens und Webens. Bei dieser
mittelalterlichen Darstellung, einer
von mehreren Szenen zur Vertreibung

aus dem Paradies, sitzt Eva mit
der Handspindel auf einem Stuhl.
Medaillonförmige Darstellung auf
einem Reliquiar der Abtei St. Maurice,
10. Jh. n.Chr.
Zeichnung und Copyright:
Ulrike Zurkinden.



eines Gewandsaums wie ein Siegel anerkannt
werden. Samuel (lSam 28,14) oder Elija (2Kön
2,8-14) erkannte man an ihrem Mantel,
beziehungsweise man wusste, wem genau dieser
Mantel gehörte.

Die Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Bevölkerungsgruppe wurde durch Haartracht
und charakteristische Kleider signalisiert.
Männer aus der Levante, aber auch der kana-
anäische Gott Reschef wurden in Ägypten oft
mit Quasten an ihrem kurzen Schurz dargestellt

(vgl. Num 15,38), Mitglieder der kana-
anäischen Oberschicht in besticktem Gewand
(Abb. 3/4 -> s.19). Und so erklärt sich, warum
man das Mittel der Verkleidung nie zum
Vergnügen, sondern nur in äusserst schwierigen
Lebenslagen zum Zweck einer Täuschung
einsetzte. Wenn Könige zu diesem Mittel griffen,
waren nach den biblischen Erzählungen die
Folgen immer katastrophal und tödlich (lSam
28; lKön 14,1-20; lKön 22,29-40).

Aus den sehr zahlreichen biblischen
Kleidergeschichten seien hier zwei ausgewählt, in
denen Frauen eine Hauptrolle spielen. In beiden

Geschichten helfen Textilien dabei, eine
Schicksalswende herbeizuführen.

Tamars List

In Genesis 38 ist in die berühmte Josefsgeschichte

eine andere Geschichte eingeflochten.
Sie handelt von Juda, einem Bruder Josefs,

dem vierten Sohn Jakobs und Leas. Es geht um
einen Rechtsbruch, und der Stammvater Juda
wird in dieser Geschichte ziemlich schonungslos

«angezeigt». Juda verheiratet seinen ältesten

Sohn mit einer Frau namens Tamar. Dieser
Sohn stirbt jung, Tamar ist nun eine kinderlose
Witwe. Juda schickt, wie es in Dtn 25,5 vorgesehen

ist, den jüngeren Sohn Onan, dass er mit
seiner Schwägerin ein Kind zeuge. Doch Onan
entzieht sich der Pflicht, als Erzeuger an seines
verstorbenen Bruders Stelle zu treten, offenbar,

weil er daraus für sich selbst keinen Nutzen
ziehen kann. Als auch er stirbt, schickt Juda
seine verwitwete Schwiegertochter zu ihrem
Vater zurück. Sein Versprechen, dass sie später

dem jüngeren Sohn Sela zur Frau gegeben
würde, meint Juda nicht ernst. In der Erzählung
wird dies andeutungsweise damit begründet,
dass Juda um das Leben seines Sohnes fürchtete.

Wurde Tamar verdächtigt, den Tod dieser

Männer verschuldet zu haben (vgl. die viel
jüngere Geschichte von Sara im Buch Tobit)?

Viele Jahre später ist sie immer noch
kinderlose Witwe im Haus ihres Vaters, eine sehr
desolate Situation. Doch dann wird Juda selbst
zum Witwer, und es ergibt sich eine besondere

Gelegenheit für Tamar. Sie lauert ihrem
Schwiegervater in einer kleinen Ortschaft am
Wegrand auf. Die Witwenkleider hat sie
ausgezogen, mit ihrem Kopftuch verhüllt sie ihr
Gesicht. Juda erkennt sie nicht, er hält sie für
eine Prostituierte, und nach einer solchen
hat er Ausschau gehalten. Als Preis für den
Beischlaf verlangt die vermeintliche Dirne ein
Ziegenböcklein und als Pfand, bis er es ihr
schicken kann, sein Siegel und seinen Stab. Tamar
wird schwanger, was ihr als Witwe ausserhalb
der familiären «Hoheiten» aber keineswegs
zusteht. Ausgerechnet ihr Schwiegervater
verlangt die Todesstrafe für Unzucht - die
Verbrennung. Die Erkennungszeichen, die Tamar
behalten hat, führen zu einem regelrechten
Showdown. Tamar kann mit ihnen beweisen,
dass es niemand anderer als Juda war, der sie
geschwängert hat. Und Juda anerkennt
überraschenderweise öffentlich, dass Tamar im Recht
ist, weil er verpflichtet gewesen wäre, sie
seinem Sohn Sela zur Frau zu geben.

Die Geschichte ist voll von drastischen
Ungeheuerlichkeiten. Eine junge Frau fällt
durch die Maschen der vorgesehenen, aber
von Männern umgangenen sozialen Absicherung

und hilft sich in ihrer ausweglosen Lage
schliesslich selbst. Sie greift zur Verkleidung
und setzt damit sehr viel aufs Spiel. Was wäre
passiert, wenn Juda sie erkannt hätte oder
wenn sie nicht schwanger geworden wäre? Aber
Tamars List geht auf, sie wird ins Recht gesetzt
und schliesslich Mutter von Zwillingen, die
Juda als seine Kinder anerkennen muss. Tamar
gewinnt das Tauziehen mit ihrem Schwiegervater.

An der Verschleierung hängt in dieser
Geschichte praktisch alles. Im Alltag waren
Frauen im alten Israel nicht verschleiert. Die
berühmten Lachisch-Reliefs zeigen Judäerin-
nen mit ihren über den Kopf hinabreichenden
Umschlagtüchern, aber das Gesicht ist nicht
verschleiert (Abb. 5 -» s.21). Das seltene hebräische

Wort sacif, das in Gen 38,14.19 gebraucht
wird, könnte allerdings ein besonderes
Kleidungsstück bezeichnen, das tatsächlich der
Gesichtsverhüllung diente (Gen 24,65).

Das Mittel der Verkleidung spielt auch in
den Daviderzählungen eine Rolle. Eine Frau
wird hier von Joab, dem Feldherrn Davids, auf
eine diplomatische Mission geschickt, um
den König zu einer Begnadigung seines eigenen

Sohnes Abschalom zubewegen. Dafür soll
sie sich als trauernde Witwe verkleiden (2Sam
14,2.5). Auch in dieser Erzählung geht es um
Recht und Gerechtigkeit, jedoch spricht die
Frau hier nicht für sich, sondern in einem
Auftrag, und der Witwenschutz ist zwar ein Thema,
aber keineswegs das Ziel der Handlung.

18 Neue Wege 4.21



Abb. 3

Ein Bewohner der Levante trägt einen
Schurz, an dessen Saum Quasten
hängen. Diese Quasten oder Troddeln
spielen in der Tora eine Rolle (Num
15,37-41) und leben in der Tradition
der Zizit, der «Schaufäden», am
jüdischen Gebetsschal weiter. Szene
aus dem ägyptischen Pfortenbuch,
einem der Unterweltsbücher, die
die Verstorbenen begleiten sollten
(Neues Reich).

Zeichnungsausschnitt nach Othmar
Keel: Die Welt der altorientalischen
Bildsymbolik und das Alte Testament.
Am Beispiel der Psalmen. Göttingen
51996, S. 343, Abb. 494.

Abb. 4

Das Kleid des hier dargestellten
Kanaanäers ist mit einem für seine
Region typischen Motiv geschmückt:
Ziegen, hier Gazellen, am Lebensbaum.

Glasierte Fayencekachel aus
dem ägyptischen Delta, 12. Jh. v. Chr.

Othmar Keel: Deine Blicke sind
Tauben. Stuttgart 1984, Abb. 88.



Die Heilung
der «blutflüssigen» Frau

In den drei Evangelien von Markus, Matthäus
und Lukas wird ausführlich das Heilungswunder

Jesu an der sogenannten Blutflüssigen
erzählt (Mk 5,25-34 und Parallelen). Wir bleiben

hier bei der markinischen Fassung. Die
Frau in der Erzählung ist namenlos, offenbar

auch alleinstehend. Sie gehört ursprünglich
nicht zur mittellosen Bevölkerung, denn

sie kann sich Arztbehandlungen leisten. Doch
helfen diese gegen ihre chronischen Blutungen
auch nach Jahren gar nichts. Vielleicht ist sie
durch ihre Krankheit in die Armut getrieben
worden (so schon Textzeugen in Lk 8,43). In
ihrer verzweifelten Lage sucht sie die Begegnung

mit dem Wunderheiler Jesus, von dem
sie gehört hat. Sie traut sich nicht, ihn direkt
anzusprechen, sondern hofft, dass auch eine
blosse Berührung seines Gewandes, wenn er
wirklich Wunder vollbringen kann, Heilung
bringen wird. Und tatsächlich kommt es zu
einer sofortigen Heilung im Moment, als die
Frau sich in der Menge von hinten Jesus nähern
kann und sein Kleid anfasst.

Im Markusevangelium wird dieser Vorgang
als magisch beschrieben, denn auch der
Wundertäter selbst spürt die «Kraft», die von ihm
ausgeht. Das bringt ihn dazu, sich umzudrehen
und herauszufinden, wer ihn berührt hat. Die
Aussenseiterin wird durch das Gespräch des
Heilers mit der Geheilten in die Mitte geholt.
Die Heilung wird von Jesus in Worten bekräftigt

und nun ausdrücklich dem Glauben der
Frau angerechnet (5,34), von dem allerdings
vorher keine Rede gewesen war. Das Berühren,
das Anfassen hat die Frau gesund gemacht. Das
Kleid Jesu ist in dieser Geschichte eine «zweite
Haut». Der Stoff steht nicht zwischen der Person

und der Aussenwelt, auch wenn er den Träger

oder die Trägerin schützt, sondern vergrös-
sert ihre Aura.

Kleidung
am Ende der Zeiten

Kommen wir nochmals auf den Anfang zurück.
Das Verhältnis der Menschen zu den Kleidern
ist komplex - seit der Vertreibung aus dem
Paradies brauchen sie die Kleider, um sich vor
Kälte, Hitze, Nässe, aber auch unliebsamen
Blicken zu schützen. Mangelnde, schlechte
Kleidung macht ihr Elend aus, schöne Kleider
sind ihr Stolz. Kleider ermöglichen Freiräume,
sie können auch Zwänge schaffen. Der Kleider
kann man beraubt werden, man kann sie auch
fallen lassen - die Kontexte entscheiden über

die Bewertung von Nacktheit wie Bekleidung.
Jede und jeder von uns macht die Erfahrung,
wie schön es ist, die Kleider auszuziehen und
die Sonnenstrahlen auf der nackten Haut oder
das Gras unter den Füssen zu spüren, und wie
schön es ist, ein festliches Kleid oder einen
warmen Pullover anzuziehen.

Wenn in Mt 6,25-34 (par Lk 12,22-31) Jesus
seine Jünger und Jüngerinnen dazu aufruft, sich
nicht um die Nahrung und die Kleidung zu
sorgen, so hat dieser Appell wohl schon in recht
kurzer Zeit durch neue Kontexte der Hörenden
eine andere Bedeutung bekommen. Ursprünglich

vielleicht ein Wort der Ermutigung für
Leute, die ohne feste Unterkunft von Tag zu
Tag schauen mussten, wie sie überlebten und
sich bekleideten, dürfte der Sinn in den frühen
Gemeinden eher gewesen sein: Macht euch frei
von dem Aufwand und den Ansprüchen, die mit
dem Essen und der Kleidung verbunden sind,
es gibt Wichtigeres. Paulus spricht, ebenfalls
programmatisch, vom Anziehen des Christus
(Gal 3,26 ff.), um die Widerständigkeit christlichen

Lebens zum Ausdruck zu bringen.
Was ist die biblische Vision der Kleidung

am Ende der Zeiten? Was steht den Fellkleidern
bei der Vertreibung aus dem Paradies gegenüber?

Ein Zurück in ein urzeitliches Leben
ohne Bekleidung gibt es nicht. Die Kleider bleiben

am Menschen haften, auch über die irdische

Existenz hinaus. Eine Vorstellung, die mit
einer nichtirdischen Seinsweise verbunden war,
sind die «weissen Kleider». Bei der Verklärung
(Mk 9,3) sehen Petrus, Jakobus und Johannes
Jesus in «weissglänzenden Kleidern, wie kein
Walker auf Erden sie so weiss machen kann».
Auch der (himmlische?) Bote, den die Frauen
im leeren Grab des Auferstandenen antreffen,
trägt ein langes, weisses Gewand (Mk 16,5).
Im Buch der Offenbarung werden die weissen
Kleider immer wieder als Erkennungszeichen
der Auserwählten (3,4 f; 4,4; 6,11; 7,9) erwähnt.
Weisse Kleider sind Festkleider (so schon in
Koh 9,8). Sie im Reich Gottes immer tragen
zu können, war eine Vision, wie sie die
Totenbücher Ägyptens in ihren farbigen Vignetten
bereits bezeugen, wenn im Jenseits die Verklärten,

ob Mann oder Frau, in weissen Gewändern
dargestellt werden. •
O Silvia Schroer, *1958, katholische Theologin,

ist seit 1997 Professorin für Altes Testament
an der Theologischen Fakultät Bern und derzeit
Vizerektorin der Universität.

O Literatur
Thomas Staubli: Kleider in biblischer Zeit.
Freiburg 2012.

Thomas Staubli / Silvia Schroer: Menschenbilder
der Bibel. Ostfildern 2014. Kap. 61 Von Kleidung
und Verkleidung.

20 Neue Wege 4.21



Abb. 5

Im Alltag waren Frauen im alten
Israel nicht verschleiert. Auf den
berühmten Lachisch-Reliefs tragen
Judäerinnen lange Kopf- oder
Umschlagtücher, die aber das
Gesicht nicht verdecken. Ausschnitt
der Deportationsszenen auf den
Reliefs aus Nimrud, die die Eroberung

von Lachisch (701 v. Chr.)
darstellen.

Zeichnung aus: Kurt Galling (Hg.):
BiblischesReallexikon.
Tübingen 21977, Abb. 44.7.


	Und Gott machte den Menschen Kleider

