Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 3

Artikel: "Mystik ist menschenmaoglich”

Autor: Moser, Geneva / Brantschen, Niklaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Mystik ist
menschen-
moglich»

Neue Wege-Gesprach mit Niklaus Brantschen
von Geneva Moser

Niklaus Brantschen ist mit

83 Jahren erfolgreicher Buchautor,
Grenzganger zwischen den Reli-
gionen und begleitet suchende
Menschen. Begleitet hat er auch
Neue Wege-Redaktorin Geneva
Moser. Im Lassalle-Haus Bad
Schonbrunn sprechen die beiden
iber Spiritualitit, Auszeiten

und Zen.

w Vor fast zwanzig Jahren habe ich dich
kennengelernt. Als du von der Leitung des
Lassalle-Hauses zuriicktratst, lebtest
du eine Weile im Gastehaus des Klosters
Wurmsbach. Als Schiilerin im Klosterinter-
nat hatte ich das Privileg, bei dir Zen-Unter-
richt zu erhalten. Nun komme ich als Re-
dakteurin der Zeitschrift Neue Wege zu dir.

ne Ich habe iiber den Titel Neue Wege nach-
gedacht. In der Apostelgeschichte taucht «der
neue Weg» haufig auf. Die Christuslehre ist der
neue Weg. Was bedeutet fiir dich «Weg»?

Neue Wege 3.21

w Meine Assoziation dazu ist die Erfahrung,
dass Wege im Gehen entstehen. Oft er-
kenne ich sie erst riickblickend. Was sich
wiahrend dem Gehen vielleicht wie Unter-
holz oder ein Laubberg anfiihlt, ist im
Riickblick ein Weg. Es ist nicht zufillig, dass
ich genau dort durchgegangen bin.

Das Wandern hat dich sehr gepragt und
du bezeichnest es als spirituelle Erfahrung.

ne Das Gehen in den Bergen ist eine wunder-
bare spirituelle Einiibung: Schritt um Schritt,
Atemzug um Atemzug, nicht zu schnell, aber
auch nicht zu langsam. Auch in meinem hohen
Alter wandere ich viel, dadurch fallt es mir leicht
und dadurch wiederum macht es auch Freude.
Was Freude macht, praktiziert man.

w  Mirist im Treppenhaus aufgefallen, dass du
zwei Stufen auf einmal nimmst.

ne Die Stufen sind niedrig. Der Architekt
André Studer baute das Lassalle-Haus nach
den Prinzipien der harmonikalen Architektur.
Das Grundmass des Hauses ist ein «Fuss», also
etwa 30 Zentimeter. Alle Masse im Haus sind ein
Bruchteil oder ein Vielfaches davon. Die Stufen
sind 15 Zentimeter hoch. Manchmal nehme ich
drei Stufen, aber relativ langsam. Es geht mir
nicht darum, Zeit zu gewinnen, sondern Kraft.
Es ist ein Training und macht Spass.

Du sagst, der Weg entstehe im Gehen — gibt
es denn nicht etwas Vorgegebenes? Der chi-
nesische Weise Konfuzius sagt: «Der Weg ist
in dir. Du kannst nicht fiir einen Moment von
ihm getrennt werden. Das, wovon du getrennt
werden kannst, ist nicht der Weg.» Der Weg
ist das Innerste, die Seele, das Unzerstérbare.
Das bedeutet: Du bist auf deinem Weg, wenn
du deinem innersten Wesen treu bist; nicht in
der Verausgabung, dem Ausser-sich-Sein, son-
dern in der Innerlichkeit, wenn du das Nach-
innen-Gehen systematisch pflegst. In Deutero-
nomium 30 ist das so formuliert: «Dieses Gebot,
auf das ich dich heute verpflichte, geht nicht
iiber deine Kraft und ist nicht fern von dir. Es
ist nicht im Himmel, sodass du sagen miisstest:
Wer steigt fiir uns in den Himmel hinauf, holt es
herunter und verkiindet es uns, damit wir es hal-
ten kénnen? Es ist auch nicht jenseits des Mee-
res, sodass du sagen miisstest: Wer fahrt fiir uns
iiber das Meer, holt es heriiber und verkiindet es
uns, damit wir es halten konnen? Nein, das Wort
ist ganz nah bei dir, es ist in deinem Mund und
in deinem Herzen, du kannst es halten.»

35



w Das spire ich auch so im Alltag. Wenn
ich den Aufwand nicht scheue und immer
wieder versuche, zuriick in die Stille zu
kommen, dann weiss ich mich gefiihrt,
von innen. Aber ich falle oft wieder heraus
aus diesem Wissen.

ne Der Weg ist da — aber du bist nicht da. Es
geht um dieses Zuriickkommen, immer wieder.
Das mehr oder weniger oberflidchliche Dasein,
das Geschéftigsein, das Ge-rede, Ge-tue und
Ge-habe versteckt wie ein Gestriipp das, was
wir jetzt Weg nennen. Sofort Einkehr zu hal-
ten ist nicht moglich, geht gegen den Strich,
weil ich ja nach aussen lebe. Es braucht also
einen Dreh, eine Umkehr. Viele Wege fiihren
zur Mitte des Herzens und wieder zuriick in
die Welt. Allen gemeinsam ist, dass sie von der
Oberfliache in die Tiefe, von der Zerstreuung
zur Sammlung, vom Vielen und Vielerlei zum
Einen fiihren. Fiir die einen ist es das Sitzen in
Stille, das Zazen, fiir andere ist es eine andere
Form der Meditation oder Kontemplation.
Nicht wenigen hilft eine Auszeit, das Leben
in seiner Fiille zu spiiren und als Geschenk zu
erfahren. Das braucht Zeit.

Beim Einatmen gehe ich nach innen, beim
Ausatmen nach aussen. Dazwischen gibt es
ein kleines Nichtmehr und Nochnicht. Atem
zeigt, dass es beides braucht: Wer nur einat-
met, erstickt, wer nur ausatmet, verliert sich.
Innerlichkeit muss sich dussern. In der Praxis
gibt es viele Moglichkeiten, diese Auszeit, die-
sen Riickzug einzuiiben. Der Ort einer Auszeit
spielt eine wesentliche Rolle.

mw  Was zeichnet das Gebaude des Lassalle-
Hauses aus?

ne Innerlichkeit ist hier rdumlich erfahr-
bar — und auch das Nach-aussen-Gehen. Die
beiden Gebaudefliigel greifen wie Arme umar-
mend in die Landschaft. Es ist der Ansatz eines
Kreises, aber er ist nicht geschlossen. Die
Meditationsrdume und Kapellen sind geschlos-
sen, im Inneren.

mw Der Ort ist also fir Innerlichkeit wesentlich ...

ne ... ja, und Zeit. Das sind vielleicht einige
Minuten am Tag, morgens und abends. Man
darf sich keine Illusionen machen: Fiir die
meisten Menschen ist Zeit gerade am Mor-
gen sehr knapp. Gut ist auch eine regelmas-
sige Auszeit jeden Monat. Diese sollte in der
Agenda fest eingetragen sein, wie ein anderer
Termin, ein Rendezvous mit mir selber. Auch
ein, zwei Wochen Auszeit im Jahr sind sinnvoll.

36

w Du bist mit 22 Jahren in den Jesuitenorden
eingetreten. Steckte dahinter auch die
Sehnsucht, diesem Rendezvous mit dir selber
mehr Platz einzurdumen?

ne Ich las damals Der Berg der sieben Stufen
von Thomas Merton. Das 6ffnete etwas in mir,
aber es war nicht die Sehnsucht nach Riick-
zug. Den hatte ich in den Bergen. Es ist fiir
mich nicht einfach, zu umschreiben, was mich
damals bewegte. Es war eine stark religiose Ent-
scheidung, die in meiner Beziehung zu Christus
wurzelte. Dazu kamen grosse Ideale als junger
Mensch und eine Faszination fiir die Jesuiten.
Ich iiberlegte hin und her: Ich konnte mir nicht
vorstellen, diesen Weg zu gehen und gliicklich
zu werden. Aber ich konnte mir auch nicht vor-
stellen, ihn nicht zu gehen und gliicklich zu wer-
den. Also probierte ich ihn aus. Und ich habe
erfahren, dass der Weg im Gehen entstanden ist.

w Der Jesuitenorden war damals verboten.
In einem Interview sagtest du, dass du
gerade deswegen Jesuit wurdest. Wie muss
ich mir das Leben in einem verbotenen
Orden vorstellen?

ne Das habe ich wohl etwas pointiert gesagt
[lacht]. Fiir einen jungen Menschen ist es
reizvoll, etwas auszuprobieren, was verboten
ist. Ich dachte mir: Da muss doch etwas dran
sein, dass der Orden verboten ist. Die Griinde
kannte ich aus dem Geschichts- und Religi-
onsunterricht: Die Jesuiten waren zu «tifig»,
zu wirkungsvoll. Sie haben sich eingemischt,
zogen sich nicht in Kléster zuriick, sondern
lebten in der Welt. Das liess nie gleichgiil-
tig — sie hatten entweder sehr iiberzeugte
Freunde oder tiefe Feinde.

w Hast du vorgefunden, was du vermutet
hattest?

ne Ja, und ich fand insbesondere die inter-
nationale Vernetzung des Ordens. Es ist Teil
der Sendung des Ordensgriinders Ignatius
von Loyola, dass wir in die Welt und zu den
Menschen gehen sollen. Ich habe diese Gele-
genheit genutzt und bin viel gereist. Ich ging
nach Japan zu Pater Lassalle. Ich interessierte
mich sehr fiir Meditation. Bei Pater Lassalle,
einem Briickenbauer, der das Zen in unseren
Breitengraden «salonfihig» machen wollte,
konnte ich die letzte Phase der Ordensausbil-
dung verbringen. Diese Begegnung hat mich
sehr gepragt.

Ich frage jetzt dich umgekehrt: Was hat
dich bewogen, Christin zu werden?

Neue Wege 3.21



Auf ein
Christ-

sein, da

kelne
Offnun
ver-
tragt,
Kann
ich
verzich
ten.

w Ich war auf dem Papier konfessionslos. Von
meinen Eltern her habe ich aber durchaus
eine starke Verwurzelung im Christ*innen-
tum. Ich habe allerdings auch die ganze
machtgeladene und unterdriickende Seite
von Religion und Kirche mitvermittelt
bekommen, die meine Eltern ihrerseits
erfahren haben. Als Schiilerin im Internat
habe ich dann ein befreiungstheologisch
gepragtes, sehr politisches, kritisches
Christ*innentum kennengelernt. Ich erin-
nere mich lebhaft an die Fastenzeiten,
in denen wir uns intensiv mit der Ausbeu-
tung des Globalen Slidens, mit Armut
und Unterdriickung auseinandersetzten.
Mich begeisterte, dass Religion eine
Handlungsmotivation und Hoffnungs-
grundlage bieten kann, sich fir eine
bessere Welt einzusetzen. Ebenfalls kennen-
gelernt habe ich dort einen monastischen
Geist, eine kontemplative Dimension des
Glaubens: Die taglichen Unterbrechungen
des Tageslaufes im klésterlichen Stun-
dengebet sind mir bis heute wertvoll. Sie
ermdglichen mir oft das Beten.

ne Da finden wir das ritualisierte, wiederkeh-
rende Unterbrechen, unabhidngig von Wetter
oder Stimmung, gebunden an die Gemeinschaft.

mw Genau. Grundlegend war fiir mich aber
auch die Begegnung mit dir. Deine
interreligitse, radikal offene Spiritualitat
hat mich gepréagt.

ne Karl Rahner hat in einem Vortrag Ende
1966 das Wort geprigt: «Der Fromme von
morgen wird ein «<Mystiker> sein, einer, der
etwas <erfahren» hat, oder er wird nicht mehr
sein.» Beim Zitieren wird der «Fromme»
meist ungenau mit «Christ» wiedergegeben.
Dabei ist «fromm» vom althochdeutschen
«fruma, froma» — «Nutzen, Vorteil» oder auch
«tapfer, mutig» — abgeleitet und damit ein Wort
fiir eine starke, von Ethik geprigte Geisteshal-
tung. Wenn Rahner vom «Frommen von mor-
gen» spricht, so diirfen wir variieren: Statt
«Frommer» oder «Christ» sage ich «Mensch»
und statt «<morgen» «heute». Mystik ist fiir alle
moglich, ob sie an «Gott» glauben oder nicht.
Mystik ist menschenmoglich.

w  Braucht es dazu Religion oder die Kirche?

ne In der heutigen Zeit, wo so viele Regelun-
gen und Strukturen rund um Glauben wegfal-
len, stellt sich die Frage: Wie weit gelingt es
uns, Menschen dahin zu fiihren, dass sie vom

37



Innersten her recht und gerecht leben? Wie
kann es in unseren Breitengraden gelingen,
ohne Kirchen, ohne Religionen ein ethisches,
ein «anstiandiges» Leben zu fiihren? Im Buch
Die Pest von Albert Camus lautet die Frage: Wie
kann ich als Atheist heilig werden? Der Dalai
Lama formulierte es in seinem Buch Mehr
Menschlichkeit, welches unter der Kurzformel
«Mehr Ethik, weniger Religion» bekannt wurde,
so: Wir miissen einen Weg finden, bei dem die
vielen Nichtglaubenden sich angesprochen
fiihlen. Wenn es den Frommen oder den Chris-
ten gelingt, eine Spiritualitéit zu leben, die die
Natur, die Umwelt und alle grossen Themen der
heutigen Zeit existenziell wahrnimmt, und sie
bereit sind, dafiir Verantwortung zu iiberneh-
men, ist es moglich, dass Religionen im Konzert
der Meinungen, Traditionen und Erfahrungen
gehort werden. Die sogenannten Weltreligionen
sind aber alle in der patriarchalen Zeit entstan-
den. Diese Prigung geistert in den Traditionen
noch immer herum und ist kaum wegzubringen.

w  Dir stehen als Mann in dieser Kirche viel-
faltige Wege offen, Wege, die auch mit
Macht einhergehen, mit M&glichkeit der
Einflussnahme. Das Priestertum ist nur
die Spitze, institutionalisierter Ausdruck
dessen. Was macht dieses Privileg, wel-
ches ich nicht habe, mit dir? Wie wirkt
es in deine Beziehungen zu Frauen inner-
und ausserhalb dieser Kirche?

ne Ich versuche selbstkritisch zu sein, mich
in die Rolle der anderen, in diesem Fall der
Frauen, zu versetzen. Im Gottesdienst gibt
es die eine oder andere Frau, die eine Lesung
macht oder eine gewisse Funktion hat. Aber
das unterstreicht nur den ménnlichen, gros-
sen Auftritt. Wenn ich als Priester Teil dieses
mannlichen Auftritts bin, dann macht mich das
nachdenklich. Ich versuche, aus der Haltung zu
leben, dass diese Machtverhiltnisse ein No-Go
sind. Ich frage mich: Wie stirke ich als Mann
dieses System? Geniigt es, sich bescheiden zu
benehmen und sich bei der Messe nicht mit
prunkvollen Gewandern zu schmiicken? Nicht
herumzureisen und als «der Pater» irgendwo
die Messe zu lesen, damit die Messe aufrecht-
erhalten werden kann? Ich weiss es wirklich
nicht — ich bin Teil dieses «Systems».

w Ich frage mich manchmal, ob ich durch
meine Zugehdrigkeit zur Kirche ihre
Machtverhiltnisse und Ungerechtigkeiten
stlitze. Ich bin ja vor einigen Jahren in
die Kirche eingetreten, du hast mir das
Sakrament der Taufe gespendet. Hattest

38

du im Umkehrschluss einmal den Impuls,
aus dieser Kirche auszutreten?

ne Diese Frage habe ich bisher nicht an mich
herankommen lassen. Ich formuliere es mal so:
Ich kann nicht erwarten, dass diese Kirche, so
wie sie jetzt ist, mich spiritueller macht. Aber
ich mochte etwas dazu beitragen, dass sie
spiritueller wird und damit lebensfihig und
zukunftsero6ffnend. Diese Gemeinschaft tragt
auch, sie ist ein Segen. Ohne Ordensgemein-
schaften, ohne spirituelle Aufbriiche und cha-
rismatische Bewegungen wire sie schon lange
verknochert. Wo sind die Gemeinschaften, die
heute Sauerteig sind und dazu beitragen, dass
die Kirche eine ecclesia semper reformanda ist,
eine sich immer erneuernde Kirche?

w Was hat dich eigentlich am Zen angezo-
gen? Wie bringst du deine christliche
Verwurzelung und das Zen zusammen?

ne Ich bin nicht als frustrierter Christ zum Zen
gekommen, sondern aus Neugierde. Mich inte-
ressierte, was sich auf der anderen Seite der
Welt bewegt. Die Welt wichst wirtschaftlich
und in der Kommunikationstechnologie immer
mehr zusammen — die Globalisierung der Her-
zen ldsst auf sich warten. Es braucht Menschen,
die das nicht nur theoretisch durchdenken,
sondern auf der Ebene der Erfahrung und der
Praxis einiiben. Ich schrieb vor zwanzig Jah-
ren das Buch Auf dem Weg des Zen als Christ.
Fiir mich war klar: Das ist eine Aussage, keine
Frage. Ich kann mich in Christus verwurzeln
und gleichzeitig in Ehrfurcht mit dem Zen ver-
bunden sein. Das radikale Zuriickgeworfensein
auf die menschliche Existenz — ohne Worte,
ohne Begriffe — hat mich tiefer an die Christus-
wirklichkeit herangefiihrt. Dieses Zusammen-
gehen ist nicht theoretisch, das ist im Herzen.
In gewissem Sinn bin ich doppelt verwurzelt.
Mein Christsein kommt dadurch nicht zu kurz.
Auf ein Christsein, das keine Offnung vertrigt,
kann ich verzichten. Zen hilft, Mensch zu sein.
Zen ist ein radikaler Weg, das Konkrete, All-
tagliche, ja Banale wahrzunehmen und nicht
irgendwelchen Ideen nachzuhingen. Das ist
der Ignatianischen Spiritualitit sehr nah: Gott
suchen und finden in allem.

w  Siehst du auch Gefahren der Kolonialisie-
rung, der Vereinnahmung einer anderen
Spiritualitdt?

ne Ich wehre mich dagegen, dass Zen instru-
mentalisiert wird, um das Christentum aufzu-
mobeln. Das wird dem Zen nicht gerecht und

Neue Wege 3.21



ist ein Armutszeugnis fiir das Christentum.
Im Zuge der Neupositionierung des Lassalle-
Hauses 1993 habe ich einen Zen-Raum einge-
richtet mit Reismatten am Boden. Eine solche
Zen-Halle war damals eine Attraktion. Ein fran-
zOsischer Mitbruder sagte mir: «C’est une anti-
chambre, ein Vorzimmer.» Ich sagte nur: «Non,
c’est une chambre, ein Zimmer.» Zen ist nicht
das Vorzimmer fiir das Eigentliche, sondern
eine eigene Tradition. Es ist ein wichtiges Zei-
chen, hier unter einem Dach sowohl eine christ-
liche Kapelle als auch eine Zen-Halle zu haben.
Mir ist es ein grosses Anliegen, Zen in seiner
authentischen Form zu vermitteln. Der Kern
ist «kMunen Muso» — ohne Worte, ohne Wissen,
ungegenstiandliche Meditation. Sie weist auf die
Unendlichkeit, die unendliche Leere. Leere ist
nicht etwa ein Loch, welches man zu fiillen hat.
Es geht vielmehr darum, diese Leere auszuhal-
ten, offen zu halten, auf eine immer grossere
Weite hin. Durch diese authentische Vermitt-
lung wird ein Dialog, eine Begegnung moglich.

w  Zen-Meditation schafft Inseln der Stille im
Alltag, sie unterbricht mechanische Ab-
laufe, sie ist jenseits des Mess- und Verwert-
baren. Gibt es ein Geheimnis, wie diese
Unterbrechungen das Graue, Leidvolle im
Alltag nicht einfach ertraglich machen,
sondern hinterfragen und die Strukturen,
in denen wir stecken, von Grund auf ver-
andern lassen?

ne Der Wert des Zen kann auf verschiedenen

Ebenen gesehen werden. Zen ist ein wunderba-
res Mittel der Sammlung und Vertiefung. Es zen-
triert und macht kreativer. Wenn du wegkommst
vom Vielen und Vielerlei, kann das Eigentliche

zum Tragen kommen. Es regeneriert und bringt

Erholung. Es verschiebt die Prioritdten: Wenn

du in der Stille sitzt, wird deutlich, was wichtig

ist und was unter «ferner liefen» behandelt wer-
den kann. Das Ziel ist die Uberwindung der Illu-
sion des Getrenntseins. Die Erfahrung, dass du

eins bist und verbunden, verbriidert, verschwes-
tert. Eine Erfahrung der Einheit und gleichzeitig

der Verschiedenheit ist durch Zen moglich. Ich

erfahre mich selber als einzigartig, bin nie mehr

ich selber, als wenn ich still bin. Und ich bin nie

so verbunden mit den anderen und der Welt, wie

wenn ich ganz bei mir bin. Es gibt verschiedene

Stufen. Viele praktizieren Zen als Ubung der
Unterbrechung im Alltag: einen Moment zweck-
frei nichts tun — aber das mit ganzem Herzen.

wm Die Einsicht in diese Verbundenheit be-
deutet, dass ich nicht getrennt bin von
anderen Lebewesen und der Schopfung ...

Neue Wege 3.21

ne Nicht Einsicht: Erfahrung! Wenn ich das
spiire, iiberlege ich nicht, ob ich anderen helfe
oder nicht, weil es mein Fleisch ist, welches
schmerzt. Es ist feig und dem Menschen nicht
entsprechend, wenn er einem anderen in Not
nicht beisteht. Das Verbundensein ist in uns
angelegt. Im Zen iiben wir das ein, damit es im
grauen Alltag nicht verloren geht.

w Was mir bei deinem Verstandnis von
Spiritualitdt immer gefallen hat,
ist seine Leib-haftigkeit. Wie kamst
du zu diesem korperfreundlichen
Spiritualitatsverstandnis?

ne Zu einer leib-haften Spiritualitdt habe ich
iiber das Zen gefunden. Zen ist eine Korper-
iibung: Du hast gar nichts anderes als den Leib,
der aufrecht sitzt, die Beine gekreuzt ...

w ... und den Atem.

ne Ja, der Atem ist eine wunderbare Verbindung
von innen und aussen, von Leib und Geist.

w Etwas provokativ gefragt: Ware deine
Spiritualitdt weniger kérperfreundlich,
wenn du mit einem weiblichen Kérper
durch die Welt gingest?

ne Nein, im Gegenteil ...

wv Flr Frauen gehort zur Sozialisation rund
um den Kérper, gerade im Christentum,
auch die Zuschreibung, ihr Kérper sei
minderwertig und unrein. Ist es da nicht
schwieriger, zu einer positiven leibhaften
Spiritualitdt zu gelangen? Das erlebe ich
als Herausforderung. Ich erinnere mich an
Pia Gygers Gebetspraxis, in der sie téglich
ihre Erotik begriisst. Diese wertschatzende,
sinnliche Art gefillt mir sehr gut. Und
ich glaube, es ist ein langer Weg, an diesen
Punkt zu kommen — gerade als weiblich
sozialisierte Person.

ne Ja. Da bin ich absolut einverstanden und
habe nichts hinzuzufiigen [beide lachen].

w lch mochte gerne noch auf das Lassalle-
Haus zu sprechen kommen. Mit «Zen
und Leadership» fokussiert ihr auf die
Zielgruppe «Flihrungspersonen». lhr
habt damit den Fokus auf die gesellschaftli-
che Elite. Ist das ein Ansatz, die Welt von
der Elite her zu verandern?

39



Tun Sie
nichts.

ganzem
Herzen.

ne [lacht] Man sagt ja, dass der Fisch vom Kopf
her zu stinken beginnt. Fithrungspersonen fal-
len folgenschwere Entscheide: Wenn die Fiih-
rungsetage ethisch, menschlich, spirituell auf
einem guten Weg ist, dann wirkt sich das aus.
Es war immer ein Anliegen der Jesuiten, Multi-
plikatoren ins Auge zu fassen. Aber es braucht
alle Ebenen — Zen ist fiir alle Menschen.

mw Funktioniert damit das Lassalle-Haus nicht
auch als «Rehabilitationsklinik» fir Mana-
ger*innen, damit sie anschliessend erst
recht wieder fihig sind, mit voller Kraft
an der Wachstumsspirale mitzudrehen
und in der Konkurrenz aller gegen alle zu
bestehen?

ne Aneinem Seminar nahm ein Manager eines
grossen Konzerns teil. Er war in einer eher
beobachtenden Rolle, abwartend und unbetei-
ligt. Ich sprach ihn an: Was suchen Sie eigent-
lich? Er stutzte: Warum fragen Sie? Ich sagte
ihm, dass ich wissen wolle, warum er da sei.
Seine Antwort: Ich wurde geschickt von meiner
Firma, um zu sehen, ob sich dieses Angebot in
ihr Anti-Stress-Programm einbauen lasst. Da
begannen wir beide zu lachen. Er spiirte schon,
was ich ihm dann sagte: Er miisse jemand ande-
ren suchen. Ich mochte nicht helfen, Stress
abzubauen, damit Menschen danach mehr vom
Selben tun kdnnen. Es geht um eine Bewusst-
seinsveranderung, ein veriandertes Denken.

w Was immer wieder in deinen Texten
auftaucht, ist das Staunen, eine Art
Unterbrechung. Worliber staunst du?

ne Gerade staune ich dariiber, dass es Zeit-
schriften wie die Neuen Wege gibt. Und dass
das Heft schon bald 120 Jahre «neu» geblie-
ben ist. Das ist ein schones Zeichen, das mich
freut. Und ich staune, dass ich immer noch
staunen kann. Das ist der grésste Grund zum
Staunen: mit i{iber achtzig Jahren zu entde-
cken, dass jeder Tag ein Aha-Erlebnis bringen
kann, wenn ich nicht mit Scheuklappen durch
die Gegend gehe. Wenn ich mir die Offenheit
bewahre, erlebe ich viele Uberraschungen, die
aus dem Augenblick entstehen und aus einer
Entsprechung zwischen innen und aussen. An
Moglichkeiten, sich zu iiberraschen, fehlt es
nicht. Die Frage ist eher: Ist da jemand, der
sich iiberraschen ldsst? @

QO Niklaus Brantschen, *1937, ist Jesuit und Zen-Meister.
Er lebt und wirkt seit bald fiinf Jahrzehnten im
Bildungszentrum Bad Schonbrunn, das er als Lassalle-
Haus neu positioniert hat.

lassalle-haus.org

Neue Wege 3.21



	"Mystik ist menschenmöglich"

