
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 3

Artikel: "Mystik ist menschenmöglich"

Autor: Moser, Geneva / Brantschen, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Mystik ist
menschenmöglich»

Neue Wege-Gespräch mit Nikiaus Brantschen
von Geneva Moser

nw Meine Assoziation dazu ist die Erfahrung,
dass Wege im Gehen entstehen. Oft
erkenne ich sie erst rückblickend. Was sich
während dem Gehen vielleicht wie Unterholz

oder ein Laubberg anfühlt, ist im
Rückblick ein Weg. Es ist nicht zufällig, dass
ich genau dort durchgegangen bin.
Das Wandern hat dich sehr geprägt und
du bezeichnest es als spirituelle Erfahrung.

NB Das Gehen in den Bergen ist eine wunderbare

spirituelle Einübung: Schritt um Schritt,
Atemzug um Atemzug, nicht zu schnell, aber
auch nicht zu langsam. Auch in meinem hohen
Alter wandere ich viel, dadurch fällt es mir leicht
und dadurch wiederum macht es auch Freude.
Was Freude macht, praktiziert man.

Nw Mir ist im Treppenhaus aufgefallen, dass du
zwei Stufen auf einmal nimmst.

Nikiaus Brantschen ist mit
83 Jahren erfolgreicher Buchautor,
Grenzgänger zwischen den
Religionen und begleitet suchende
Menschen. Begleitet hat er auch
Neue WcgF-Redaktorin Geneva
Moser. Im Lassalle-Haus Bad
Schönbrunn sprechen die beiden
über Spiritualität, Auszeiten
und Zen.

nw Vor fast zwanzig Jahren habe ich dich
kennengelernt. Als du von der Leitung des
Lassalle-Hauses zurücktratst, lebtest
du eine Weile im Gästehaus des Klosters
Wurmsbach. Als Schülerin im Klosterinternat

hatte ich das Privileg, bei dirZen-Unter-
richt zu erhalten. Nun komme ich als
Redakteurin der Zeitschrift Neue Wege zu dir.

NB Ich habe über den Titel Neue Wege
nachgedacht. In der Apostelgeschichte taucht «der
neue Weg» häufig auf. Die Christuslehre ist der
neue Weg. Was bedeutet für dich «Weg»?

NB Die Stufen sind niedrig. Der Architekt
André Studer baute das Lassalle-Haus nach
den Prinzipien der harmonikalen Architektur.
Das Grundmass des Hauses ist ein «Fuss», also
etwa 30 Zentimeter. Alle Masse im Haus sind ein
Bruchteil oder ein Vielfaches davon. Die Stufen
sind 15 Zentimeter hoch. Manchmal nehme ich
drei Stufen, aber relativ langsam. Es geht mir
nicht darum, Zeit zu gewinnen, sondern Kraft.
Es ist ein Training und macht Spass.

Du sagst, der Weg entstehe im Gehen - gibt
es denn nicht etwas Vorgegebenes? Der
chinesische Weise Konfuzius sagt: «Der Weg ist
in dir. Du kannst nicht für einen Moment von
ihm getrennt werden. Das, wovon du getrennt
werden kannst, ist nicht der Weg.» Der Weg
ist das Innerste, die Seele, das Unzerstörbare.
Das bedeutet: Du bist auf deinem Weg, wenn
du deinem innersten Wesen treu bist; nicht in
der Verausgabung, dem Ausser-sich-Sein,
sondern in der Innerlichkeit, wenn du das Nach-
innen-Gehen systematisch pflegst. In Deutero-
nomium 30 ist das so formuliert: «Dieses Gebot,
auf das ich dich heute verpflichte, geht nicht
über deine Kraft und ist nicht fern von dir. Es
ist nicht im Himmel, sodass du sagen müsstest:
Wer steigt für uns in den Himmel hinauf, holt es
herunter und verkündet es uns, damit wir es halten

können? Es ist auch nicht jenseits des Meeres,

sodass du sagen müsstest: Wer fährt für uns
über das Meer, holt es herüber und verkündet es

uns, damit wir es halten können? Nein, das Wort
ist ganz nah bei dir, es ist in deinem Mund und
in deinem Herzen, du kannst es halten.»

Neue Wege 3.21 35



NW Das spüre ich auch so im Alitag. Wenn
ich den Aufwand nicht scheue und immer
wieder versuche, zurück in die Stille zu
kommen, dann weiss ich mich geführt,
von innen. Aber ich falle oft wieder heraus
aus diesem Wissen.

NB Der Weg ist da - aber du bist nicht da. Es
geht um dieses Zurückkommen, immer wieder.
Das mehr oder weniger oberflächliche Dasein,
das Geschäftigsein, das Ge-rede, Ge-tue und
Ge-habe versteckt wie ein Gestrüpp das, was
wir jetzt Weg nennen. Sofort Einkehr zu halten

ist nicht möglich, geht gegen den Strich,
weil ich ja nach aussen lebe. Es braucht also
einen Dreh, eine Umkehr. Viele Wege führen
zur Mitte des Herzens und wieder zurück in
die Welt. Allen gemeinsam ist, dass sie von der
Oberfläche in die Tiefe, von der Zerstreuung
zur Sammlung, vom Vielen und Vielerlei zum
Einen führen. Für die einen ist es das Sitzen in
Stille, das Zazen, für andere ist es eine andere
Form der Meditation oder Kontemplation.
Nicht wenigen hilft eine Auszeit, das Leben
in seiner Fülle zu spüren und als Geschenk zu
erfahren. Das braucht Zeit.

Beim Einatmen gehe ich nach innen, beim
Ausatmen nach aussen. Dazwischen gibt es
ein kleines Nichtmehr und Nochnicht. Atem
zeigt, dass es beides braucht: Wer nur einatmet,

erstickt, wer nur ausatmet, verliert sich.
Innerlichkeit muss sich äussern. In der Praxis
gibt es viele Möglichkeiten, diese Auszeit, diesen

Rückzug einzuüben. Der Ort einer Auszeit
spielt eine wesentliche Rolle.

Nw Was zeichnet das Gebäude des Lassalle-
Hauses aus?

NB Innerlichkeit ist hier räumlich erfahrbar

- und auch das Nach-aussen-Gehen. Die
beiden Gebäudeflügel greifen wie Arme umarmend

in die Landschaft. Es ist der Ansatz eines
Kreises, aber er ist nicht geschlossen. Die
Meditationsräume und Kapellen sind geschlossen,

im Inneren.

nw Der Ort ist also für Innerlichkeit wesentlich

NB ja, und Zeit. Das sind vielleicht einige
Minuten am Tag, morgens und abends. Man
darf sich keine Illusionen machen: Für die
meisten Menschen ist Zeit gerade am Morgen

sehr knapp. Gut ist auch eine regelmässige

Auszeit jeden Monat. Diese sollte in der
Agenda fest eingetragen sein, wie ein anderer
Termin, ein Rendezvous mit mir selber. Auch
ein, zwei Wochen Auszeit im Jahr sind sinnvoll.

nw Du bist mit 22 Jahren in den Jesuitenorden
eingetreten. Steckte dahinter auch die
Sehnsucht, diesem Rendezvous mit dir selber
mehr Platz einzuräumen?

NB Ich las damals Der Berg der sieben Stufen
von Thomas Merton. Das öffnete etwas in mir,
aber es war nicht die Sehnsucht nach Rückzug.

Den hatte ich in den Bergen. Es ist für
mich nicht einfach, zu umschreiben, was mich
damals bewegte. Es war eine stark religiöse
Entscheidung, die in meiner Beziehung zu Christus
wurzelte. Dazu kamen grosse Ideale als junger
Mensch und eine Faszination für die Jesuiten.
Ich überlegte hin und her: Ich konnte mir nicht
vorstellen, diesen Weg zu gehen und glücklich
zu werden. Aber ich konnte mir auch nicht
vorstellen, ihn nicht zu gehen und glücklich zu werden.

Also probierte ich ihn aus. Und ich habe
erfahren, dass der Weg im Gehen entstanden ist.

nw Der Jesuitenorden war damals verboten.
In einem Interview sagtest du, dass du
gerade deswegen Jesuit wurdest. Wie muss
ich mir das Leben in einem verbotenen
Orden vorstellen?

NB Das habe ich wohl etwas pointiert gesagt
[lacht]. Für einen jungen Menschen ist es
reizvoll, etwas auszuprobieren, was verboten
ist. Ich dachte mir: Da muss doch etwas dran
sein, dass der Orden verboten ist. Die Gründe
kannte ich aus dem Geschichts- und
Religionsunterricht: Die Jesuiten waren zu «tifig»,
zu wirkungsvoll. Sie haben sich eingemischt,
zogen sich nicht in Klöster zurück, sondern
lebten in der Welt. Das liess nie gleichgültig

- sie hatten entweder sehr überzeugte
Freunde oder tiefe Feinde.

nw Hast du vorgefunden, was du vermutet
hattest?

NB Ja, und ich fand insbesondere die
internationale Vernetzung des Ordens. Es ist Teil
der Sendung des Ordensgründers Ignatius
von Loyola, dass wir in die Welt und zu den
Menschen gehen sollen. Ich habe diese
Gelegenheit genutzt und bin viel gereist. Ich ging
nach Japan zu Pater Lassalle. Ich interessierte
mich sehr für Meditation. Bei Pater Lassalle,
einem Brückenbauer, der das Zen in unseren
Breitengraden «salonfähig» machen wollte,
konnte ich die letzte Phase der Ordensausbildung

verbringen. Diese Begegnung hat mich
sehr geprägt.

Ich frage jetzt dich umgekehrt: Was hat
dich bewogen, Christin zu werden?

36 Neue Wege 3.21



Auf ein
Christsein,

das
keine
Öffnunc

verträgt,

kann
ich
verzichten.

Nw Ich war auf dem Papier konfessionslos. Von
meinen Eltern her habe ich aber durchaus
eine starke Verwurzelung im Christ*innen-
tum. Ich habe allerdings auch die ganze
machtgeladene und unterdrückende Seite
von Religion und Kirche mitvermittelt
bekommen, die meine Eltern ihrerseits
erfahren haben. Als Schülerin im Internat
habe ich dann ein befreiungstheologisch
geprägtes, sehr politisches, kritisches
Christ*innentum kennengelernt. Ich erinnere

mich lebhaft an die Fastenzeiten,
in denen wir uns intensiv mit der Ausbeutung

des Globalen Südens, mit Armut
und Unterdrückung auseinandersetzten.
Mich begeisterte, dass Religion eine
Handlungsmotivation und Hoffnungsgrundlage

bieten kann, sich für eine
bessere Welt einzusetzen. Ebenfalls kennengelernt

habe ich dort einen monastischen
Geist, eine kontemplative Dimension des
Glaubens: Die täglichen Unterbrechungen
des Tageslaufes im klösterlichen
Stundengebet sind mir bis heute wertvoll. Sie

ermöglichen mir oft das Beten.

NB Da finden wir das ritualisierte, wiederkehrende

Unterbrechen, unabhängig von Wetter
oder Stimmung, gebunden an die Gemeinschaft.

Nw Genau. Grundlegend war für mich aber
auch die Begegnung mit dir. Deine
interreligiöse, radikal offene Spiritualität
hat mich geprägt.

NB Karl Rahner hat in einem Vortrag Ende
1966 das Wort geprägt: «Der Fromme von
morgen wird ein <Mystiker> sein, einer, der
etwas <erfahren> hat, oder er wird nicht mehr
sein.» Beim Zitieren wird der «Fromme»
meist ungenau mit «Christ» wiedergegeben.
Dabei ist «fromm» vom althochdeutschen
«fruma, froma» - «Nutzen, Vorteil» oder auch
«tapfer, mutig» - abgeleitet und damit ein Wort
für eine starke, von Ethik geprägte Geisteshaltung.

Wenn Rahner vom «Frommen von
morgen» spricht, so dürfen wir variieren: Statt
«Frommer» oder «Christ» sage ich «Mensch»
und statt «morgen» «heute». Mystik ist für alle
möglich, ob sie an «Gott» glauben oder nicht.
Mystik ist menschenmöglich.

NN Braucht es dazu Religion oder die Kirche?

NB In der heutigen Zeit, wo so viele Regelungen

und Strukturen rund um Glauben wegfallen,

stellt sich die Frage: Wie weit gelingt es

uns, Menschen dahin zu führen, dass sie vom

37



Innersten her recht und gerecht leben? Wie
kann es in unseren Breitengraden gelingen,
ohne Kirchen, ohne Religionen ein ethisches,
ein «anständiges» Leben zu fuhren? Im Buch
Die Pest von Albert Camus lautet die Frage : Wie
kann ich als Atheist heilig werden? Der Dalai
Lama formulierte es in seinem Buch Mehr
Menschlichkeit, welches unter der Kurzformel
«Mehr Ethik, weniger Religion» bekannt wurde,
so: Wir müssen einen Weg finden, bei dem die
vielen Nichtglaubenden sich angesprochen
fühlen. Wenn es den Frommen oder den Christen

gelingt, eine Spiritualität zu leben, die die
Natur, die Umwelt und alle grossen Themen der
heutigen Zeit existenziell wahrnimmt, und sie
bereit sind, dafür Verantwortung zu übernehmen,

ist es möglich, dass Religionen im Konzert
der Meinungen, Traditionen und Erfahrungen
gehört werden. Die sogenannten Weltreligionen
sind aber alle in der patriarchalen Zeit entstanden.

Diese Prägung geistert in den Traditionen
noch immer herum und ist kaum wegzubringen.

Nw Dir stehen als Mann in dieser Kirche viel¬
fältige Wege offen, Wege, die auch mit
Macht einhergehen, mit Möglichkeit der
Einflussnahme. Das Priestertum ist nur
die Spitze, institutionalisierter Ausdruck
dessen. Was macht dieses Privileg,
welches ich nicht habe, mit dir? Wie wirkt
es in deine Beziehungen zu Frauen inner-
und ausserhalb dieser Kirche?

NB Ich versuche selbstkritisch zu sein, mich
in die Rolle der anderen, in diesem Fall der
Frauen, zu versetzen. Im Gottesdienst gibt
es die eine oder andere Frau, die eine Lesung
macht oder eine gewisse Funktion hat. Aber
das unterstreicht nur den männlichen, grossen

Auftritt. Wenn ich als Priester Teil dieses
männlichen Auftritts bin, dann macht mich das
nachdenklich. Ich versuche, aus der Haltung zu
leben, dass diese Machtverhältnisse ein No-Go
sind. Ich frage mich: Wie stärke ich als Mann
dieses System? Genügt es, sich bescheiden zu
benehmen und sich bei der Messe nicht mit
prunkvollen Gewändern zu schmücken? Nicht
herumzureisen und als «der Pater» irgendwo
die Messe zu lesen, damit die Messe aufrechterhalten

werden kann? Ich weiss es wirklich
nicht - ich bin Teil dieses «Systems».

Nw Ich frage mich manchmal, ob ich durch
meine Zugehörigkeit zur Kirche ihre
Machtverhältnisse und Ungerechtigkeiten
stütze. Ich bin ja vor einigen Jahren in
die Kirche eingetreten, du hast mir das
Sakrament der Taufe gespendet. Hattest

du im Umkehrschluss einmal den Impuls,
aus dieser Kirche auszutreten?

NB Diese Frage habe ich bisher nicht an mich
herankommen lassen. Ich formuliere es mal so:
Ich kann nicht erwarten, dass diese Kirche, so
wie sie jetzt ist, mich spiritueller macht. Aber
ich möchte etwas dazu beitragen, dass sie
spiritueller wird und damit lebensfähig und
zukunftseröffnend. Diese Gemeinschaft trägt
auch, sie ist ein Segen. Ohne Ordensgemeinschaften,

ohne spirituelle Aufbrüche und
charismatische Bewegungen wäre sie schon lange
verknöchert. Wo sind die Gemeinschaften, die
heute Sauerteig sind und dazu beitragen, dass
die Kirche eine ecclesia semper reformanda ist,
eine sich immer erneuernde Kirche?

nw Was hat dich eigentlich am Zen angezogen?

Wie bringst du deine christliche
Verwurzelung und das Zen zusammen?

NB Ich bin nicht als frustrierter Christ zum Zen
gekommen, sondern aus Neugierde. Mich
interessierte, was sich auf der anderen Seite der
Welt bewegt. Die Welt wächst wirtschaftlich
und in der Kommunikationstechnologie immer
mehr zusammen - die Globalisierung der Herzen

lässt auf sich warten. Es braucht Menschen,
die das nicht nur theoretisch durchdenken,
sondern auf der Ebene der Erfahrung und der
Praxis einüben. Ich schrieb vor zwanzig Jahren

das Buch Auf dem Weg des Zen als Christ.
Für mich war klar: Das ist eine Aussage, keine
Frage. Ich kann mich in Christus verwurzeln
und gleichzeitig in Ehrfurcht mit dem Zen
verbunden sein. Das radikale Zurückgeworfensein
auf die menschliche Existenz - ohne Worte,
ohne Begriffe - hat mich tiefer an die
Christuswirklichkeit herangeführt. Dieses Zusammengehen

ist nicht theoretisch, das ist im Herzen.
In gewissem Sinn bin ich doppelt verwurzelt.
Mein Christsein kommt dadurch nicht zu kurz.
Auf ein Christsein, das keine Öffnung verträgt,
kann ich verzichten. Zen hilft, Mensch zu sein.
Zen ist ein radikaler Weg, das Konkrete,
Alltägliche, ja Banale wahrzunehmen und nicht
irgendwelchen Ideen nachzuhängen. Das ist
der Ignatianischen Spiritualität sehr nah: Gott
suchen und finden in allem.

nw Siehst du auch Gefahren der Kolonialisie-
rung, der Vereinnahmung einer anderen
Spiritualität?

NB Ich wehre mich dagegen, dass Zen
instrumentalisiert wird, um das Christentum
aufzumöbeln. Das wird dem Zen nicht gerecht und

38 Neue Wege 3.21



ist ein Armutszeugnis für das Christentum.
Im Zuge der Neupositionierung des Lassalle-
Hauses 1993 habe ich einen Zen-Raum
eingerichtet mit Reismatten am Boden. Eine solche
Zen-Halle war damals eine Attraktion. Ein
französischer Mitbruder sagte mir: «C'est une
antichambre, ein Vorzimmer.» Ich sagte nur: «Non,
c'est une chambre, ein Zimmer.» Zen ist nicht
das Vorzimmer für das Eigentliche, sondern
eine eigene Tradition. Es ist ein wichtiges
Zeichen, hier unter einem Dach sowohl eine christliche

Kapelle als auch eine Zen-Halle zu haben.
Mir ist es ein grosses Anliegen, Zen in seiner
authentischen Form zu vermitteln. Der Kern
ist «Munen Muso» - ohne Worte, ohne Wissen,
ungegenständliche Meditation. Sie weist auf die
Unendlichkeit, die unendliche Leere. Leere ist
nicht etwa ein Loch, welches man zu füllen hat.
Es geht vielmehr darum, diese Leere auszuhalten,

offen zu halten, auf eine immer grössere
Weite hin. Durch diese authentische Vermittlung

wird ein Dialog, eine Begegnung möglich.

nw Zen-Meditation schafft Inseln der Stille im

Alltag, sie unterbricht mechanische
Abläufe, sie ist jenseits des Mess- und Verwertbaren.

Gibt es ein Geheimnis, wie diese
Unterbrechungen das Graue, Leidvolle im
Alltag nicht einfach erträglich machen,
sondern hinterfragen und die Strukturen,
in denen wir stecken, von Grund auf
verändern lassen?

NB Der Wert des Zen kann auf verschiedenen
Ebenen gesehen werden. Zen ist ein wunderbares

Mittel der Sammlung und Vertiefung. Es
zentriert und macht kreativer. Wenn du wegkommst
vom Vielen und Vielerlei, kann das Eigentliche
zum Tragen kommen. Es regeneriert und bringt
Erholung. Es verschiebt die Prioritäten: Wenn
du in der Stille sitzt, wird deutlich, was wichtig
ist und was unter «ferner liefen» behandelt werden

kann. Das Ziel ist die Überwindung der
Illusion des Getrenntseins. Die Erfahrung, dass du
eins bist und verbunden, verbrüdert, verschwes-
tert. Eine Erfahrung der Einheit und gleichzeitig
der Verschiedenheit ist durch Zen möglich. Ich
erfahre mich selber als einzigartig, bin nie mehr
ich selber, als wenn ich still bin. Und ich bin nie
so verbunden mit den anderen und der Welt, wie
wenn ich ganz bei mir bin. Es gibt verschiedene
Stufen. Viele praktizieren Zen als Übung der
Unterbrechung im Alltag: einen Moment zweckfrei

nichts tun - aber das mit ganzem Herzen.

nw Die Einsicht in diese Verbundenheit be¬

deutet, dass ich nicht getrennt bin von
anderen Lebewesen und der Schöpfung

NB Nicht Einsicht: Erfahrung! Wenn ich das
spüre, überlege ich nicht, ob ich anderen helfe
oder nicht, weil es mein Fleisch ist, welches
schmerzt. Es ist feig und dem Menschen nicht
entsprechend, wenn er einem anderen in Not
nicht beisteht. Das Verbundensein ist in uns
angelegt. Im Zen üben wir das ein, damit es im
grauen Alltag nicht verloren geht.

Nw Was mir bei deinem Verständnis von
Spiritualität immer gefallen hat,
ist seine Leib-haftigkeit. Wie kamst
du zu diesem körperfreundlichen
Spiritualitätsverständnis?

NB Zu einer leib-haften Spiritualität habe ich
über das Zen gefunden. Zen ist eine Körperübung:

Du hast gar nichts anderes als den Leib,
der aufrecht sitzt, die Beine gekreuzt...

Nw und den Atem.

NB Ja, der Atem ist eine wunderbare Verbindung
von innen und aussen, von Leib und Geist.

Nw Etwas provokativ gefragt: Wäre deine
Spiritualität weniger körperfreundlich,
wenn du mit einem weiblichen Körper
durch die Welt gingest?

NB Nein, im Gegenteil...

nw Für Frauen gehört zur Sozialisation rund
um den Körper, gerade im Christentum,
auch die Zuschreibung, ihr Körper sei

minderwertig und unrein. Ist es da nicht
schwieriger, zu einer positiven leibhaften
Spiritualität zu gelangen? Das erlebe ich
als Herausforderung. Ich erinnere mich an
Pia Gygers Gebetspraxis, in der sie täglich
ihre Erotik begrüsst. Diese wertschätzende,
sinnliche Art gefällt mir sehr gut. Und
ich glaube, es ist ein langer Weg, an diesen
Punkt zu kommen - gerade als weiblich
sozialisierte Person.

NB Ja. Da bin ich absolut einverstanden und
habe nichts hinzuzufügen [beide lachen],

nw Ich möchte gerne noch auf das Lassalle-
Haus zu sprechen kommen. Mit «Zen
und Leadership» fokussiert ihr auf die
Zielgruppe «Führungspersonen». Ihr
habt damit den Fokus auf die gesellschaftliche

Elite. Ist das ein Ansatz, die Welt von
der Elite her zu verändern?

Neue Wege 3.21 39



Tun Sie
nichts.
Abertur
Sie es
mit
ganzem
Herzen.

NB [lacht] Man sagt ja, dass der Fisch vom Kopf
her zu stinken beginnt. Führungspersonen fällen

folgenschwere Entscheide: Wenn die
Führungsetage ethisch, menschlich, spirituell auf
einem guten Weg ist, dann wirkt sich das aus.
Es war immer ein Anliegen der Jesuiten,
Multiplikatoren ins Auge zu fassen. Aber es braucht
alle Ebenen - Zen ist für alle Menschen.

im Funktioniert damit das Lassalle-Haus nicht
auch als «Rehabilitationsklinik» für
Managerinnen, damit sie anschliessend erst
recht wieder fähig sind, mit voller Kraft
an der Wachstumsspirale mitzudrehen
und in der Konkurrenz aller gegen alle zu
bestehen?

n b An einem Seminar nahm ein Manager eines

grossen Konzerns teil. Er war in einer eher
beobachtenden Rolle, abwartend und unbeteiligt.

Ich sprach ihn an: Was suchen Sie eigentlich?

Er stutzte: Warum fragen Sie? Ich sagte
ihm, dass ich wissen wolle, warum er da sei.
Seine Antwort: Ich wurde geschickt von meiner
Firma, um zu sehen, ob sich dieses Angebot in
ihr Anti-Stress-Programm einbauen lässt. Da
begannen wir beide zu lachen. Er spürte schon,
was ich ihm dann sagte: Er müsse jemand anderen

suchen. Ich möchte nicht helfen, Stress
abzubauen, damit Menschen danach mehr vom
Selben tun können. Es geht um eine Bewusst-
seinsveränderung, ein verändertes Denken.

Nw Was immer wieder in deinen Texten
auftaucht, ist das Staunen, eine Art
Unterbrechung. Worüber staunst du?

NB Gerade staune ich darüber, dass es
Zeitschriften wie die Neuen Wege gibt. Und dass
das Heft schon bald 120 Jahre «neu» geblieben

ist. Das ist ein schönes Zeichen, das mich
freut. Und ich staune, dass ich immer noch
staunen kann. Das ist der grösste Grund zum
Staunen: mit über achtzig Jahren zu entdecken,

dass jeder Tag ein Aha-Erlebnis bringen
kann, wenn ich nicht mit Scheuklappen durch
die Gegend gehe. Wenn ich mir die Offenheit
bewahre, erlebe ich viele Überraschungen, die
aus dem Augenblick entstehen und aus einer
Entsprechung zwischen innen und aussen. An
Möglichkeiten, sich zu überraschen, fehlt es
nicht. Die Frage ist eher: Ist da jemand, der
sich überraschen lässt?•
O Nikiaus Brantschen, *1937, ist Jesuit und Zen-Meister.

Er lebt und wirkt seit bald fünf Jahrzehnten im
Bildungszentrum Bad Schönbrunn, das er als Lassalle-
Haus neu positioniert hat.

lassalle-haus.org

Neue Wege 3.21


	"Mystik ist menschenmöglich"

