
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 1-2

Artikel: Über Grenzen hinausdenken

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Grenzen
hinausdenken

Doris Strahm

Feministische Theologie
führte weltweit zu einem
Aufbruch von Frauen, doch
ihre Verdienste drohen
wieder in Vergessenheit zu
geraten. Aus Anlas s der
Verleihung eines Ehrendoktorats

für ihre feministischtheologische

Arbeit würdigt
die Autorin die Anfänge,
Entwicklungen und
Spannungsfelder feministischer
Theologien, skizziert
Lernprozesse und zeigt die
Aktualität vieler Themen auf.

Die Anfänge jener Theologie, die sich
explizit als Teil der feministischen Bewegung

versteht, datieren in der Schweiz
auf Ende der 1970er, Anfang der 1980er
Jahre. Vorläuferinnen waren Pionierinnen
der kirchlichen Frauenarbeit und
Frauenbewegung wie Ruth Epting, Marga Büh-
rig, Else Kähler und Gertrud Heinzelmann.

Ende der 1970er Jahre - die Neue
Frauenbewegung war in ihrer Hochblüte -
fand unter uns jüngeren Theologinnen ein
feministischer Aufbruch statt. Wir gründeten

Frauenlesegruppen an den theologischen

Fakultäten, diskutierten feministische

Bücher wie Simone de Beauvoirs Das
andere Geschlecht und Mary Dalys The
Church and the Second Sex. Dieses Buch,
1970 auf Deutsch erschienen, öffnete uns
die Augen für die Zusammenhänge von
christlicher Theologie und Frauenunterdrückung,

gab uns erste Einblicke in die
theologische Konstruktion der Frau als
dem anderen, sprich dem minderwertigen

Geschlecht. Weitere Analysen folgten:

So wurde der Sexismus in der christlichen

Gottesrede entlarvt und nach neuen

Gottesbildern gesucht -Jenseits von
Gottvater, Sohn & Co (Daly). Die Weiblichkeit
Gottes und vergessen gegangene weibliche

Gottesbilder in der Bibel wurden
wiederentdeckt, ebenso das historische
Erbe unserer biblischen Vorschwestern,
die in den Anfängen des Christentums
als Jüngerinnen, Apostelinnen,
Gemeindeleiterinnen und Missionarinnen eine
zentrale Rolle spielten. Exegetinnen wie
Elisabeth Schüssler Fiorenza und andere
entwickelten eine feministisch-kritische
Hermeneutik von Bibeltexten, die deren
unterdrückende und befreiende Elemente
freilegte und eine Flut von feministischen
Bibelarbeiten und exegetischen Studien
auslöste. Eine feministische Dekons-
truktion und Re-Vision der patriarchalen
Christologie wurde angestrebt, die dem
Verlangen von Frauen nach Heilwerden
Ausdruck verleiht. Frauengottesdienste
fanden statt, neue liturgische Formen und
eine liturgische Sprache ohne androzen-
trische Verengungen wurden praktiziert.

Aufbruch
zu neuen Räumen

Es war eine Zeit der fundamentalen Kritik
an einer frauenunterdrückenden Theologie

und Kirche, aber auch des Aufbruchs
unzähliger christlicher Frauen, die endlich

mit ihren eigenen religiösen
Erfahrungen zu Wort kommen wollten. Das
evangelische Tagungszentrum Boldern
und die katholische Paulus-Akademie
Zürich wurden zu wichtigen Räumen dieses

Aufbruchs. «Sisterhood is powerful»
war damals nicht einfach ein Slogan,
sondern wurde an Frauentagungen gelebt
und erlebt, beflügelte unseren Geist und
vibrierte in unseren Körpern. Unser
Horizontwurde weit, kritisches Denkenkonnte
sich frei entfalten, keine patriarchalen
Glaubenssätze und Dogmen setzten ihm
Grenzen. Voller Leidenschaft möblierten
wir damals die christlichen Glaubensräume

neu. Unsere Re-Vision der christlichen

Theologie und die leidenschaftliche
Suche nach einer frauenbefreienden und
lebensfreundlichen Theologie sollten die
Gesellschaft verändern und ebenso deren
religiös-symbolische Ordnung.

Die 1980er und frühen 1990er Jahre
waren eine Zeit der Hochblüte für
die feministisch-theologische Bewegung

in der Schweiz: Es fanden lokale
und nationale Frauenkirchentage und

38 Neue Wege 1/2.21



Frauenkirchenfeste statt. 1985 haben
wir, acht junge Theologinnen, die
feministisch-theologische Zeitschrift FAMA
gegründet. Auch an Universitäten hielt die
feministische Theologie Einzug: Ab Mitte
der 1980er Jahre gab es auf Betreiben von
Studierenden Lehraufträge an den Universitäten

Bern, Luzernund Fribourg, später
auch in Basel. Es wurden Fachstellen für
feministische Theologie sowie kirchliche
Frauen- und Genderstellen gegründet,
1991 schlössen sich katholische und
reformierte Theologinnen zu einer IG
Feministische Theologinnen zusammen;
ab 1995 fanden alle paar Jahre grosse
ökumenische «Frauensynoden» statt.
Und jüngst gingen Theologinnen und
Kirchenfrauen im Rahmen des nationalen
Frauen*streiks 2019 für ihre Anliegen auf
die Strasse. Einiges hat bis heute Bestand:
so z. B. die FAMA, die IG Feministische
Theologinnen und die Frauensynode, die
2021 zum Thema «Wirtschaft ist Care»
stattfinden wird. Anderes wurde wieder
abgeschafft, wie feministisch-theologische

Lehraufträge und die meisten
kirchlichen Frauenstellen.

Feministische Theologie hat sich im
Lauf der Jahre verändert: Sie ist vielfältiger

und vielstimmiger geworden und
umfasst eine grosse Positionen- und
Perspektivenvielfalt. Ab den 1990er
Jahren fand die aus den Gender Studies
stammende Analysekategorie «Gender»
vermehrt Eingang in die feministische
Theologie. Damit wurde noch stärker
herausgestrichen, dass es nicht um eine
Theologie der Frau geht, sondern um
Geschlechterverhältnisse, um die Analyse

und Kritik theologisch begründeter
patriarchaler Geschlechterordnungen
und Geschlechterrollen und deren
Überwindung. Genderforschung fragt danach,
inwieweit die christliche Religion, das
heisst Bibeltexte, theologische Konzepte
und kirchliche Strukturen, an der Herstellung

und Verfestigung von «Geschlecht»
und der Reproduktion des hierarchischen

und machtförmigen Geschlechterdualismus

beteiligt sind. Ebenfalls in
den 1990er Jahren entstanden lesbische,
schwule und Queertheologien. Letztere
betreibt Theologie ausgehend von der
Lebenswirklichkeit queerer Menschen,
liest biblische und theologische Texte
aus dieser Optik neu und versteht sich als

Theologie der Befreiung aus einer
heteronormativen Theologie.

Eine Differenzierung und Pluralisierung
feministischer Theologie wurde insbesondere

von jenen Stimmen vorangetrieben,
die blinde Flecken der westlichen
feministischen Theologie aufdeckten.
Sie zwangen diese zur selbstkritischen
Reflexion der eigenen Grenzsetzungen
und des Ausschlusses anderer Frauen
und setzten wichtige Lernprozesse in
Gang. Vier dieser blinden Flecke möchte
ich näher beleuchten: Antijudaismus,
Eurozentrismus, Rassismus und (Neo-)
Kolonialismus.

Antijudaismus - auch in
feministischen Theologien

Es war auch für mich ein Schock, als uns
jüdische Theologinnen wie Susannah
Heschel und Judith Plaskow Ende der
1980er Jahre die antijudaistische Schlagseite

unserer frauenbefreienden Theologien

aufzeigten.1 In unseren Versuchen,
hinter dem dogmatischen Christus den
biblischen Jesus als Befreier der Frauen
wiederzuentdecken, strichen die meisten
Theologinnen die Besonderheit des
historischen Jesus vor einem negativ gezeichneten

patriarchalen Judentum der damaligen
Zeit heraus. So wurde die befreiende
Praxis Jesu Frauen gegenüber als neu
und einzigartig innerhalb des jüdischen
Umfeldes herausgehoben. Diese
Gegenüberstellung übersah nicht nur die Tatsache,

dass Jesus Jude war und zeitlebens
Jude blieb und als solcher seine befreiende

Reich-Gottes-Botschaft verkündete;
sie führte auch ein dem Christentum fast
von Anfang an inhärentes antijudaisti-
sches Motiv in neuer Form weiter: das
Christentum als Überwindung des Judentums!

Jüdische Theologinnen machten
uns bewusst: Antijudaismus ist nicht nur
die Kehrseite der Christologie, sondern
ein grundsätzliches Problem der christlichen

Theologie. Das Eigene des Christentums

wurde und wird zum Teil bis heute
im Gegensatz zum Judentum herausgestellt

und in Abgrenzung und Abwertung
der jüdischen Religion formuliert: das
Christentum als Religion der Liebe, das
Judentum dagegen als Religion des Gesetzes;

die Kirche als das neue Israel anstelle
des Judentums. Und die feministische
Version: Jesus hat Frauen vom jüdischen
Patriarchat befreit. Dieser theologisch
verankerte Antijudaismus, der während

Jahrhunderten den Nährboden für

Neue Wege 1/2.21 39



Judenverfolgungen und auch für den
Antisemitismus des 20. Jahrhunderts bereitete,
ist bis heute virulent. Einzusehen und sich
einzugestehen, dass auch wir christliche
feministische Theologinnen antijudaisti-
sche Denkmuster - unbewusst -
weitergeführt hatten, war schmerzhaft, hat aber
zu einem Umdenken geführt.

Eurozentrische
Universalisierung von

Frauenerfahrungen
Das Bewusstwerden, dass Frauenerfahrungen

in der Theologie nicht vorkamen,
dass die allgemein-menschlichen
Erfahrungen, von denen die Theologie sprach,
faktisch männliche Erfahrungen waren,
stand am Anfang feministischer Theologie.

Die bisher unsichtbar gebliebenen
Erfahrungen von Frauen wurden zu
ihrem Ausgangspunkt. Wenig reflektiert
wurde bis Mitte der 1980er Jahre jedoch,
welche Erfahrungen diesen Reflexionen
zugrunde gelegt wurden, welches Subjekt

«Frau» da eigentlich sprach und in
wessen Namen.

Erst die Kritik von Schwarzen Frauen
aus den USA und von Women of Color
des Globalen Südens machte feministischen

Theologinnen bewusst, dass sie
unreflektiert von den Frauen gesprochen

hatten, ohne zu merken, dass sie
damit ihre eigene Situation als gebildete,

weisse, heterosexuelle westliche
Mittelstandsfrauen zu universell gültigen
Frauenerfahrungen verallgemeinerten,
während die Lebenszusammenhänge von
Schwarzen Frauen und Women of Color
ausgeblendet blieben.

Diese Kritik war Auslöser für die
Erkenntnis, dass Frauenerfahrung als
grundlegende Kategorie feministischer
Theologie keine universale und einheitliche

Grösse ist, dass die konkreten Erfahrungen

von Frauen nicht nur vom Geschlecht,
sondern ebenso von der sozialen Klasse,
Kultur, Religion, von rassistischer
Diskriminierung oder sexueller Orientierung
beeinflusst sind. Diese Intersektionalität,
wie wir die Verschränkung verschiedener
Diskriminierungskategorien heute nennen,
hat das Verständnis von Frauenerfahrung
in der Folge grundlegend verändert. Und
sie hat für westliche Feministinnen die
schwierige Erkenntnis der eigenen
Beteiligung an der Diskriminierung und
Ausbeutung anderer Frauen mit sich gebracht.

Auch in der feministischen Theologie
wurden die soziokulturellen Differenzen
zwischen Frauen, die von der Kolonial-
und Missionsgeschichte, von Rassismus
und neokolonialen Mechanismen
mitbedingt sind, sowie die Vielfalt von
Frauenerfahrungen neu zum Ausgangspunkt

kontextueller feministischer
Befreiungstheologien. Seit den 1990er
Jahren ist klar: Feministische Theologie
ist keine Theologie im Singular, sondern
Theologie im Plural.

Rassismus des «weissen»
Feminismus

Schwarze Theoretikerinnen und
Schriftstellerinnen wie Angela Davis, bell hooks
und Audre Lorde kritisierten Anfang der
1980er Jahre die Ignoranz weisser
Feministinnen. Im Gegensatz zu weissen
Amerikanerinnen sahen sich Schwarze
Amerikanerinnen nämlich nicht nur
mit Sexismus, sondern mit mehrfacher
Unterdrückung konfrontiert: mit dem
Sexismus der weissen und Schwarzen
Männer, dem Rassismus der weissen
Männer und Frauen, mit ökonomischer
Unterdrückung und systemischer Gewalt.
Die Analyse des Rassismus muss deshalb
in den Augen Schwarzer Theoretikerinnen

einen zentralen Stellenwert in der
Gesellschaftsanalyse von Feministinnen
einnehmen. Zugleich muss der strukturelle

Unterschied in den Unterdrückungs-
erfahrungen sichtbar gemacht werden,
den Audre Lorde eindrücklich beschreibt:
«Manche Probleme haben wir als Frauen
gemeinsam, andere nicht. Ihr habt Angst,
eure Kinder werden als Erwachsene dem
Patriarchat angehören und gegen euch
Stellung beziehen, wir haben Angst, dass

unsere Kinder aus einem Auto gezerrt und
auf der Strasse erschossen werden, und
dass ihr euch wegdreht und nicht wissen
wollt, warum sie sterben.»2

Mit der Selbstbenennung Womanist -
anstelle von Feminist - soll dieser
Unterschied auch sprachlich deutlich gemacht
werden. Schwarze Frauen reklamieren
ihr Recht, sich und ihre Erfahrungen, die
sowohl von der Schwarzen Befreiungsbewegung

wie auch der feministischen
Bewegung übergangen worden sind, selber

zu benennen. In Auseinandersetzung
mit biblischen, theologischen und historischen

Quellen suchen Womanist-Theolo-
ginnen nach den Stimmen, dem Handeln,

40 Neue Wege 1/2.21



den Kämpfen und dem Glauben
afrikanisch-amerikanischer Frauen, um eine
eigene theologische Perspektive zu
entwickeln, die dem Überleben Schwarzer
Frauen und der Schwarzen Gemeinschaft
dient sowie dem befreienden Handeln
Gottes Rechnung trägt.

Ein neokolonialer
Feminismus

Postkoloniale Denker*innen analysieren
die sozialen, kulturellen, ökonomischen,

religiösen und psychologischen
Auswirkungen des Kolonialismus auf
die ehemaligen kolonisierten Bevölkerungen

und auf die Kolonisator*innen.
Postkolonialer Feminismus richtet den
Fokus vor allem auf die soziokulturel-
len Differenzen zwischen Frauen und auf
das Geschlechterverhältnis, die von der
Kolonialgeschichte und gegenwärtigen
neokolonialen Mechanismen mitbedingt
sind.3 Die Kritik richtet sich einerseits
gegen die westliche Homogenisierung
von Frauen der «Dritten Welt» - meist auf
der Basis einer postulierten Gleichheit der
Unterdrückung -, andererseits gegen die
Verschleierung von Mittäterschaft weisser

Frauen im Kolonialismus. Die
postkoloniale feministische Theologin Kwok
Pui-lan fasst dies unter dem Stichwort
«colonial feminism» zusammen. Das
Resultat sei die westliche «Erfindung» der
Dritte-Welt-Frau: Diese beruhe auf ihrem
weiblichen Geschlecht, das als sexuell
unterdrückt betrachtet wird, und auf
dem Dritte-Welt-Sein, das mit Unwissen,
Armut, Traditionsgebundenheit,
Familienorientierung oder Opferstatus
verbunden wird. Im Kontrast dazu steht die
Selbstrepräsentation westlicher Frauen
als gebildet und modern, als Frauen, die
ihre Körper und Sexualitäten kontrollieren

können und die Freiheit haben, selber
ihre Entscheidungen zu treffen. Sie bilden
in dieser Logik die Norm, an der alles
gemessen wird. In engem Zusammenhang

damit steht die Viktimisierung von
Dritte-Welt-Frauen, dargestellt als machtlose

Gruppe. Sie sind Opfer männlicher
Gewalt oder der Kolonialisierung oder
des arabischen Familiensystems oder
der ökonomischen Entwicklung oder der
islamischen Religion.

Theologinnen wie Musa W. Dube und
Kwok Pui-lan legen seit vielen Jahren
Ansätze postkolonialer feministischer

Lesarten der Bibel und der Theologie vor.
Sie suchen nach einer Art des Denkens,
die «das Selbst» und «das Andere» nicht
länger in ein Wir/sie-Schema einordnet.

Dazu ist ein Prozess der Dekoloni-
sierung des eigenen Denkens nötig. Die
postkoloniale Kritik ist für feministische
Theologien und den interkulturellen
Dialog seither unerlässlich, um Selbst-
und Fremdkonstruktionen von «Wir»
und «die Anderen» und die damit
einhergehenden Macht- und Unterdrückungsmechanismen

aufzudecken. Solidarität
und Koalitionen unter Feministinnen
sind unter diesen Vorzeichen möglich -
ja angesichts der gegenwärtigen Formen
von Neokolonialismus und Globalisierung

politisch und ethisch gefordert. Wir
alle sind, so Musa W. Dube, aufgerufen,
«dekolonisierende Feministinnen» zu
werden.4 Es gilt, die scheinbare Normalität

und Normativität des eigenen, euro-
zentrischen, rassistischen und kolonisierenden

Blicks zu verlernen, das eigene
Denken zu de-kolonisieren und immer
wieder neu einen Perspektivenwechsel
einzuüben.

Dialog über
Religionsgrenzen hinaus

Ab Mitte der 1990er Jahre entstanden
interreligiöse Dialogprojekte von Frauen,
auch in der Schweiz. Die langjährigen
Erfahrungen in interreligiösen
Frauenprojekten führten bei einigen von uns
zum Wunsch, sie mit mehr Gewicht in
die öffentlichen Religionsdebatten
einzubringen, die einseitig von männlichen
Amtsträgern der Religionsgemeinschaften

dominiert werden. Ende 2008 gründete

ich deshalb mit meiner muslimischen

Kollegin Amira Hafner-Al Jabaji
und meiner jüdischen Kollegin Gabrielle
Girau Pieck den «Interreligiösen Think-
Tank». Seither mischen wir uns mit
Stellungnahmen in die aktuellen
Religionsdebatten ein. Unter anderem formulierten

wir eine Position zum Kopftuch-
und Burkaverbot. Auch hier wiederholen
sich Muster, die wir aus der Kritik von
postkolonialen Denkerinnen kennen: ein
«Othering» der fremden bzw. muslimischen

Frau, Selbsterhöhung und
Selbstidealisierung der westlichen befreiten
Frau gegenüber der angeblich
rückständigen und unterdrückten Muslimin.
Wir haben zudem Studien verfasst zu

Neue Wege 1/2.21 41



Frauenrechten und Religion, zu
Leitungsfunktionen von Frauen in den jüdischen,
christlichen und muslimischen
Religionsgemeinschaften, die Vision eines neuen
«Wir» entworfen und jüngst eine interreligiöse

Studie zur Bedeutung von Ökologie
und Schöpfung im Judentum, Christentum

und Islam publiziert5 - als Beitrag
zur aktuellen Klimadebatte. Interreligiöser

Dialog zielt für uns nicht nur auf die
Verständigung zwischen Religionen ab.
Er ist ein gesellschaftliches Projekt, das
ein friedliches und gutes Zusammenleben

und die Sorge für unsere gemeinsame
Erde befördern will. Leitlinien sind dabei
eine Haltung des radikalen Respekts vor
dem Gegenüber - auch und gerade in
Bezug auf unterschiedliche
Glaubensüberzeugungen -, das Beachten der
strukturellen Asymmetrie und des
Machtgefälles, die zwischen den Angehörigen
der Mehrheits- und der Minderheitenreligionen

bestehen, das Einüben eines
Perspektivenwechsels sowie Abgeben der
Definitionsmacht und Respektierung der
Selbstdefinition der anderen.6

Interreligiösem Dialog aus Gendersicht

sollte in Zukunft noch mehr Beachtung

geschenkt werden. Denn in den
aktuellen Debatten um ein interreligiöses

Zusammenleben wird gerade die
Geschlechterfrage häufig zur Bestimmung

des Eigenen und zur Markierung
der «Anderen» instrumentalisiert. Religion

spielt zudem für die Mehrheit der
Frauen weltweit eine wichtige Rolle
in ihrem Leben; sie ist eine Ressource
in ihrem Kampf für Geschlechtergerechtigkeit

und Teilhabe an der politischen,

gesellschaftlichen und religiösen
Gestaltungsmacht. Angesichts von religiösem

Fundamentalismus, Anti-Genderismus
und Bekämpfung von Frauenrechten

weltweit, auch bei uns in Europa, braucht
es je länger je mehr Vernetzungen,
Koalitionen und den Dialog von Frauen über
Kultur- und Religionsgrenzen hinaus.

Ökofeministische
Theologien

Eine der wichtigsten theologischen Debatten

der Gegenwart ist die ökologische
Frage. Auch dazu haben feministische
Theologinnen schon vor dreissig Jahren
wichtige Beiträge verfasst. Sie wurden
leider kaum rezipiert. Theologinnen
wie Dorothee Solle, Catharina Halkes,

Sallie McFague, Catherine Keller, Ivone
Gebara und andere wiesen auf Parallelen
zwischen der Unterdrückung von Frauen
und der Natur hin und entwickelten neue
Bilder der Beziehung zwischen Gott und
Erde, zwischen Mann und Frau, zwischen
Mensch und Natur. Ökofeministischen
Ansätzen ist - bei aller kontextuellen
Unterschiedlichkeit - gemeinsam, dass
sie das philosophische Fundament der
christlichen Theologie in Frage stellen:
den hierarchischen Dualismus von Gott
und Welt, von Gott und Mensch, von
Mann und Frau, von Seele und Körper,
von Geist und Materie. Er wird durch eine
Weltsicht ersetzt, die von der Verbundenheit

und Interdependenz allen Lebens
ausgeht und Gott nicht als das ganz Andere,
nur Transzendente begreift, sondern als
das innig in und mit allem Geschaffenen
Verbundene. Das Schöpfungsverständnis
ökofeministischer Theologinnen ist
Ausdruck einer neuen Spiritualität, die die
Erde als von Gott durchwirkten Ort achtet
und zu neuen Verhaltensweisen im Alltag
und zu politischem Handeln führt.7 Öko-
feminismus und ökofeministische
Theologien sollten auch bei uns unbedingt
wieder aufgegriffen und weiterentwickelt
werden. Sie liefern wichtige Anstösse für
die aktuellen Klimadebatten und ebenso
für den Feminismus. Die Klimakrise ist
nicht genderneutral, sondern wirkt sich
auf die Geschlechter unterschiedlich aus;
Geschlechtergerechtigkeit kann nicht
hergestellt werden, ohne den Klimawandel

und dessen Folgen für die Gesellschaft

zu berücksichtigen.

Feministische Theologie
braucht es weiterhin

Feministische Theologie schlägt bei uns
keine hohen Wellen mehr und wird von
einigen bereits totgesagt. Doch viele ihrer
Themen sind höchst aktuell. Ich bin
deshalb überzeugt: Es braucht sie weiterhin.
Denn noch steht aus, wofür wir gekämpft
und was wir uns erhofft haben: eine Welt,
in der keine und keiner benachteiligt
wird aufgrund von Geschlecht, Religion,
Kultur, Ethnie, Hautfarbe, Alter, sexueller
Orientierung - und in der alle ein gutes
Leben, ein «Leben in Fülle» haben, wie es
in der Sprache der Bibel heisst. •

42 Neue Wege 1/2.21



O Doris Strahm, *1953, ist feministische Theologin
und Publizistin, Mitgründerin des
Interreligiösen Think-Tanks und im Vorstand der IG
Feministische Theologinnen,
doris-strahm.ch

O Stark gekürzte Version eines Vortrags, der aus
Anlass der Verleihung der Ehrendoktorinnenwürde

durch die Theologische Fakultät der
Universität Bern im Dezember 2020 verfasst
wurde, aber COVID-19-bedingt nicht gehalten
werden konnte.

1 Susannah Heschel: Jüdisch-feministische
Theologie undAntijudaismus in christlich-feministischer

Theologie. In: Leonore Siegele-
Wenschkewitz (Hrsg.): Verdrängte Vergangenheit,
die uns bedrängt. Feministische Theologie in der
Verantwortung fürdie Geschichte. München 1988,
S. 54-103; Judith Plaskow: FeministAnti-
Judaism and the Christian God. In: Journal of
Feminist Studies in Religion 7 (1991) 2, S. 99-108.

2 Audre Lorde: Du kannst nicht das Haus des
Herren mit dem Handwerkszeug des Herren ab-
reissen. In: Dagmar Schultz (Hrsg.): Macht
und Sinnlichkeit. Ausgewählte Texte von Audre
Lorde und Adrienne Rieh. Berlin 1991, S.206.

3 Vgl. Heike Walz: «DieDritte-Welt-Frau»?
Geschlechterdifferenz im Scheinwerfer derKritik
postkolonialer Denkerinnen. In: Heike Walz /
Christine Lienemann-Perrin / Doris Strahm
(Hrsg.): Als hätten sie uns neu erfunden.
Beobachtungen zu Fremdheit und Geschlecht.
Luzern 2003, S. 41-54.

4 Musa W. Dube: Postcoloniality, Feminist
Spaces, and Religion. In: Laura Donaldson/
Kwok Pui Lan (Hrsg.): Postcolonialism,
Feminism, and Religious Discourse. New York
2002, S. 100-122.

5 Interreligiöser Think-Tank: Unsere Erde -
Gottes Erde? Eine interreligiöse Betrachtung
zu Schöpfung und Ökologie. Basel 2019, als
PDF abrufbar unter: www.interrelthinktank.ch.

6 Vgl. dazu Interreligiöser Think-Tank: Leit¬
faden für den interreligiösen Dialog. Basel 2015.

7 Dazu ausführlicher: Doris Strahm: Ökologie
und Feminismus -eine zukunftsweisende
Verbindung. In: Neue Wege, Heft 11/2019, S.5-9.

Neue Wege 1/2.21


	Über Grenzen hinausdenken

