Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 115 (2021)

Heft: 1-2

Artikel: Uber Grenzen hinausdenken

Autor: Strahm, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Grenzen
hinausdenken

Doris Strahm

Feministische Theologie
fiihrte weltweit zu einem
Aufbruch von Frauen, doch
ihre Verdienste drohen
wieder in Vergessenheit zu
geraten. Aus Anlass der
Verleihung eines Ehrendok-
torats fiir ihre feministisch-
theologische Arbeit wiirdigt
die Autorin die Anfinge,
Entwicklungen und Span-
nungsfelder feministischer
Theologien, skizziert
Lernprozesse und zeigt die
Aktualitit vieler Themen auf.

Die Anfinge jener Theologie, die sich
explizit als Teil der feministischen Bewe-
gung versteht, datieren in der Schweiz
auf Ende der 1970er, Anfang der 1980er
Jahre. Vorlduferinnen waren Pionierinnen
der kirchlichen Frauenarbeit und Frauen-
bewegung wie Ruth Epting, Marga Biih-
rig, Else Kdhler und Gertrud Heinzel-
mann. Ende der 1970er Jahre — die Neue
Frauenbewegung war in ihrer Hochbliite —
fand unter uns jiingeren Theologinnen ein
feministischer Aufbruch statt. Wir griin-
deten Frauenlesegruppen an den theologi-
schen Fakultiten, diskutierten feministi-
sche Biicher wie Simone de Beauvoirs Das
andere Geschlecht und Mary Dalys The
Church and the Second Sex. Dieses Buch,
1970 auf Deutsch erschienen, 6ffnete uns
die Augen fiir die Zusammenhinge von
christlicher Theologie und Frauenunter-
driickung, gab uns erste Einblicke in die
theologische Konstruktion der Frau als
dem anderen, sprich dem minderwerti-
gen Geschlecht. Weitere Analysen folg-
ten: So wurde der Sexismus in der christli-
chen Gottesrede entlarvt und nach neuen

38

Gottesbildern gesucht — Jenseits von Gott-
vater, Sohn & Co (Daly). Die Weiblichkeit
Gottes und vergessen gegangene weib-
liche Gottesbilder in der Bibel wurden
wiederentdeckt, ebenso das historische
Erbe unserer biblischen Vorschwestern,
die in den Anfingen des Christentums
als Jiingerinnen, Apostelinnen, Gemein-
deleiterinnen und Missionarinnen eine
zentrale Rolle spielten. Exegetinnen wie
Elisabeth Schiissler Fiorenza und andere
entwickelten eine feministisch-kritische
Hermeneutik von Bibeltexten, die deren
unterdriickende und befreiende Elemente
freilegte und eine Flut von feministischen
Bibelarbeiten und exegetischen Studien
ausloste. Eine feministische Dekons-
truktion und Re-Vision der patriarchalen
Christologie wurde angestrebt, die dem
Verlangen von Frauen nach Heilwerden
Ausdruck verleiht. Frauengottesdienste
fanden statt, neue liturgische Formen und
eine liturgische Sprache ohne androzen-
trische Verengungen wurden praktiziert.

Aufbruch
Zu neuen Raumen

Es war eine Zeit der fundamentalen Kritik
an einer frauenunterdriickenden Theolo-
gie und Kirche, aber auch des Aufbruchs
unzidhliger christlicher Frauen, die end-
lich mit ihren eigenen religiésen Erfah-
rungen zu Wort kommen wollten. Das
evangelische Tagungszentrum Boldern
und die katholische Paulus-Akademie
Ziirich wurden zu wichtigen Riumen die-
ses Aufbruchs. «Sisterhood is powerful»
war damals nicht einfach ein Slogan, son-
dern wurde an Frauentagungen gelebt
und erlebt, befliigelte unseren Geist und
vibrierte in unseren Kérpern. Unser Hori-
zont wurde weit, kritisches Denken konnte
sich frei entfalten, keine patriarchalen
Glaubenssitze und Dogmen setzten ihm
Grenzen. Voller Leidenschaft méblierten
wir damals die christlichen Glaubens-
raume neu. Unsere Re-Vision der christli-
chen Theologie und die leidenschaftliche
Suche nach einer frauenbefreienden und
lebensfreundlichen Theologie sollten die
Gesellschaft verindern und ebenso deren
religids-symbolische Ordnung.

Die 1980er und friihen 1990er Jahre
waren eine Zeit der Hochbliite fiir
die feministisch-theologische Bewe-
gung in der Schweiz: Es fanden lokale
und nationale Frauenkirchentage und

Neue Wege 1/2.21



Frauenkirchenfeste statt. 1985 haben
wir, acht junge Theologinnen, die femi-
nistisch-theologische Zeitschrift FAMA
gegriindet. Auch an Universititen hieltdie
feministische Theologie Einzug: Ab Mitte
der 1980er Jahre gab es auf Betreiben von
Studierenden Lehrauftrige an den Univer-
sitaten Bern, Luzern und Fribourg, spiter
auch in Basel. Es wurden Fachstellen fiir
feministische Theologie sowie kirchliche
Frauen- und Genderstellen gegriindet,
1991 schlossen sich katholische und
reformierte Theologinnen zu einer IG
Feministische Theologinnen zusammen;
ab 1995 fanden alle paar Jahre grosse
Okumenische «Frauensynoden» statt.
Und jiingst gingen Theologinnen und
Kirchenfrauen im Rahmen des nationalen
Frauen*streiks 2019 fiir ihre Anliegen auf
die Strasse. Einiges hat bis heute Bestand:
so z.B. die FAMA, die IG Feministische
Theologinnen und die Frauensynode, die
2021 zum Thema «Wirtschaft ist Care»
stattfinden wird. Anderes wurde wieder
abgeschafft, wie feministisch-theologi-
sche Lehrauftrige und die meisten kirch-
lichen Frauenstellen.

Feministische Theologie hat sich im
Lauf der Jahre verdndert: Sie ist vielfal-
tiger und vielstimmiger geworden und
umfasst eine grosse Positionen- und
Perspektivenvielfalt. Ab den 1990er
Jahren fand die aus den Gender Studies
stammende Analysekategorie «Gender»
vermehrt Eingang in die feministische
Theologie. Damit wurde noch starker
herausgestrichen, dass es nicht um eine
Theologie der Frau geht, sondern um
Geschlechterverhéltnisse, um die Ana-
lyse und Kritik theologisch begriindeter
patriarchaler Geschlechterordnungen
und Geschlechterrollen und deren Uber-
windung. Genderforschung fragt danach,
inwieweit die christliche Religion, das
heisst Bibeltexte, theologische Konzepte
und kirchliche Strukturen, an der Herstel-
lung und Verfestigung von «Geschlecht»
und der Reproduktion des hierarchi-
schen und machtférmigen Geschlechter-
dualismus beteiligt sind. Ebenfalls in
den 1990er Jahren entstanden lesbische,
schwule und Queertheologien. Letztere
betreibt Theologie ausgehend von der
Lebenswirklichkeit queerer Menschen,
liest biblische und theologische Texte
aus dieser Optik neu und versteht sich als
Theologie der Befreiung aus einer hetero-
normativen Theologie.

Neue Wege 1/2.21

Eine Differenzierung und Pluralisierung
feministischer Theologie wurde insbeson-
dere von jenen Stimmen vorangetrieben,
die blinde Flecken der westlichen
feministischen Theologie aufdeckten.
Sie zwangen diese zur selbstkritischen
Reflexion der eigenen Grenzsetzungen
und des Ausschlusses anderer Frauen
und setzten wichtige Lernprozesse in
Gang. Vier dieser blinden Flecke m&chte
ich ndher beleuchten: Antijudaismus,
Eurozentrismus, Rassismus und (Neo-)
Kolonialismus.

Antijudaismus — auch in
feministischen Theologien

Es war auch fiir mich ein Schock, als uns
jiidische Theologinnen wie Susannah
Heschel und Judith Plaskow Ende der
1980er Jahre die antijudaistische Schlag-
seite unserer frauenbefreienden Theolo-
gien aufzeigten.! In unseren Versuchen,
hinter dem dogmatischen Christus den
biblischen Jesus als Befreier der Frauen
wiederzuentdecken, strichen die meisten
Theologinnen die Besonderheit des histo-
rischen Jesus vor einem negativ gezeichne-
ten patriarchalen Judentum der damaligen
Zeit heraus. So wurde die befreiende
Praxis Jesu Frauen gegeniiber als neu
und einzigartig innerhalb des jiidischen
Umfeldes herausgehoben. Diese Gegen-
iiberstellung iibersah nicht nur die Tatsa-
che, dass Jesus Jude war und zeitlebens

Jude blieb und als solcher seine befrei-
ende Reich-Gottes-Botschaft verkiindete;
sie fiihrte auch ein dem Christentum fast
von Anfang an inhdrentes antijudaisti-
sches Motiv in neuer Form weiter: das

Christentum als Uberwindung des Juden-
tums! Jiidische Theologinnen machten
uns bewusst: Antijudaismus ist nicht nur
die Kehrseite der Christologie, sondern

ein grundsétzliches Problem der christli-
chen Theologie. Das Eigene des Christen-
tums wurde und wird zum Teil bis heute

im Gegensatz zum Judentum herausge-
stellt und in Abgrenzung und Abwertung
der jiidischen Religion formuliert: das

Christentum als Religion der Liebe, das

Judentum dagegen als Religion des Geset-
zes; die Kirche als das neue Israel anstelle

des Judentums. Und die feministische

Version: Jesus hat Frauen vom jiidischen

Patriarchat befreit. Dieser theologisch

verankerte Antijudaismus, der wih-
rend Jahrhunderten den Nihrboden fiir

39



Judenverfolgungen und auch fiir den Anti-
semitismus des 20. Jahrhunderts bereitete,
ist bis heute virulent. Einzusehen und sich
einzugestehen, dass auch wir christliche
feministische Theologinnen antijudaisti-
sche Denkmuster — unbewusst — weiter-
gefiihrt hatten, war schmerzhaft, hat aber
zu einem Umdenken gefiihrt.

Eurozentrische
Universalisierung von
Frauenerfahrungen

Das Bewusstwerden, dass Frauenerfah-
rungen in der Theologie nicht vorkamen,
dass die allgemein-menschlichen Erfah-
rungen, von denen die Theologie sprach,
faktisch méinnliche Erfahrungen waren,
stand am Anfang feministischer Theo-
logie. Die bisher unsichtbar gebliebenen
Erfahrungen von Frauen wurden zu
ihrem Ausgangspunkt. Wenig reflektiert
wurde bis Mitte der 1980er Jahre jedoch,
welche Erfahrungen diesen Reflexionen
zugrunde gelegt wurden, welches Sub-
jekt «Frau» da eigentlich sprach und in
wessen Namen.

Erst die Kritik von Schwarzen Frauen
aus den USA und von Women of Color
des Globalen Siidens machte feministi-
schen Theologinnen bewusst, dass sie
unreflektiert von den Frauen gespro-
chen hatten, ohne zu merken, dass sie
damit ihre eigene Situation als gebil-
dete, weisse, heterosexuelle westliche
Mittelstandsfrauen zu universell giiltigen
Frauenerfahrungen verallgemeinerten,
wiahrend die LebenszusammenhZnge von
Schwarzen Frauen und Women of Color
ausgeblendet blieben.

Diese Kritik war Ausloser fiir die
Erkenntnis, dass Frauenerfahrung als
grundlegende Kategorie feministischer
Theologie keine universale und einheitli-
che Grosseist, dass die konkreten Erfahrun-
gen von Frauen nicht nur vom Geschlecht,
sondern ebenso von der sozialen Klasse,
Kultur, Religion, von rassistischer Dis-
kriminierung oder sexueller Orientierung
beeinflusst sind. Diese Intersektionalitit,
wie wir die Verschrankung verschiedener
Diskriminierungskategorien heute nennen,
hat das Verstindnis von Frauenerfahrung
in der Folge grundlegend verdndert. Und
sie hat fiir westliche Feministinnen die
schwierige Erkenntnis der eigenen Betei-
ligung an der Diskriminierung und Aus-
beutung anderer Frauen mit sich gebracht.

40

Auch in der feministischen Theologie
wurden die soziokulturellen Differenzen
zwischen Frauen, die von der Kolonial-
und Missionsgeschichte, von Rassismus
und neokolonialen Mechanismen mit-
bedingt sind, sowie die Vielfalt von
Frauenerfahrungen neu zum Ausgangs-
punkt kontextueller feministischer
Befreiungstheologien. Seit den 1990er
Jahren ist klar: Feministische Theologie
ist keine Theologie im Singular, sondern
Theologie im Plural.

Rassismus des «weissen»
Feminismus

Schwarze Theoretikerinnen und Schrift-
stellerinnen wie Angela Davis, bell hooks
und Audre Lorde kritisierten Anfang der
1980er Jahre die Ignoranz weisser Femi-
nistinnen. Im Gegensatz zu weissen
Amerikanerinnen sahen sich Schwarze
Amerikanerinnen nidmlich nicht nur
mit Sexismus, sondern mit mehrfacher
Unterdriickung konfrontiert: mit dem
Sexismus der weissen und Schwarzen
Minner, dem Rassismus der weissen
Minner und Frauen, mit 6konomischer
Unterdriickung und systemischer Gewalt.
Die Analyse des Rassismus muss deshalb
in den Augen Schwarzer Theoretikerin-
nen einen zentralen Stellenwert in der
Gesellschaftsanalyse von Feministinnen
einnehmen. Zugleich muss der struktu-
relle Unterschied in den Unterdriickungs-
erfahrungen sichtbar gemacht werden,
den Audre Lorde eindriicklich beschreibt:
«Manche Probleme haben wir als Frauen
gemeinsam, andere nicht. Ihr habt Angst,
eure Kinder werden als Erwachsene dem
Patriarchat angehoren und gegen euch
Stellung beziehen, wir haben Angst, dass
unsere Kinder aus einem Auto gezerrt und
auf der Strasse erschossen werden, und
dass ihr euch wegdreht und nicht wissen
wollt, warum sie sterben.»?

Mit der Selbstbenennung Womanist —
anstelle von Feminist — soll dieser Unter-
schied auch sprachlich deutlich gemacht
werden. Schwarze Frauen reklamieren
ihr Recht, sich und ihre Erfahrungen, die
sowohl von der Schwarzen Befreiungs-
bewegung wie auch der feministischen
Bewegung {ibergangen worden sind, sel-
ber zu benennen. In Auseinandersetzung
mit biblischen, theologischen und histori-
schen Quellen suchen Womanist-Theolo-
ginnen nach den Stimmen, dem Handeln,

Neue Wege 1/2.21



den Kiampfen und dem Glauben afrika-
nisch-amerikanischer Frauen, um eine
eigene theologische Perspektive zu ent-
wickeln, die dem Uberleben Schwarzer
Frauen und der Schwarzen Gemeinschaft
dient sowie dem befreienden Handeln
Gottes Rechnung tragt.

Ein neokolonialer
Feminismus

Postkoloniale Denker*innen analysie-
ren die sozialen, kulturellen, 6konomi-
schen, religiésen und psychologischen
Auswirkungen des Kolonialismus auf
die ehemaligen kolonisierten Bevdlke-
rungen und auf die Kolonisator*innen.
Postkolonialer Feminismus richtet den
Fokus vor allem auf die soziokulturel-
len Differenzen zwischen Frauen und auf
das Geschlechterverhiltnis, die von der
Kolonialgeschichte und gegenwirtigen
neokolonialen Mechanismen mitbedingt
sind.3 Die Kritik richtet sich einerseits
gegen die westliche Homogenisierung
von Frauen der «Dritten Welt» — meist auf
der Basis einer postulierten Gleichheit der
Unterdriickung —, andererseits gegen die
Verschleierung von Mittdterschaft weis-
ser Frauen im Kolonialismus. Die post-
koloniale feministische Theologin Kwok
Pui-lan fasst dies unter dem Stichwort
«colonial feminism» zusammen. Das
Resultat sei die westliche «Erfindung» der
Dritte-Welt-Frau: Diese beruhe auf ihrem
weiblichen Geschlecht, das als sexuell
unterdriickt betrachtet wird, und auf
dem Dritte-Welt-Sein, das mit Unwissen,
Armut, Traditionsgebundenheit, Fami-
lienorientierung oder Opferstatus ver-
bunden wird. Im Kontrast dazu steht die
Selbstrepriasentation westlicher Frauen
als gebildet und modern, als Frauen, die
ihre Korper und Sexualitdten kontrollie-
ren konnen und die Freiheit haben, selber
ihre Entscheidungen zu treffen. Sie bilden
in dieser Logik die Norm, an der alles
gemessen wird. In engem Zusammen-
hang damit steht die Viktimisierung von
Dritte-Welt-Frauen, dargestellt als macht-
lose Gruppe. Sie sind Opfer minnlicher
Gewalt oder der Kolonialisierung oder
des arabischen Familiensystems oder
der 6konomischen Entwicklung oder der
islamischen Religion.

Theologinnen wie Musa W. Dube und
Kwok Pui-lan legen seit vielen Jahren
Ansitze postkolonialer feministischer

Neue Wege 1/2.21

Lesarten der Bibel und der Theologie vor.
Sie suchen nach einer Art des Denkens,
die «das Selbst» und «das Andere» nicht

linger in ein Wir/sie-Schema einord-
net. Dazu ist ein Prozess der Dekoloni-
sierung des eigenen Denkens nétig. Die

postkoloniale Kritik ist fiir feministische

Theologien und den interkulturellen

Dialog seither unerlidsslich, um Selbst-
und Fremdkonstruktionen von «Wir»
und «die Anderen» und die damit einher-
gehenden Macht- und Unterdriickungs-
mechanismen aufzudecken. Solidaritit

und Koalitionen unter Feministinnen

sind unter diesen Vorzeichen méglich —
ja angesichts der gegenwirtigen Formen

von Neokolonialismus und Globalisie-
rung politisch und ethisch gefordert. Wir
alle sind, so Musa W. Dube, aufgerufen,
«dekolonisierende Feministinnen» zu

werden.* Es gilt, die scheinbare Norma-
litdt und Normativitit des eigenen, euro-
zentrischen, rassistischen und kolonisie-
renden Blicks zu verlernen, das eigene

Denken zu de-kolonisieren und immer
wieder neu einen Perspektivenwechsel

einzuiiben.

Dialog iiber
Religionsgrenzen hinaus

Ab Mitte der 1990er Jahre entstanden
interreligiose Dialogprojekte von Frauen,
auch in der Schweiz. Die langjidhrigen
Erfahrungen in interreligiésen Frauen-
projekten fithrten bei einigen von uns
zum Wunsch, sie mit mehr Gewicht in
die offentlichen Religionsdebatten ein-
zubringen, die einseitig von minnlichen
Amtstriagern der Religionsgemeinschaf-
ten dominiert werden. Ende 2008 griin-
dete ich deshalb mit meiner muslimi-
schen Kollegin Amira Hafner-Al Jabaji
und meiner jiidischen Kollegin Gabrielle
Girau Pieck den «Interreligiosen Think-
Tank». Seither mischen wir uns mit
Stellungnahmen in die aktuellen Religi-
onsdebatten ein. Unter anderem formu-
lierten wir eine Position zum Kopftuch-
und Burkaverbot. Auch hier wiederholen
sich Muster, die wir aus der Kritik von
postkolonialen Denkerinnen kennen: ein
«Othering» der fremden bzw. muslimi-
schen Frau, Selbsterhéhung und Selbst-
idealisierung der westlichen befreiten
Frau gegeniiber der angeblich riick-
stindigen und unterdriickten Muslimin.
Wir haben zudem Studien verfasst zu

41



Frauenrechten und Religion, zu Leitungs-
funktionen von Frauen in den jiidischen,
christlichen und muslimischen Religions-
gemeinschaften, die Vision eines neuen
«Wir» entworfen und jlingst eine interreli-
gidse Studie zur Bedeutung von Okologie
und Schépfung im Judentum, Christen-
tum und Islam publiziert> — als Beitrag
zur aktuellen Klimadebatte. Interreligio-
ser Dialog zielt fiir uns nicht nur auf die
Verstindigung zwischen Religionen ab.
Er ist ein gesellschaftliches Projekt, das
ein friedliches und gutes Zusammenle-
ben und die Sorge fiir unsere gemeinsame
Erde befordern will. Leitlinien sind dabei
eine Haltung des radikalen Respekts vor
dem Gegeniiber — auch und gerade in
Bezug auf unterschiedliche Glaubens-
liberzeugungen —, das Beachten der
strukturellen Asymmetrie und des Macht-
gefilles, die zwischen den Angehdrigen
der Mehrheits- und der Minderheitenreli-
gionen bestehen, das Einiiben eines Per-
spektivenwechsels sowie Abgeben der
Definitionsmacht und Respektierung der
Selbstdefinition der anderen.®
Interreligiosem Dialog aus Gender-
sicht sollte in Zukunft noch mehr Beach-
tung geschenkt werden. Denn in den
aktuellen Debatten um ein interreligi-
O0ses Zusammenleben wird gerade die
Geschlechterfrage haufig zur Bestim-
mung des Eigenen und zur Markierung
der «Anderen» instrumentalisiert. Reli-
gion spielt zudem fiir die Mehrheit der
Frauen weltweit eine wichtige Rolle
in ihrem Leben; sie ist eine Ressource
in ihrem Kampf fiir Geschlechterge-
rechtigkeit und Teilhabe an der politi-
schen, gesellschaftlichen und religiosen
Gestaltungsmacht. Angesichts von religi-
0sem Fundamentalismus, Anti-Genderis-
mus und Bekdmpfung von Frauenrechten
weltweit, auch bei uns in Europa, braucht
es je ldnger je mehr Vernetzungen, Koa-
litionen und den Dialog von Frauen iiber
Kultur- und Religionsgrenzen hinaus.

Okofeministische
Theologien

Eine der wichtigsten theologischen Debat-
ten der Gegenwart ist die 6kologische
Frage. Auch dazu haben feministische
Theologinnen schon vor dreissig Jahren
wichtige Beitriage verfasst. Sie wurden
leider kaum rezipiert. Theologinnen
wie Dorothee Solle, Catharina Halkes,

42

Sallie McFague, Catherine Keller, Ivone

Gebara und andere wiesen auf Parallelen
zwischen der Unterdriickung von Frauen
und der Natur hin und entwickelten neue

Bilder der Beziehung zwischen Gott und

Erde, zwischen Mann und Frau, zwischen
Mensch und Natur. Okofeministischen
Anséitzen ist — bei aller kontextuellen
Unterschiedlichkeit — gemeinsam, dass

sie das philosophische Fundament der
christlichen Theologie in Frage stellen:

den hierarchischen Dualismus von Gott
und Welt, von Gott und Mensch, von
Mann und Frau, von Seele und Korper,
von Geist und Materie. Er wird durch eine

Weltsicht ersetzt, die von der Verbunden-
heit und Interdependenz allen Lebens aus-
geht und Gott nicht als das ganz Andere,
nur Transzendente begreift, sondern als

das innig in und mit allem Geschaffenen

Verbundene. Das Schopfungsverstandnis

Okofeministischer Theologinnen ist Aus-
druck einer neuen Spiritualitit, die die

Erde als von Gott durchwirkten Ort achtet
und zu neuen Verhaltensweisen im Alltag

und zu politischem Handeln fiihrt.” Oko-
feminismus und 6kofeministische Theo-
logien sollten auch bei uns unbedingt

wieder aufgegriffen und weiterentwickelt

werden. Sie liefern wichtige Anstdsse fiir

die aktuellen Klimadebatten und ebenso

fiir den Feminismus. Die Klimakrise ist

nicht genderneutral, sondern wirkt sich

auf die Geschlechter unterschiedlich aus;

Geschlechtergerechtigkeit kann nicht

hergestellt werden, ohne den Klima-
wandel und dessen Folgen fiir die Gesell-
schaft zu beriicksichtigen.

Feministische Theologie
braucht es weiterhin

Feministische Theologie schldgt bei uns
keine hohen Wellen mehr und wird von
einigen bereits totgesagt. Doch viele ihrer
Themen sind hochst aktuell. Ich bin des-
halb iiberzeugt: Es braucht sie weiterhin.
Denn noch steht aus, wofiir wir gekdmpft
und was wir uns erhofft haben: eine Welt,
in der keine und keiner benachteiligt
wird aufgrund von Geschlecht, Religion,
Kultur, Ethnie, Hautfarbe, Alter, sexueller
Orientierung — und in der alle ein gutes
Leben, ein «Leben in Fiille» haben, wie es
in der Sprache der Bibel heisst. @

Neue Wege 1/2.21



O Doris Strahm, *1953, ist feministische Theologin

und Publizistin, Mitgriinderin des Inter-
religiosen Think-Tanks und im Vorstand der IG
Feministische Theologinnen.

doris-strahm.ch

Stark gekiirzte Version eines Vortrags, der aus
Anlass der Verleihung der Ehrendoktorinnen-
wiirde durch die Theologische Fakultit der
Universitit Bern im Dezember 2020 verfasst
wurde, aber COVID-19-bedingt nicht gehalten
werden konnte.

Susannah Heschel: Jiidisch-feministische
Theologie und Antijudaismus in christlich-femi-
nistischer Theologie. In: Leonore Siegele-
Wenschkewitz (Hrsg.): Verdrdngte Vergangenheit,
dieuns bedrdngt. Feministische Theologie in der
Verantwortung fiir die Geschichte. Miinchen 1988,
S.54-103; Judith Plaskow: Feminist Anti-
Judaism and the Christian God. In: Journal of
Feminist Studies in Religion 7 (1991) 2, S.99-108.

Audre Lorde: Du kannst nicht das Haus des
Herren mit dem Handwerkszeug des Herren ab-
reissen. In: Dagmar Schultz (Hrsg.): Macht
und Sinnlichkeit. Ausgewdhlte Texte von Audre
Lorde und Adrienne Rich. Berlin 1991, S.206.

Vgl. Heike Walz: «Die Dritte-Welt-Frau»?
Geschlechterdifferenz im Scheinwerfer der Kritik
postkolonialer Denkerinnen. In: Heike Walz /
Christine Lienemann-Perrin / Doris Strahm
(Hrsg.): Als hdtten sie uns neu erfunden.
Beobachtungen zu Fremdheit und Geschlecht.
Luzern 2003, S.41-54.

Musa W. Dube: Postcoloniality, Feminist
Spaces, and Religion. In: Laura Donaldson /
Kwok Pui Lan (Hrsg.): Postcolonialism,
Feminism, and Religious Discourse. New York
2002, S.100-122.

Interreligioser Think-Tank: Unsere Erde —
Gottes Erde? Eine interreligiose Betrachtung
zu Schopfung und Okologie. Basel 2019, als

PDF abrufbar unter: www.interrelthinktank.ch.

Vgl. dazu Interreligiéser Think-Tank: Leit-
faden fiir den interreligiésen Dialog. Basel 2015.

Dazu ausfiihrlicher: Doris Strahm: Okologie
und Feminismus — eine zukunftsweisende
Verbindung. In: Neue Wege, Heft 11/2019, S.5-9.

Neue Wege 1/2.21

43



	Über Grenzen hinausdenken

