Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)
Heft: 3
Anhang: Erwéagungen 1/2020 : Journal der Theologischen Bewegung flr

Solidaritat und Befreiung. Lernprozesse : neue Wege, Kirche zu sein

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—

‘ Journal der Theologischen Bewegung fiir Solidaritdt und Befreiung

Erwagungen1/2020
Lernprozesse: Neue Wege, Kirche zu sein

Am 24, Mirz 2020 jahrt sich zum 40. Mal die Ermordung von Oscar
Romero wihrend eines Gottesdienstes in San Salvador. Toni Bernet-
Strahm ist iiberzeugt: «Die Figur von Erzbischof Romero und dessen
Wirken sind auch vierzig Jahre nach seinem Tod eine gefahrliche
Erinnerung, eine politische wie auch kirchliche Herausforderung.» Er
macht dies durch die Relecture der vier Pastoralbriefe deutlich, die
Romero wihrend seiner Zeit als Erzbischof zwischen 1977 und 1979
veroffentlicht hat.

Diese Briefe dokumentieren den Lernprozess Romeros selbst, der ihn
zu einem neuen Verstandnis von Kirche fiihrte und einen neuen pasto-
ralen Weg seiner Diozese San Salvador ermoglichte. An ihm waren
zahlreiche Menschen in Gesprichen, Beratungen, Umfragen, wissen-
schaftlichen Expertisen und spirituellen Vertiefungen beteiligt. Toni
Bernet-Strahm fragt danach, welches weltpolitische Potenzial darin fiir
einen «neuen Weg der Kirchen» aller Lander und Konfessionen in
unserer Gegenwart steckt.

Diese Ausgabe der Erwdgungen fiihrt die Auseinandersetzung um die
Aktualitdt Oscar Romeros in der Ausgabe 2/2019 (Beilage zu Neue Wege
9.19) weiter. Erganzt wird das durch einen Blick in einen lateinamerika-
nischen Kurs iiber die Aktualitidt der Befreiungstheologie als Teil
eines Pilotprojekts von Comundo. Die Frage nach der Aktualitat der
Befreiungstheologie wird auch die nichste Ausgabe der Erwdigungen
(2/2020) pragen.

Peter Zurn
Neue Wege, Kirche zu sein. Aus dem Vorstand
Ein Lernprozess mit 5.32
den Pastoralbriefen von
Erzbischof Oscar Romero Arbeitsgruppen
Toni Bernet-Strahm, S. 18 S.32

Befreiungstheologie —
Geschichte oder nach
wie vor aktuell?

Juan Jacobo Tancara Chambe, mit einer
Einfiihrung von Paul Mathis, S. 29

Erwdgungen 1/20 17




Neue Wege, Kirche zu
sein. Ein Lernprozessin
und mit den Pastoral-
briefen von Erzbischof
Oscar Romero

Toni Bernet-Strahm

Am 24, Mirz 2020 sind es vierzig Jahre seit
der Ermordung von Erzbischof Oscar Arnulfo
Romero — geboren 1917 in Ciudad Barrio, einem
Landstadtchen im Hochland von El Salvador,
1980 ermordet bei einem Gottesdienst in San
Salvador. Die Figur von Erzbischof Romero
und dessen Wirken sind auch vierzig Jahre nach
seinem Tod eine gefihrliche Erinnerung, eine
politische wie auch kirchliche Herausforderung,
selbst nachdem die Kirche unter Papst Fran-
ziskus ihn 2018 gegen einige innerkirchliche
Widerstinde offiziell heiliggesprochen hat. Das
Volk von El Salvador allerdings hatte Romero
schon lange heiliggesprochen. Und schon vor
der offiziellen katholischen Kanonisierung
wurde Romero am Portal der anglikanischen
Westminster Abbey zu einer Heiligenfigur des
20. Jahrhunderts erhoben. Vielleicht leben wir
heute bereits in Zeiten, wo man Romero wieder
vom Sockel herunterholen miisste, um ihn bes-
ser zu verstehen und von ihm fiir heute zu ler-
nen (siehe dazu auch die Erwdgungen 2/2019).

Sich Romeros zu erinnern bedeutet aber
mehr, als ihn heilig zu sprechen. Es heisst,
seine Bedeutung und die Bedeutung all der
Tausenden von Mirtyrerinnen und Marty-
rern, die in Lateinamerika in ihrem Einsatz
fiir mehr Gerechtigkeit das Leben liessen, fiir
das Verstiandnis von Kirche und deren Praxis
heute ernst zu nehmen. Und zwar nicht nur fiir
Lateinamerika, sondern auch fiir ein sakula-
risiertes Europa, wo bei allem Traditionsab-
bruch eine Kirche als Bewegung der Zivilge-
sellschaft wichtig werden kann, die sich noch
entschiedener und kompetenter fiir die Men-
schenrechte und die Erhaltung unserer Lebens-
grundlagen einsetzt.

Im Folgenden mochte ich den Wandel von
Romeros Kirchenverstiandnis (el cambio, wie
Romero selbst sagte) darstellen, und zwar
anhand seiner vier Pastoralbriefe, die er als
Erzbischof verfasst hat und die einen Lern-
prozess dokumentieren, wie ein Bischof iiber
die Herausforderung einer bestimmten Situ-
ation theologisch reflektiert. Daraus konnte

18

auch eine Kirche im sikularen Europa lernen,
was es unter anderen vorgegebenen gesell-
schaftlichen Situationen heisst, Kirche zu sein.
Es braucht ja heute iiberall mutige neue Wege
und ein neues Bewusstsein, was Kirche ist, und
zwar durchaus mit dem Risiko, dass auch ein
Bischof sich im Konkreten einmal irren kann.
Wichtig ist der Lernprozess.

Der Lebenslauf Romeros bis
zur Ernennung zum Erzbischof

Es ist bekannt, dass das Zweite Vatikanische
Konzil einen neuen Blick auf die pastoralen
Aufgaben der Kirche geworfen hat. Damit ver-
bunden war eine Veridnderung im Kirchen-
verstindnis, weg von einer rein hierarchisch
verstandenen Kirche zu einer Theologie des
Volkes Gottes. 1968 fand in Medellin eine
Konferenz der lateinamerikanischen Bischofe
statt, in der die Ergebnisse des Zweiten Vati-
kanischen Konzils auf die Situation der Mas-
senarmut in Lateinamerika umgesetzt wurden.
In einem Aufsehen erregenden Papier wurden
erste Folgerungen in Richtung einer Befrei-
ungstheologie und einer pastoralen Option fiir
die Armen gezogen.

Damals hatte Romero keine Freude an
Medellin. Er durchlief bis 1976 eine erfolg-
reiche klerikale Laufbahn, mit Studium in
Rom, dann zuriick in El Salvador als Pfarrer
und Bischofssekretir in San Miguel, wo man
ihn einen Freund der Kaffeebarone nannte. Er
wurde bald einmal Sekretér der Bischofskonfe-
renz, wo er in einem Priesterseminar der Jesu-
iten wohnte und P. Rutilio Grande kennen und
schdtzen lernte. Er fiihrte ein asketisch stren-
ges Leben, um dem vorgegebenen Bild eines
Priesters vollkommen zu geniigen. Die getreue
Erfiillung der liturgischen Pflichten, tagliche
Gewissenserforschung, Fasten, Rosenkranz,
Beichte und jdhrliche Exerzitien gehorten
dazu. Als Gegenpart zu dieser kirchenfrom-
men Askese stiirzte er sich in stindige Arbeit.
Ein Psychologe charakterisierte Romero ein-
mal kurz als «<zwanghaft, besessen, perfekti-
onistisch»!. Dann wurde er Weihbischof von
San Salvador. Als die Spannungen im Klerus
zunahmen, wurde er selbst immer konserva-
tiver und bekdmpfte befreiungstheologisch
engagierte Priester. Jon Sobrino, einer seiner
spateren theologischen Berater, schreibt: «Er
war ein frommer und eifriger Seelenhirte gewe-
sen, von einer tadellosen Ethik und der Kirche
gehorsam. Doch er konnte Medellin nicht von
ganzem Herzen annehmen. Was das Denken
betraf, machte Medellin ihm Angst, von der
Befreiungstheologie ganz zu schweigen. Und

Erwdagungen 1/20



was die Praxis betraf, so glaubte er nicht, dass
es die Aufgabe von Priestern und Bischdfen
sei, sich mit Strukturen der Ungerechtigkeit
auseinanderzusetzen.»?

1974 wurde Romero Bischof der jiingsten
DiGzese El Salvadors, Santiago de Maria. Hier
begann er nach dem Zeugnis von Mitarbeitern
angesichts der sozialpolitischen Situation sei-
nes Landes langsam zu begreifen, dass viele
seiner reichen Freunde ihn zwar karitativ unter-
stiitzten, den Arbeiter*innen aber nur einen
Lohn zahlten, der alles andere als gerecht war.
In einem Artikel iiber die Kaffeepfliicker*innen
schrieb er: «Wir sind traurig und besorgt iiber
den Egoismus von Menschen, die Massnahmen
und Bedingungen erfinden, um den gerechten
Lohn der Arbeiter zuriickzubehalten.»3

In dieser Zeit verscharfte sich auch die poli-
tische Situation in El Savador. Wahlen wurden
gefilscht, demokratische Parteien, sogar die
christlich-demokratische Partei El Salvadors,
wurden unterdriickt. Immer klarer war, dass
die Oligarchie der reichen Familien sich
durch eine Militdrdiktatur ihren Grossgrund-
besitz bewahren wollte. Obwohl damals die
Wirtschaft wuchs, wollte man den Profit nicht
demokratisch aufteilen, womit sich die Schere
zwischen den wenigen Grossgrundbesitzern
und der Mehrheit der armen Landbevolkerung
und Tagelohner*innen auf den Kaffeeplanta-
gen immer gefdhrlicher auftat. Gewalt wurde
zum politischen Mittel, um die Wirtschafts-
interessen der Reichen abzusichern. ORDEN
war eine gefiirchtete Privatmiliz, die die Inte-
ressen der Grossgrundbesitzer mit Gewalt
durchsetzte. Die Volksorganisationen und die
Guerilla wurden ebenfalls stirker. Es kam zu
einer Entwicklung hin zu einem Biirgerkrieg,
der dann auch kurz nach Romeros Ermordung
ausbrach und zehn Jahre dauern sollte.

1977 ernannte der Vatikan Romero zum
Erzbischof von San Salvador, und zwar als
Kandidat einer traditionellen Kirchenpolitik
gegen den Kandidaten des ehemaligen fort-
schrittlichen Erzbischofs Chavez, auf den
auch das Volk hoffte: Weihbischof Rivera y
Damas. Der Vatikan und sein Nuntius erhoff-
ten sich einen Ausgleich mit den Méchtigen in
El Salvador in einer damals sehr angespann-
ten politischen Lage. Was dann aber kurz nach
Romeros Ernennung zum Erzbischof geschah,
wird sowohl Wunder, Uberraschung wie auch
Bekehrung genannt. Die Umstidnde fiihrten
Romero dazu, die politische Situation neu
wahrzunehmen und sein Verhalten zu dndern.
Oligarchische Cafetaleros erschossen den Jesu-
itenpater Rutilio Grande zusammen mit zwei
Campesinos. Dieser Mord und die nichtliche

Erwdgungen 1/20

Leichenwache verinderten Romeros Einstel-
lung, die er bisher zur befreiungstheologi-
schen Pastoralarbeit von Rutilio Grande ein-
genommen hatte. Romero selbst sagte: «Wenn
sie ihn fiir das umgebracht haben, was er getan
hat, dann muss ich denselben Weg gehen. Ruti-
lio hat mir die Augen geoffnet. »*

Auch wenn Bischof Romero von sich selbst
nicht von Bekehrung sprach, so erkannte er
angesichts des Martyriums von Rutilio Grande
klar, dass die Kirche sich zu bekehren hatte,
wollte sie Jesu Mission weiterfiihren. Die neu
erkannten Aufgaben und die Mission der Kir-
che verlangten einen cambio: einen Wandel
in der Einstellung der Kirche gegeniiber der
herrschenden Gesellschaft und insbesondere
gegeniiber der ungerechten Massenarmut.
Nach dem Mord an Rutilio Grande und nach
den anschliessenden Beratungen mit seinen
Seelsorgern verlor Romero die Zuriickhal-
tung gegeniiber dem neuen Weg der Kirche,
den er in der Pastoral von Grande bereits
begonnen sah. Er verweigerte jeden Kontakt
mit der salvadorianischen Regierung und ihrer
Politik der nationalen Sicherheit, solange der
Mord nicht aufgeklirt werde, was er bis an sein
Lebensende einhielt. Er ging auch auf den Vor-
schlag seiner Seelsorger ein, am Sonntag nach
der Ermordung in seiner Didzese aus Protest
nur eine einzige Messe zu lesen. Das trug ihm
den Protest der Nuntiatur ein, aber Romero
zitierte das Wort von Irendus, dass Gottes-
dienst und Gott loben eng mit dem Einsatz
fiir das Leben der Menschen verbunden seien:
Gloria Dei, vivens homo. Spiter radikalisierte
er diesen Satz: Gloria Dei, vivens pauper.’

Auf dem Weg zu einer
anderen Kirchentheologie

Es lohnt sich, den Weg zu beobachten, den er
nach diesem fiir ihn existenziellen Ereignis
der Ermordung von Rutilio Grande beschrit-
ten hat, und zwar im Denken und in der Praxis.
Ich mochte dies hier tun in einer grundsitz-
lichen Relecture der vier Pastoralbriefe (car-
tas pastorales), die Romero wihrend seiner
drei Jahre dauernden Zeit als Erzbischof von
San Salvador verfasst hatte. Zum Teil schrieb
er die Pastoralbriefe eigenhidndig auf Reisen
und auf Flugplétzen, wie fiir den ersten Brief
bezeugt wird, teilweise aber auch in Zusam-
menarbeit mit Theologen der UCA® wie den
Jesuitenpatres und Befreiungstheologen Igna-
cio Ellacuria” und Jon Sobrino. Auch fiihrte er
vorausgehende Umfragen in seinem Bistum
durch. Er unternahm alles, um klar zu sehen
und die Wirklichkeit nicht mehr zu verdrangen.

19



Das Wunder war wohl, dass Romero irgend-
wie die Angst verloren hatte, die Wirklichkeit
zu benennen, wie sie war und wie sie ihm von
vielen Menschen beschrieben wurde. Romero
sprach selbst in einem Brief an Kardinal Bag-
gio, dass die Situation von ihm jetzt «pastorale
Tapferkeit»® verlangt habe.

Um den Wandel des Kirchenverstindnisses
zu verstehen, muss auch Romeros traditionelle
Einstellung zur Kirche, sozusagen als Hinter-
grundfolie zum Kommenden, erwahnt werden.
Der kirchenfromme Romero war schon wih-
rend seines Studiums in Rom ein Verehrer von
Pius XI, weil der sich ganz anders als nachher
Pius XII den totalitiren Staaten entgegenstellte
und die Unabhéngigkeit der Kirche verteidigte.
Auch Romero reagierte spéter heftig gegenden
Staat und Prisident Molino, als die zu einer
Militiardiktatur verkommene Regierung El Sal-
vadors sich in Inseraten und mit Sicherheits-
diensten gegen die Kirche und sogar das Leben
von kirchlichen Mitarbeitern wandte. Vorher
war die Kirche fiir Romero eine iibernatiirli-
che Einrichtung, die zwar das Freimaurertum
und den modernen Liberalismus als antikirch-
lich und den Marxismus als gottlos verurteilte.
Aber ansonsten will sich die Kirche nicht um
die Gesetze des Staates kiimmern, denn diese
gehoren nicht zu ihrem Herrschaftsbereich.
Die Kirche hatte einen anderen Daseinszweck,
sie war fiir die Dinge der Ewigkeit zustindig,
das Weltliche iiberliess sie den Herrschenden.
Eine solche weltabgewandte Sicht war nun in
der Krisensituation von El Salvador Ende der
siebziger Jahre nicht mehr aufrecht zu halten.

Der erste Pastoralbrief: Kirche von
Ostern (Iglesia de Pascua)

Seinen ersten Pastoralbrief schrieb Romero an
Ostern 1977 (10. April), zwei Monate nach seiner
Einsetzung zum Erzbischof und vier Wochen
nach der Ermordung von Rutilio Grande. Er
beginnt mit einer theologisch- grundsitzlichen
Betrachtung der Kirche im Lichte des Osterge-
heimnisses. Romeros bisher vorsichtige Ausei-
nandersetzung mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil und mit den Texten von Medellin wird
jetzt neu fruchtbar. Von der Kirche wird jetzt
nicht mehr als von einem eigenen Herrschafts-
bereich gesprochen. Fiir Romero hat ein cam-
bio stattgefunden. Kirche ist in keiner Weise
mehr Selbstzweck, sondern dient der Welt und
will sie verandern. Es macht den Eindruck, als
wolle er seine neuen Erlebnisse und seine neue
Kirchenpraxis, seine pastorale Titigkeit, in
einer grundsitzlichen Sicht des Ostergeheim-
nisses verankern und sich die Folgen dieses

20

cambio klar machen. Der Aufbau seiner Uber-
legungen ist theologisch stringent:

I. La Pascua, origeny contenido
dela Iglesia

Il. Lalglesia, Sacramento e instrumento
dela Pascua

III. El mundo, destinatario de la verdad y
dela gracia de la Pascua

Im Ostermysterium, diesem Schreiten vom
Tod zur Auferstehung (este paso de la muerte
a la resurreccion), sieht Romero die Spannung
von Leben und Tod: Christus hat «durch sein
Sterben unseren Tod vernichtet und durch sein
Auferstehen das Leben neugeschaffen»®. Und
dieses Osterliche Leben, Christus, verlangert
sich ins Leben der Kirche, die auch ein Uber-
gang sein soll vom Tod ins Leben, eine stin-
dige Bekehrung, ein Schreiten (wieder pasos),
eine mutige Transformation, eine stindige
Forderung, «alles, was Siinde ist, zu téten und
mit immer grosserer Kraft lebendig zu machen
alles, was Leben, was Erneuerung, Heiligkeit,
Gerechtigkeit ist».10

Diese mystische Osterspiritualitdt wird auf
die Pastoral in der Gegenwart bezogen, in der
die Kirche als Prisenz des Gekreuzigten und
Auferstandenen (also als ein Gsterliches Leben)
der Welt zu Diensten stehen soll. Kirche ist
kein Selbstzweck. «Es resultiert so der attrak-
tive Charakterzug von Kirche, die nicht fiir
sich lebt, sondern um Christus als Werkzeug
zu dienen zur Erlésung aller Menschen.»!!
Romero zitiert jetzt ausdriicklich Medellin:
«Es erhebt sich ein stummer Schrei von Milli-
onen von Menschen, die von ihren Hirten eine
Befreiung erbitten, die ihnen von keiner Seite
gewihrt wird.»12 Osterliches Leben verkorpert
sich also geschichtlich, indem in der gegenwir-
tigen Situation mehr Gerechtigkeit verwirk-
licht wird. Romero sieht in seiner Didzese eine
Osterliche Pastoral wirksam, wo der Dienst an
der Welt, ndmlich der Dienst an der Befreiung
der Armen im Sinne von mehr Gerechtigkeit,
zu wirken begonnen hat.

Diese Hoffnung der Welt, die Hoffnung
auf Gerechtigkeit fiir die Armen Lateinameri-
kas, fordert umgekehrt den Osterglauben auch
praktisch heraus: Deshalb schreibt Romero am
Schluss: «Seien wir wiirdig dieser Stunde und
geben wir Grund zu dieser Hoffnung mit unse-
rem Zeugnis der Einheit, der Gemeinschaft,
einer christliche Authentizitit und mit einer
Pastoralarbeit, die den Vorrang der religiosen
Mission der Kirche und der Erl6sung in Jesus
Christus hochhilt, aber auch die menschlichen
Dimensionen der Frohen Botschaft und die

Erwdgungen 1/20



—

historischen Folgerungen des Religiosen und
Ewigen sehr beachtet.»’? Und in einem gewis-
sen Glaubensoptimismus fiigt er an: «Unser
gottlicher Erloser (Divino Salvador) wird
unsere Hoffnung nicht enttduschen.»'* Das gilt,
so glaubte er, umso mehr fiir das Land, das sich
El Salvador nennt.

Der zweite Pastoralbrief: Die Kirche
als historischer Leib Christi

Offensichtlich hatten dieser erste Pastoralbrief
und die neue Pastoral der Didzese dazu gefiihrt,
dass Romero schon am 6. August des gleichen

Jahres, am Patronatsfest von El Salvador (am

Fest der Verklidrung Christi, en la fiesta de la

transfiguracion del Sefior), nochmals Stel-
lung nahm zu den Grundlagen dieses cambio

der Kirche, die fiir seine Arbeit als Bischof ent-
scheidend waren. Er merkte selbst, «dass viele

Katholiken guten Willens unzufrieden sind und

gezOgert haben, dem aktuellen Vorwirtsgehen

[wieder das Wort pasos! TS] der Kirche zu fol-
gen und es vorzogen, sich in die Sicherheit

einer Tradition ohne Evolution zu fliichten». !>

Der zweite Pastoralbrief ist iiberschrieben mit:

La iglesia, cuerpo de cristo en la historia und

hat folgende Abschnitte:

I. Mision actual de la iglesia
II. Laiglesia, cuerpo de cristo en la historia
III. La arquidiocesis del divino salvador

Romero spricht jetzt von verschiedenen fun-
damentalen cambios in der Mission der Kirche,
Schritte, die die aktuelle Situation fiir eine vom
Osterlichen Leben geprégte Kirche verlangt.
«Viele Dinge haben sich in den letzten Jahren
in der Kirche verdndert, zum Beispiel in der
Liturgie, der neuen Rolle der Laien, im Ordens-
leben und in den Priesterseminaren. Die fun-
damentalste Verdnderung, welche die andern
verstindlich macht, ist die neue Beziehung
der Kirche zur Welt, sind die neuen Augen,
mit denen die Kirche auf die Welt schaut.»!®
Um diese neue, gegenseitig herausfordernde
Beziehung zu verstehen, in der die Kirche die
Welt und die Welt die Kirche befragt, verweist
Romero auf die verdnderte Sicht der Beziehung
zwischen der Geschichte der Menschheit und
der sogenannten Heilsgeschichte, dem Wir-
ken Gottes in und mit der Welt: «Wihrend vie-
ler Jahre waren wir gewohnt zu denken, dass
die Geschichte der Menschheit, ihre Freuden
und Traurigkeit, ihre Erfolge und Niederlagen,
etwas sehr Provisorisches und Vergéngliches
seien, von wenig Bedeutung im Vergleich zur
jenseitigen Vollendung, die wir als Christen

Erwagungen 1/20

erwarten. Es schien, als wiirden die Mensch-
heitsgeschichte und die Heilsgeschichte zwei
parallele getrennte Wege gehen, oben und
unten getrennt, die sich erstin der Ewigkeit tra-
fen. Es schien, dass unsere Profangeschichte
letztendlich nicht mehr bedeutete als eine Pro-
bezeit fiir die ewige Rettung oder Verdammnis
der einzelnen Menschen.»!”

Die Kirche heute versteht das Schicksal
der Menschheit anders, sie hat ein anderes
Glaubensverstdndnis von der Bedeutung der
menschlichen Geschichte. Dieses neue Ver-
stdndnis ergibt sich nicht aus Opportunismus
oder aus Anpassung an die Welt, sondern weil
sie die urspriingliche Intuition wiederentdeckt
hat, die alle Schriften der Bibel durchziehen,
namlich dass Gott gerade in der menschli-
chen Geschichte anwesend wirkt. Und darum
muss die Geschichte der Menschheit sehr ernst
genommen werden. Die zeitlichen Herausfor-
derungen der Menschheit diirfen nicht von
der religiésen Praxis abgetrennt werden und
umgekehrt. «Damit macht Medellin Schluss
mit einem jahrhundertalten Dualismus der
Trennung von Zeitlichem und Weltlichem, von
Profanem und Religiosem, zwischen Welt und
Gott, Geschichte und Kirche.»!8

Diese Sicht, wie sie Romero vertritt, bedeu-
tet, die sozialen und historischen Fakten und
Folgen der Siinde ernster zu nehmen als bisher

— vor allem «die soziale Siinde, was heisst: die
Kristallisation aller individuellen Egoismen
in permanenten Strukturen».!® Und Romero
folgert: «In dieser neuen Epoche der Kirchen-
geschichte wurde noch viel deutlicher, was
immer schon Wahrheit war: die Notwendigkeit
der Umkehr.»2° Umkehr bedeutet fiir Romero,
wie es die Konzilsviter beschrieben haben,
etwas geschichtlich und gesellschaftlich Rea-
les, namlich: sich hinzuwenden «zu den ganz
Schlichten, zu den Armen und Schwachen. In
der Nachfolge Christi erbarmen wir uns tiber
die vielen, die von Hunger, Elend und Unwis-
senheit unterdriickt sind. Wir fiihlen uns mit
allen jenen solidarisch, die noch kein men-
schenwiirdiges Leben fiihren konnen, weil es
ihnen an der rechten Hilfe fehlt.»2!

Im zweiten Kapitel begriindet Romero chris-
tologisch, warum die Kirche sich zu wandeln
hat. Sie ist als Kirche der prasente historische
Leib Christi. «Ihre Mission ist nur dann authen-
tisch, wenn es die Mission Jesu in den neuen
Situationen und Umstdnden der Geschichte der
Welt ist.»?2 Was die Kirche in den unterschied-
lichen geschichtlichen Situationen leitet, darf
nicht Anpassung an die Machtigen oder Angst
vor ihnen sein. Das Kriterium ist — und hier
spricht der talentierte Prediger Romero ganz

21



anschaulich, was die Rolle der Kirche in der
konkreten Geschichte als historischer Leib
Christi bedeutet. Es ist «die Aufgabe, Christus
in der Geschichte ihre Stimme als Kirche zu lei-
hen, damit Jesus spreche, ihre Fiisse, damit er
durch die heutige Welt ziehe, ihre Hinde, um
am Aufbau des Reiches Gottes in der gegenwir-
tigen Welt zu arbeiten und alle ihre Glieder, um
zu <ergdnzen, was an den Leiden Christi noch
fehlt> (Kol 1,24)»2,

Und wie Jesus hat die Kirche das Reich Got-
tes anzukiinden, und zwar wie Jesus vorrangig
den jetzt leidenden Armen, «weil sie mehr den
Interessen der Menschen ausgeliefert sind und
nicht Subjekte ihres eigenen Schicksals sind»2*.
Wie Jesus hat sie zur Umkehr aufzurufen, «zur
Umkehr der Herzen, die sich in dusseren Wer-
ken zeigt»?5. In seiner Situation heisst fiir
Romero zur Umkehr aufrufen, allen Egoismus
und alle Siinde anzuklagen, die Menschen ent-
menschlicht, aber speziell in der gegenwirti-
gen Welt die strukturelle Siinde anzuklagen,
das heisst, all die Ausschliessungsstrukturen,
seien sie wirtschaftlicher, kultureller oder poli-
tischer Art, «die alltdglich die Mehrheit unse-
res Volkes marginalisieren»2°.

Nach diesen theologischen Grundlagen
kommt Romero im dritten Kapitel auf die Situ-
ation seiner Erzditzese zu sprechen: Er zeigt,
dass dieser cambio der Pastoral wesentlich aus
Treue zum Evangelium geschieht. Er wehrt sich
gegen die Vorwiirfe, hinter dem cambio stiinden
Hass, Subversion, marxistische Ideologie oder
Parteipolitik. Weil seine Erzdiozese sich am
Evangelium und der vorrangigen Option fiir die
Armen orientiere, werde sie verfolgt. Deshalb
werde versucht zu verhindern, dass sie ihre Mis-
sion wahrnehmen kann. «Solange die Kirche
eine ewige Erlosung ohne Bezug zu den realen
Problemen unsere Welt predigt, wird die Kir-
che respektiert und gelobt, und man gewihrt ihr
Privilegien. Wenn aber die Kirche ihrer Mission
treu ist, die Siinde, die so viele ins Elend fiihrt,
zu denunzieren und wenn sie die Hoffnung auf
eine gerechtere und menschlichere Welt ankiin-
det, dann wird sie verfolgt und verleumdet, und
subversiv und kommunistisch genannt.»%

Am Schluss steht wieder die tiefglaubige
Hoffnung Romeros: Dass nichts uns trennt von
der Liebe Christi. Aber diese Hoffnung wird
untrennbar verbunden mit der Hoffnung auf
ganz konkrete verbesserte soziale Lebensver-
haltnisse in El Salvador, und diese Hoffnung
ging bei Romero beispielsweise bis zur Hoff-
nung auf verbesserte Beziehungen des Bischofs
zur Regierung, unter der Voraussetzung, dass
diese glaubhaft und wirksam die Folterun-
gen, Morde und Menschenrechtsverletzungen

22

unterbinde. Er m6chte El Salvador ndher zum
Reich Gottes fiihren. Fiir dieses Ziel gebraucht
Romero theologisch tiefgreifende Worte: «Alle
Getauften von El Salvador bilden die Kirche,
welche Christus in die Geschichte unseres
Vaterlandes inkarniert.»?8 Herausfordernd
mahnend formuliert er: «Wenn wir unserm
Engagement, eine bessere Gesellschaft auf-
zubauen, die in unserer Geschichte auf Erden
das definitive Reich der Himmel widerscheinen
lasst, nicht treu sind, verraten wir unseren eige-
nen Glauben und unser eigenes Vaterland.»?°
Romero gebraucht in diesem Zusammenhang
auch das spanische Wort transfigurar, das in
diesem Zusammenhang deutsch nicht mit «ver-
klaren», sondern mit «die Gesellschaft trans-
formieren» ilibersetzt werden miisste. Damit
spielt er auf das Fest der Verklirung (transfigu-
racion) Jesu an, welches in El Salvador jeweils

am 6. August die fiesta titular des Landes ist.

Der dritte Pastoralbrief:
Kirche und die politischen
Volksorganisationen

Romero besuchte Slums und horte sich die
Note der Campesinos und Campesinas an, die
er direkt in seinem Bischofssitz zu empfangen
pflegte. In seinen Predigten kam er Sonntag
fiir Sonntag auf Ereignisse in seinem Land zu
sprechen, die ihm die Leute berichtet hatten,
und deutete sie im Lichte des Evangeliums
und im Lichte seines Verstindnisses der Mis-
sion der Kirche. Er liess seine Predigten iiber
das Radio in ganz Zentralamerika verbreiten.
Als die Todesschwadronen einen Bombenan-
schlag auf die bischofliche Radiostation veriib-
ten, kiimmerte er sich selbst an Ort und Stelle
darum, dass bis zur nachsten Sonntagspredigt
ein Ersatzsender installiert wurde. Es war ihm
wichtig, dass seine Worte offentlich wurden
und etwas bewirkten, damit die Kirche Christus
in die Geschichte inkarniere und so eine gesell-
schaftsverindernde Kraft zum Aufbau des Rei-
ches Gottes werde. Diese Einsicht setzte er in
seinem dritten und vierten Pastoralbrief kon-
sequent um. Er legte die Bibel im Horizont der
Zeichen der Zeit aus und benannte die Unge-
rechtigkeit, die strukturell und im konkreten
Alltag gegeniiber der Mehrheit der Campesi-
nos und Campesinas in seinem Lande ausge-
iibt wurde. Er begann, aus Solidaritit mit den
Benachteiligten und mit seinem neuen Blick
auf die Verhiltnisse die sogenannte christliche
Oberschicht zu kritisieren und riskierte damit
bewusst sein Leben. Die Reichen des Landes
griffen ihn und das Zweite Vatikanische Konzil
an, nannten das alles Abfall von einem echten

Erwdgungen 1/20



Katholizismus und verleumdeten ihn und viele
Mitengagierte als Kommunisten. «Sei Patriot,
tote einen Priester»3©, hiess es auf Flugblattern.

Romero scheute unterdessen den Konflikt
mit der Regierung nicht mehr, aber er reflek-
tierte gleichzeitig 6ffentlich in seinen Pastoral-
briefen diesen «Weg unserer Didzese»3!. Eine
grosse Gruppe von Beratern, Lai*innen, Pries-
tern und Theologen arbeiteten bei der Vorbe-
reitung seines dritten Pastoralbriefs zusammen.
Es war ihm wichtig, sowohl wissenschaftliche
und soziale Erkenntnisse wie auch Einsichten
des Lehramtes, vor allem der sozialen Enzy-
kliken Pauls VI, der kurz vorher gestorben
war und den Romero sehr verehrte, im Lichte
des Evangeliums zu verbinden. Romero lud
auch die iibrigen Bischofe von El Salvador ein,
den Brief zu unterschreiben, aber nur einer,
Arturo Rivera y Damas, sein spiterer Nachfol-
ger, machte mit. Der Mut und die theologische
Klarsicht der {ibrigen Bischofe liessen zu wiin-
schen iibrig. Romero aber wusste sich getragen
von der Tradition der Kirche und folgerte, dass
«die Kirche immer gegenwirtig war, wenn die
Situation einer Gesellschaf ganz eindeutig eine
«Situation der Siinde> darstellte». Hier komme
die «prophetische Sendung der Kirche zuguns-
ten der Armen, die schon immer die Bevorzug-
ten des Herrn waren»32, zum Zug.

Diese «Situation der Siinde» — ein Begriff,
der von Medellin gepragt wurde und der ganz
generell auf die weltweite Massenarmut ange-
wandt werden kann — will Romero in El Sal-
vador iiberwinden. Er umschreibt die Absicht
seines dritten Pastoralbriefs: «Wir wollen
dazu beitragen, die vielen Salvadorianer(in-
nen) aufzuriitteln, die aus Tragheit gegeniiber
dem Elend in unserem Land, besonders in den
landlichen Gegenden, gleichgiiltig sind. [...] Es
scheint bereits als unvermeidliches Schicksal
akzeptiert zu werden, dass die Mehrheit unse-
res Volkes von Hunger und Arbeitslosigkeit
betroffen ist und dass Leiden, Gewalt und Tod
zur Routine werden und wir uns nicht mehr fra-
gen: Warum geschieht das?»33

Romero behandelt in diesem Pastoralbrief
zwei in der aktuellen Situation damals bren-
nende Fragen: die Situation der Gewalt von
links (Guerilla) und rechts (die Privatmilizen)
sowie dazwischen das Aufkommen der Volks-
organisationen. Er teilt seinen Pastoralbrief
wieder systematisch in drei Teile:

1. Situacion de las ‘organizaciones
populares’ en El Salvador

II. Relacion entre la Iglesia y las
‘organizaciones populares’

III. Juicio de la Iglesia sobre la violencia

Erwdgungen 1/20

Romero betrachtet die damaligen Volksor-
ganisationen als Zeichen der Zeit im Sinne
des Konziltextes Gaudium et Spes, insofern
sie geschichtliche Zeichen der Gegenwart
und Absicht Gottes sind.3* Wie soll sich die
Kirche zu ihnen stellen, ohne dass die Kir-
che ihre Eigenstindigkeit verliert oder den
Glauben im Dienst einer Politik missbraucht.
Romero kommt in einer detaillierten Unter-
suchung, die danach fragt, was die Volksorga-
nisationen von der Kirche erhoffen oder gar
fordern und was sie nicht erwarten konnen,
zum Schluss: «Unsere Ausfithrungen beziig-
lich Wesen und Sendung der Kirche haben
bereits deutlich gemacht, was die Organi-
sationen — seien sie nun christlich inspiriert
oder nicht — von der Kirche verlangen kon-
nen. Sie konnen erwarten, dass die Kirche
die biirgerlichen Rechte verteidigt, wie das
Versammlungsrecht, das Streikrecht, das
Demonstrationsrecht und das Recht auf freie
Meinungsiusserung.»3> Romero betont, dass
«die Kirche ihrerseits immer bereit sein wird,
die einzige Macht, die sie besitzt, nimlich das
Evangelium, anzuwenden, um Licht auf jede
Aktivitit zu werfen, die zu grosserer Gerech-
tigkeit beitragt.»3¢

Wie wichtig Romero in seiner Situation
die generelle Unterstiitzung aller politischen
Bemiihungen zu mehr Gerechtigkeit ist, zeigt
sich auch in Romeros vorsichtigen Urteilen
zu konkreten Entscheidungen, wie der Frage
der Teilnahme von Seelsorgern an politischen
Bewegungen. «Wenn die militante Einstel-
lung einer Organisation fiir den Triager des
Pastoraldienstes zum Verlust seiner Glaubwiir-
digkeit und Wirkkraft unter dem Volk Gottes
fiihrt, muss er sich nach aufrichtiger Gewissen-
priifung vor Gott fiir eine der beiden Aktiviti-
ten entscheiden.»3” Wogegen sich Romero aber
wehrt, ist die politische Instrumentalisierung
christlicher Symbole (Gottesdienste, Predig-
ten, Prozessionen). Auch spricht aus diesem
Brief eine kluge pastorale Weitsicht. Romero
sagte bei verschiedenen Gelegenheiten, dass
mit gesellschaftlichen Positionierungen der
Kirche auch Irrtiimer entstehen kdnnen. «Wir
verstehen, dass es manchmal schwierig ist,
voneinander abzugrenzen, was explizit christ-
lich ist und was nicht, dennoch muss der christ-
liche Glaube, weil er geschichtlich ist, sich mit
neuen Situationen konfrontieren, die neue Ant-
worten erfordern.»38 Auch wenn das Konfu-
sion mit sich bringen kann, wichtig ist Romero,
dass in aller politischer Aktivitit eines Chris-
ten, einer Christin der Glaube an Gott und die
Forderung, Gerechtigkeit zu tun gemass dem
Reich Gottes, nicht aufgegeben werden.

23



Zum Thema der Politik gehorte zwangsldufig
auch das Problem der Gewalt. Romero behan-
delt die traditionelle Lehre der Kirche zur
Gewalt im Lichte der Situation von El Salvador
und kommt zu folgender Einschidtzung: «Wir
konnen unser Vertrauen nicht in Methoden der
Gewalt setzen, wenn wir aufrichtige Christen
oder einfach rechtschaffene Menschen sind. »3°
Aber Romero verbleibt nicht in der Abstrak-
tion, sondern geht auf seine Zeit und geschicht-
liche Situation ein, im Bewusstsein, auch irren
zu konnen. «Wie eine einfache Analyse unserer
Strukturen zeigt und wie die Geschichte besta-
tigt, verschwinden gewaltsame Konflikte nicht,
solange nicht die zugrundeliegenden Ursachen
beseitigt werden. Wenn deshalb die Ursachen
unserer gegenwirtigen Misere und die Unver-
sohnlichkeit der herrschenden Minderheit,
die sich selbst den geringfiigigsten Anderun-
gen widersetzt, weiterbestehen, dann wird es
erneut Ausbriiche von Gewalt geben.»*0 Fir
Romero ist deshalb das Dringendste in die-
ser Situation, soziale Gerechtigkeit und eine
gerechte Sozialordnung herzustellen. «Jeder
Mensch verfiigt iiber ein gewisses Mass an
gesunder Aggressivitit. [...] Mut, Entschlos-
senheit und Risikobereitschaft [...] miissen
Bestandteil der Gesellschaft sein, nicht um
Leben zu vernichten, sondern um Recht und
Gerechtigkeit fiir alle zu schaffen, besonders
aber fiir jene, die heute eine Randexistenz fris-
ten miissen.»*! Auch wenn Romero mit der
kirchlichen Lehre die Ausschopfung der legi-
timen Mittel, auch der Gewalt als letztes Mit-
tel, nicht ablehnt, wendet er sich gegen jede
fanatische Gewaltanwendung beider Seiten,
der Repression und der Guerillabewegung. Bei
all diesen griindlich behandelten Grundsatz-
fragen vergisst Romero allerdings nie, Konse-
quenzen zu ziehen, und anzuklagen, was Jesus
angeklagt hitte: Am Schluss stellt er am Fest
der Verkldrung Christ, dem Patronatsfest von
El Salvador, den verschiedenen Adressat*in-
nen des Pastoralbriefes Christus vor Augen
und ldsst ihn geschichtlich konkret sprechen:
Hier nur ein Ausschnitt als Beispiel: « Hort auf
ihn! [...] Von den politischen Parteien und den
Volksorganisationen, die das Hauptthema die-
ses Pastoralbriefes waren, fordert Christus, der
Herr der Volker und der Geschichte, dass sie
die Sorge um die verarmte Mehrheit {iber ihre
eigenen Interessen stellen, sich in wirksamer
und gerechter Weise der politischen Mechanis-
men bedienen. [...] Die 6ffentlichen Autorita-
ten, die die heilige Pflicht haben, zum Wohle
aller zu regieren, ruft Christus, der Konig der
Konige, der Herr der Herren, auf, sich fiir
Wahrheit, Gerechtigkeit und einen ehrlichen

24

Dienst am Volk verpflichtet zu wissen und des-
halb [...] Gesetze zu erlassen, die die Mehr-
heit der auf dem Land lebenden Salvadoria-
ner beriicksichtigen, wo gravierende Probleme
bestehen hinsichtlich Land, Lohn und medi-
zinischer, sozialer sowie beruflicher Versor-
gung; [...] endlich die Terrorisierung der Land-
bevolkerung zu stoppen [...], den unzédhligen
politischen Gefangenen die Freiheit zuriick-
zugeben, die vor kein Gericht gestellt wurden
oder nach ihrer Festnahme durch die Sicher-
heitskréfte einfach spurlos verschwanden;
durch sichere Riickkehr der aus dem Land Ver-
triebenen und derer, die aus politischen Griin-
den nicht in unser Vaterland zuriickkehren
konnen.»*2

Es geht Romero am Fest der Transfigu-
racion Christi um die konkrete Transfigu-
racion seines Volkes. Man konnte also bei
Romero von einer Theologie der Transfigura-
tion sprechen.® Kirche sein heisst Instrument
dafiir zu werden, dass diese Transfiguration
der Gesellschaft von El Salvador geschehe,
dank des reichen Potenzials dieses Volkes.

Der vierte Pastoralbrief: Mission der
Kirche inmitten der Krise des Landes

Ausgangspunkt der Pastoralbriefe von Bischof
Romero ist eine spirituelle Grundbesinnung,
nimlich der Zusammenhang von Osterbot-
schaft und Kirche, was zu einem praktischen
Kirchenverstindnis fiihrt: Die Kirche soll den
Weg des historisch fortwirkenden Leibes Christ
in der Geschichte gehen. Diese ganzen theolo-
gisch-symbolischen Uberlegungen zielen letzt-
lich darauf hin, zu zeigen, dass die Existenz der
Kirche nur Sinn hat, wenn sie sich mit ihrem
Programm Jesu auf die Geschichte und Gestal-
tung der Gesellschaft einldsst und auf das
Potenzial eines jeden Menschen zihlt, wenn
er sich dem Guten zuwendet. Die Gesellschaft
soll sozusagen Osterlich transfiguriert werden.

Die Kirche soll mit dem Potenzial ihrer
glaubigen Christ*innen und letztlich zusam-
men mit allen Menschen wie Jesus damals
Unrecht anklagen und ein Reich der Gerech-
tigkeit und des Friedens in der Gesellschaft
vorbereiten helfen. Das Gestalten der Gesell-
schaft auf das Reich Gottes hin, also auf eine
gerechtere und friedvollere Gesellschaft, ist
genauso eine Frage des Glaubens wie die Ver-
ehrung Gottes. Das Prinzip «Gloria Dei, vivens
Pauper»** wird fiir Romero in seiner Situation
zu einer dringenden Aufgabe, die ihn moti-
viert, in einem nichsten, seinem vierten, Pas-
toralbrief noch konkreter und politischer auf
seine Gesellschaft einzugehen. Angesichts der

Erwdgungen 1/20



sozialen Unterschiede weniger Reicher, einer
Masse von ungerecht behandelten Menschen
auf dem Lande und eines deshalb drohenden
Biirgerkrieges in El Salvador schrieb Romero
seinen langsten und politischsten Pastoralbrief
mit dem Titel «Mision de la iglesia en medio de
la crisis del pais»*>.

Schon wihrend seines ersten Jahres als
Erzbischof der Hauptstadt San Salvador
begann Romero, in seine Homilien einen
Rapport und Kommentar zu den Ereignissen
der jeweils vergangenen Woche einzufiigen.
Er sah sich besonders dazu verpflichtet, die
Situation im Licht des Evangeliums zu ana-
lysieren. Er zeigte, wie das geht, damit auch
die einfachen Leute lernen, das Wort Gottes
in ihren geschichtlichen Alltag zu iiberset-
zen bzw. wie er einmal sagte, die Zeitungs-
lektiire mit der Bibelbesinnung zu verbinden.
Gerade der vierte Pastoralbrief ist in dieser
Hinsicht exemplarisch. Er ist ein Kommen-
tar der Ditzese zur Krise des Landes. Es ist
wieder nicht ein Brief, den Romero allein
geschrieben hat. Auch hier gab es eine breit
abgestiitzte Konsultation der Basis der Di6-
zese, weil «das ganze Volk Gottes an der pro-
phetischen Funktion Christi teilnimmt»4°.
Romero spricht sogar von den «Charismen des
Dialogs und der Beratung»*’, die es in der Kir-
che ernst zu nehmen gilt. Es ist der lingste der
vier Briefe geworden, der ganz auf den Prin-
zipien der bisherigen Pastoralbriefe aufbaut.
Allein schon Thema und Aufbau des Briefes,
der wiederum am Nationalfeiertag, dem 6.
August 1979, dem Fest der Transfiguracion
Jesu, veroffentlicht wurde, zeigen, mit wel-
cher Kompetenz, welchem Mut und welcher
Unbestechlichkeit dieser ausfiihrliche Kom-
mentar zur Situation geschrieben wurde, und
zwar als eine «Antwort unseres Glaubens auf
die spezifischen politischen Sorgen unseres
Volkes»*8, Romero fiihlte sich in seinem Vor-
haben zutiefst verbunden mit den Ergebnissen
der letzten Versammlung der lateinamerikani-
schen Bischofe in Puebla, an der er im Februar
1979 teilgenommen hatte.

Die im vierten Pastoralbrief Romeros her-
ausgearbeitete Analyse der Situation in El Sal-
vador und der Beitrag der kirchlichen Konsul-
tationen und Vorschlidge kann hier nur noch
skizziert werden.

Der erste Teil des Vierten Pastoralbriefes
geht auf die «Krise des Landes im Lichte der
Ergebnisse von Puebla»*® ein. Die soziale
Ungerechtigkeit im Volk wird benannt, auf
die Verschlechterung der politischen Situation
hingewiesen, die Haltung der Regierung hin-
terfragt, die 6konomischen und ideologischen

Erwagungen 1/20

Grundlagen der Repression aufgezeigt und als
moralischer Niedergang in der Offentlichkeit
und im Privaten denunziert.

Romero benennt aber auch eine Krise
innerhalb der Kirche: die Uneinigkeit iiber
die vorrangige Option fiir die Armen, ein Man-
gel an Erneverung und Fahigkeit, sich auf die
gegenwirtige Situation zu beziehen, und letzt-
lich eine fundamentale Abwertung der Krite-
rien des Evangeliums.

Der zweite Teil behandelt den «Beitrag
der Kirche zum Prozess der Befreiung des
Volkes»®0. Als eine Kirche, die keine politi-
sche Macht sein soll, sondern im Dienst einer
ganzheitlichen Evangelisierung steht, fiihlt
sie sich dennoch nah an den realen Proble-
men der Menschen, besonders der Armen.
Sie hat zur Umkehr zu bewegen, das heisst,
die sozialen Ideologien zu demaskieren und
gegen die Absolutsetzung von Reichtum und
Privateigentum, von nationaler Sicherheit und
von politischen Organisationen Einspruch zu
erheben. Sie fordert strukturelle Veranderun-
gen und begleitet pastoral je auf verschiedene
Weise sowohl die armen wie die leitenden
Klassen eines Volkes: «Ohne von ihrer eige-
nen Identitdt abzuweichen, bietet die Kirche
dem Land im Gegenteil den Dienst, es in sei-
nem Wunsch, ein freies und befreiendes Volk
zu sein, zu begleiten und zu leiten. Dafiir
muss sie den Auftrag Jesu erfiillen: Licht zu
sein, Ferment der Gesellschaft, die sich zuneh-
mend in die Geschichte der Menschen, in ihre
Qualen und Hoffnungen inkarniert.»! Ziel ist,
die ganzheitliche Befreiung der Menschen
voranzubringen, und zwar durch einen akti-
ven Glauben mit geschichtlicher und gesell-
schaftlicher Auswirkung. Aber all dies sollte
ohne Gewalt geschehen. Darauf geht Romero
in einem speziellen dritten Teil ausfiihrlich ein,
herausgefordert von der strukturellen Gewalt-
situation und den vielen aktuellen Gewalttaten
in seinem Land. Man erinnere sich: Das Land
stand kurz vor dem Ausbruch eines Biirger-
kriegs, den auch Romero nicht mehr verhin-
dern konnte.

Die Uberschrift des dritten Teils des Vierten
Pastoralbriefes lautet ganz konkret: «Erhel-
lung einiger konkreter Probleme»®2 und behan-
delt zuerst das Problem der Gewalt. Romero
erinnert eigentlich nur die traditionellen Posi-
tionen der Kirche gegeniiber Gewalt. Er weiss
aber, dass diese Prinzipien allein nichts bewir-
ken: «Diese Reflexion muss im Dialog der
Pastoralverantwortlichen und der Gemeinden
weitergefiihrt werden, nur so tragen sie zum
Fortschritt einer Kldarung und Orientierung|[...]
aktuell bei».>3 Gleich zu Beginn betont Romero

25



situationsbezogen: «Die Gerechtigkeit ist das

Kriterium, um iiber Gewalt zu urteilen.»>*

Man muss Nein sagen zu jeglicher strukturel-
len Gewalt, zu jeglicher beliebigen Gewalt des

Staates, Nein zur Gewalt der extremen Rech-
ten und Nein zur ungerechten terroristischen

Gewalt. Bedingung einer legitimen Gewalt ist

legitime Verteidigung, aber nur, wenn sie nicht

grosser ist als die unrechtméssige Aggression.
Vor aller Anwendung von Gewalt miissen alle

moglichen Bemithungen um Frieden ausge-
schopft werden. Christsein ist friedliebend,
aber nicht passiv. Und im negativsten Fall diir-
fen die Folgen einer Gewaltanwendung nicht
schlimmer sein als der momentane Zustand.
Als weiteres konkretes Thema behandelt
Romero die damalig aktuelle Diskussion iiber
den Marxismus. Marxistisch zu sein, war ein

Vorwurf, der meist auch Priestern und Befrei-
ungstheologen gemacht wurde, ja Romero

selbst. Differenzierend unterscheidet er Mar-
xismus als Ideologie, politische Strategie oder

wissenschaftliche Analyse der Gesellschaft

und fiigt dann noch bei: Auch der Kapitalismus

ist gefahrlich. Anschliessend pladiert Romero

fiir einen nationalen Dialog. Vorbedingung ist,
dass grundsitzlich alle Seiten teilnehmen diir-
fen und dass keine Gewalt mehr angewendet

wird. Hauptthemen wiren fiir ihn: notwendige

strukturelle Verinderungen und die Freiheit

der Volksorganisationen.

Im vierten Teil dieses Pastoralbriefes wen-
det Romero pastorale Einsichten der latein-
amerikanischen Bischofskonferenz von Pue-
bla auf seine Erzdidzese an® und skizziert
aktuelle Aufgaben fiir die Arbeit der Erzdi6-
zese. Um die beiden Dimensionen, biblische
Botschaft und die sich verdandernde Realitit
der Menschen, nach Zeit und Ort miteinan-
der in Ubereinstimmung zu bringen, braucht
es zuerst einmal eine Haltung des Suchens
in der Kirche. Dazu gehort das gemeinsame
Suchen einer miteinander abgestimmten Pas-
toral. Romero unterscheidet drei Typen einer
an die aktuelle Situation angepassten Pasto-
ral: die Pastoral gegeniiber der Mehrheit des
Kirchenvolkes, die Pastoral der Basisgemein-
den und eine pastorale Begleitung (pastoral de
acompaniamiento) von christlichen Gruppie-
rungen und Individuen, die aus ihrem Glauben
heraus ein politisches Engagement gewihlt
haben — im Wissen und Respekt vor deren
unterschiedlichen politischen Optionen, aber
orientiert an den klaren Werten des Evangeli-
ums. Romero will wirksam sein, darum geht er
oftbis ins Persdnliche, das sicherlich auch sein
eigenes Verhalten umschreibt: «Diese Seel-
sorge, die wir aufgrund unserer politischen

26

und sozialen Krisenbedingungen dringend

bendtigen, erfordert einige wesentliche Vor-

aussetzungen fiir ihre Wirksamkeit [...:]

O viel Geist des Gebetes und der Unterschei-
dung angesichts der Ereignisse;

O viel Klarheit und Entschlossenheit in den
evangelischen Kriterien und Werten und die
Suche nach mehr Wissen iiber Punkte, die
aktuell grossere Verwirrung auslosen, wie
Glauben und Politik, historisches Engage-
ment, Christentum und Ideologie, Gewalt
usw;

O viel Respekt vor der Vielfalt der Optionen
und Charismen, die derselbe Geist hervor-
ruft, um dieselbe Heilsgeschichte zur sel-
ben menschlichen Geschichte zu machen;

O viel mentale und spirituelle Reinigung, um
Vorurteile gegeniiber Menschen oder Insti-
tutionen von uns fernzuhalten.»%%

Am Schluss fasst Romero nochmals sein theo-
logisches Verstindnis von Pastoral, von Evan-
gelisierung beziehungsweise Mission der Kir-
che zusammen: «Die Kirche ist Christi Leib in
der Geschichte: sodass wir umso mehr Kirche
sind und unseren spezifisch kirchlichen Bei-
trag fiir die Befreiung unseres Volkes anbie-
ten, je mehr wir uns mit ihm identifizieren
und gelehrige Werkzeuge seiner Wahrheit und
Gnade sind.»*”

Zum Schluss: Glauben an die Wirkung
einer «transfigurierten» Kirche

Romeros akribische Erforschung und Wei-
terentwicklung eines Kirchenverstindnisses
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil in
der damaligen politischen Unrechtssituation
El Salvadors kann fiir die Gesamtkirche einen
exemplarischen Fall darstellen, wie es mit der
Kirche weitergehen kann, sowohl in den Lokal-
kirchen verschiedener Nationen der Welt wie
auch in der Gesamtkirche angesichts globaler
Ungerechtigkeit heute. Kirche ist kein Selbst-
zweck fiir sich, sondern bekommt nur Sinn,
wenn sie der Gesellschaft Impulse gibt, wie
sie sich verbessern, transfigurieren, trans-
formieren kann. Sie geht von einer Analyse
der gesellschaftlichen Situation aus (Ist-Zu-
stand), ldsst sich vom Geist des biblischen
Jesu transformieren und dazu inspirieren, was
es fiir mehr Frieden und Gerechtigkeit braucht
(Evangelisierung), was zu dndern ist und wie
es weiter gehen soll (Soll-Zustand). Schliess-
lich iibersetzen die kirchlichen Akteur*in-
nen und Gruppierungen diese gemeinschaft-
lich getragene, ermutigende und befreiende
Vision in die Praxis ihrer Kompetenzbereiche.

Erwdagungen 1/20




Diese Umsetzung ist nicht Belehrung, Agita-
tion oder Besserwisserei, sondern geschieht
immer in einer Haltung des Suchens und kriti-
schen Denkens. Diese kirchliche Pastoral tritt
mutig und 6ffentlich auf, gerade wenn es um
die Solidaritat mit den Schwiachsten, Unge-
liebten und Verachteten in einer Gesellschaft
geht. Sie steht in dialogischer Absprache mit
andern Lokalkirchen (zum Beispiel einer
Bischofsversammlung wie Puebla) sowie in
offener Kommunikation mit der Gesamtkir-
che. Davor sollte auch nicht abschrecken, dass
sich die Kirche in der Vergangenheit geirrt hat,
und sich moglicherweise in der Analyse einer
Situation erneut irren kann. Neueinschitzun-
gen einer politischen oder gesellschaftlichen
Situation und entsprechende neue Massnah-
men (ecclesia semper reformanda!) gehdren
zur Begrenztheit, Verfiihrbarkeit, Siindhaftig-
keit und Geschichtlichkeit der Kirche.
Romero hat auch fiir eine Kirche in einer
immer radikaleren sdkularen Umwelt ein Kri-
terium der Verkiindigung anzubieten. In einer
Predigt formulierte er: «Es gibt ein Kriterium,
mit dessen Hilfe man wissen kann, ob Gottuns
nahe oder fern ist. Es handelt sichum jenes Kri-
terium, das uns das Wort Gottes heute anbie-
tet: Wer sich um den Hungernden, den Nackten,
den Armen, den Verschwundenen, den Gefol-
terten, den Gefangenen, also um alles Fleisch
und Blut kiimmert, das leidet — wer das tut,
dem ist Gott nahe.»*8 Romero erginzt dieses
theologische Kriterium dann mit der anthro-
pologischen Realitdt der Kirche: «Wenn sich
viele bereits von der Kirche entfernt haben, ist
das genau darauf zuriickzufiihren, dass die
Kirche sich ein wenig von der Menschheit ent-
fernt hat. Aber eine Kirche, die alle mensch-
lichen Erfahrungen als ihre eigenen verspiirt,
die den Schmerz, die Hoffnung, die Angstaller,
die sich freuen oder leiden, am eigenen Leib
verspiirt, diese Kirche wird zum gegenwirti-
gen Christus und sie wird wie er erwartet und
geliebt. Dabei kommt es auf uns an.»*°
Romero hat mit seinem Lebenseinsatz
und mit seinem Martyrium bezeugt, dass der
Glaube an Gott und die Verbesserung der poli-
tischen und gesellschaftlichen Situation nicht
zu trennen sind, sondern in einer umfassen-
den christlichen Spiritualitdt — unvermischt
und ungetrennt — vereint sind. Romero hat bei
der damaligen Beurteilung der Situation sei-
nes Landes die verschiedenen Kompetenzen
in seiner DiGzese optimal zu nutzen gewusst.
Auch das gehort zur Herausforderung der Kir-
chen, ihrer Gemeinden und ihrer Fachstellen,
je spezifisch zu einer politischen Kompe-
tenz zu gelangen, wie das Romero in seiner

Erwdgungen 1/20

Diozese mit einfachen Beratungen, Umfragen,
wissenschaftlichen Expertisen und spiritueller
Vertiefung geleistet hat. Auch strukturelle Ver-
dnderungen in den Kirchen werden fiir einen
«neuen Weg der Kirchen in der Geschichte»
aller Liander und Konfessionen nétig sein.

In El Salvador entsteht zur Zeit eine neue
Bewegung, die sich «Generaciéon Romero»
nennt und die Gemeinschaftsaktivitaten und
politisches Engagement verbinden will, gerade
auch im Kontrast zu einer erstarrenden Kir-
chenleitung, die aus Romero einen Heiligen
machen will, den man nur auf die Altére stellt,
aber auch im Kontrast zu einer dortigen Poli-
tik, die ohne Erinnerung an den gesellschafts-
kritischen Romero auskommen will. «Eine der
Hauptforderungen von Generacién Romero ist
es, Romeros Heiligsprechung nicht als End-
punkt, sondern als ein Startpunkt zu verste-
hen, um eine echte soziale Transformation zu
bewirken, eine «Gesellschaft nach dem Herzen
Gottes> (Predigt Romeros am 25.9.1977).»%0

Gegen alle Resignation glaubte Romero an
die Wirkung all unserer Einsitze fiir Gerech-
tigkeit. Sie gehOren zum Aufbau der von Jesu
verheissenen Vollendung in Lebensfiille (Reich
Gottes). In seiner letzten Predigt einige Minu-
ten vor seinem Tod sagte er: «Wir wissen, dass
Anstrengungen, eine Gesellschaft zu verbes-
sern, vor allem, wenn Ungerechtigkeit und
Siinde so verbreitet sind, von Gott gesegnet
sind, erwiinscht und erfordert [...]. Wir miissen
versuchen, diese Ideale im christlichen Glau-
ben zu durchleuchten und in der Hoffnung auf
das, was iiber sie hinausgeht, zu verwirklichen.
Denn so erlangen sie mehr Gewicht, weil sie uns
dann die Gewihr bieten, dass alles, was wir auf
Erden in christlicher Hoffnung beginnen, nie-
mals ins Leere gehen wird. In jenem Reich wer-
den wir all unsere Werke in reinster Form wie-
derfinden. Und das Fundament unseres Gliicks
wird unser Einsatz auf dieser Erde sein.»®!

Einige Minuten spater fielen die todli-
chen Schiisse. Auftraggeber war ein Major
der Sicherheitskrifte, Roberto D’ Aubuisson,
der noch heute, obwohl gestorben, in gewis-
sen Kreisen als Held gefeiert wird. Ein Killer
streckte den unbequemen Erzbischof am Altar
nieder. Die Hoffnung Romeros aber bleibt:
«Mich konnt ihr toten, nicht aber die Stimme
der Gerechtigkeit.»%2

QO Dr. theol Toni Bernet-Strahm, *1948, war 2001 bis zur
Pensionierung 2012 Leiter des Romerohauses Luzern
und Mitglied der Geschiftsleitung der Bethlehem
Mission Immensee (heute: Comundo). Davor war er
zwanzig Jahre beim Fastenopfer fiir Bildungsarbeit
verantwortlich. Heute ist er unter anderem Reiseleiter
bei Terra Sancta Tours.

bernet.strahm@bluewin.ch

27



10
1
12
13
14

15
16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28
29
30

31

Roberto Morozzo della Rocca: Mich konnt ihr téten,
nicht aber die Stimme der Gerechtigkeit. Oscar Romero
(1917—-1980). Wiirzburg 2015, S. 35.

Jon Sobrino: Mit Bischof Romero schritt Gott durch El
Salvador. In Concilium 2009, S. 584.

Zitiert nach Morozzo della Rocca, S. 62.

Zitiert nach Martin Meier: Oscar Romero. Meister der
Spiritualitdt. Freiburg 2001, S. 42f.

In einer Rede in Lowen anlédsslich der Verleihung des
Ehrendoktorats vom 2. Februar 1980.

Universidad Centroamericana «Jos€ Simeon Cafnas»,
1965 von Jesuiten gegriindet.

1976 iibte Professor Ignacio Ellacuria in einem Leit-
artikel der Universitédtszeitschrift ECA harsche Kritik
an der Regierung von Oberst Arturo Armando Molina,
da diese einen Plan fiir eine umverteilende Agrarre-
form aufgegeben hatte. Am 16. November 1989 wurde
Ellacuria von einer militdrischen Spezialeinheit in
einem Massaker an der UCA zusammen mit weiteren
sieben Personen ermordet.

Romero selbst bestritt in diesem Brief, dass er gesagt
habe, er habe sich «bekehrt» und schrieb: «Wenn ich
zuerst den Eindruck erweckte, <vorsichtiger> und <spi-
ritueller> zu sein, so deshalb, weil ich aufrichtig glaub-
te, so auf das Evangelium zu antworten, zumal die
Umstdnde meines Amtes bis dato noch keine pastora-
le Tapferkeit erforderlich gemacht hatten, Diese
wurde erst aufgrund der Umstidnde, unter denen ich
mein Amt als Erzbischof ibernahm, von mir gefor-
dert.» Siehe Morozzo della Rocca, S. 95.

Erster Pastoralbrief, Kapitel I, Zitat aus: Zweites
Vatikanisches Konzil Sacrosanctum Concilium 5.

Erster Pastoralbrief, Kapitel II.
Erster Pastoralbrief, Kapitel III.
Medellin 14,2, Die Armut.

Erster Pastoralbrief, Conclusion.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Relacién
entre la Iglesiay el mundo.

Zweiter Pastoralbrief, Einleitung, Diversas reacciones.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Unidad de
la historia.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Unidad de
la historia.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Unidad de
la historia.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt El pecado
del mundo.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt La
necesidad de conversion.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel 1, Mensaje de los Padres
del Concilio Vaticano Il a todos los hombres 21-X-62, n. 9.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I1, Abschnitt ;Por qué
hay cambios en la Iglesia?

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel 11, Abschnitt ;Por qué
hay cambios en la Iglesia?

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel 11, Abschnitt Como
Jestis, la Iglesia anuncia el Reino de Dios.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel II, Abschnitt Denuncia
el pecadoy llama a la conversion.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel 11, Abschnitt Denuncia
el pecadoy llama a la conversion.

Zweiter Pastoralbrief, Kapitel 111, Abschnitt El
testimonio de una Iglesia perseguida.

Zweiter Pastoralbrief, Conclusion.
Zweiter Pastoralbrief, Conclusion.

«Haga patria, mata un cura». Vgl. Morozzo della
Rocca, S. 73.

Interessant, dass auch der erste Name fiir das Christen-
tum in der Apostelgeschichte des Lukas nicht Lehre,

28

32

33

34
35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46
47
48
49
50
51

52
53
54
55
56
57
58
59
60

61
62

Religion oder Botschaft, sondern «neuer Weg»
geheissen hat. Christen sind Menschen des «neuen
Weges» (Apg 9,2).

Beide Zitate: Dritter Pastoralbrief, Einleitung,
Enla linea del Magisterio Universal.

Dritter Pastoralbrief, Einleitung, Abschnitt La verdad
de nuestra intencion.

Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil Gaudium et Spes 11.

Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Lo que se
puedey no se puede exigir a la Iglesia.

Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Lo que se
puede y no se puede exigira la Iglesia.

Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Sacerdotes
y Laicos es colaboracidn jerdrquica.

Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Lealtad del
cristiano politico a su Fe.

Dritter Pastoralbrief, 3. Teil, Abschnitt Aplicacién
alasituacion de El Salvador, crecerenlapaz.

Dritter Pastoralbrief, 3. Teil Abschnitt Trabajar
porlaJusticia.

Dritter Pastoralbrief, 3. Teil Abschnitt Trabajar
porlaJusticia.

Dritter Pastoralbrief, Conclusién, Abschnitt Este es
mijo Amado: jEsciichelo!

Das tut etwa Margaret R. Pfeil: Oscar Romero’s Theo-
logy of Transfiguration. In: Theological Studies 72
(2011). Vergleiche auch Edgardo Colén-Emeric: Oscar
Romero’s Theological Vision. Liberation and the
Transfiguration of the Poor. Notre Dame Indiana 2018.

Wie Romero dieses Prinzip der Wiirde des Armen
pastoral und spirituell auch zum Empowerment kon-
kretisiert, zeigt etwa folgender Ausschnitt aus einer
Predigt: «Darin besteht die Freude des Christen: Ich
weiss, dass ich ein Gedanke Gottes bin, selbst wenn
ich der unbedeutendste und verlassendste von allen bin,
an den niemand denkt. Ihr an den Rand Gedringten,
Ihr, die Thr Euch fiir ein Nichts in der Geschichte
haltet, denkt daran: Ich weiss, dass ich ein Gedanke
Gottes bin!» (Predigt vom 17. Dezember 1978)

«Mission der Kirche inmitten der Krise des Landes»
mit iiber 100 nummerierten Abschnitten.

Vierter Pastoralbrief, Nummer 7.

Vierter Pastoralbrief, Nummer 7.

Vierter Pastoralbrief, Nummer 2.

Vierter Pastoralbrief, Nummer 10 bis 29.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 30 bis 67.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 61.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 68 bis 84.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 68.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 69.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 85 bis Nummer 95.
Vierter Pastoralbrief, Nummer 95
Vierter Pastoralbrief, Nummer 98.
Predigt vom 5. Februar 1978.

Predigt vom 3. Dezember 1978.

Andreas Hugentobler: Romero’s Generation — von der
Heiligkeit Romeros. In: Erwagungen 2/2019, S. 22.

Predigt vom 24. Mirz 1980.
Titel der Romero-Biografie von Morozzo della Rocca.

Erwédgungen 1/20




Befreiungstheologie
— Geschichte oder
nach wie vor aktuell?

Juan Jacobo Tancara Chambe

Einflihrung

Juan Jacobo Tancara Chambe sieht sich in
einer langen Tradition des kritischen Denkens
(Pensamiento critico), die seiner Ansicht nach
das Entstehen der Befreiungstheologie und der
von ihr inspirierten weiteren Formen des Den-
kens aus dem Siiden (Dekolonisierung, indi-
gene, afrikanische, feministische und andere
Theologien) ermoglicht hat. Dabei hebt er den
bleibenden Beitrag der Befreiungstheologie
hervor, die den Kontext ernst nimmt, in wel-
chem sie arbeitet. Seit 2018 ist er als Fachper-
son von Comundo im Einsatz in Peru, bei der
evangelischen Partnerorganisation CEDEPAS-
Centro. In deren Seminar San Pablo starkt Juan
Jacobo Tancara Chambe Forschung, theologi-
sche und philosophische Reflexion zusammen
mit anderen Disziplinen wie Anthropologie,
Literatur, Volkswirtschaftslehre, Soziolo-
gie. Er fordert Raume fiir interreligiosen und
interkulturellen Dialog. Sein Einsatz stellt fiir
Comundo zugleich ein Pilotprojekt dar: Bis-
her realisierte die Organisation noch keinen
Langzeiteinsatz mit einer Fachperson aus
dem Siiden, die nicht aus einem Einsatzland
von Comundo stammt. Zusammen mit Unité,
dem Dachverband der Personellen Entwick-
lungszusammenarbeit in der Schweiz, schaut
sie aufmerksam hin und erwartet am Ende des
dreijahrigen Einsatzes Aufschliisse dariiber,
ob solche Siid-Siid-Einsitze kiinftig einen fes-
ten Platz in der Personellen Entwicklungszu-
sammenarbeit haben kénnen.

Juan Jacobo fiihrte im Dezember 2018
im Seminario Andino San Pablo (CEDEPAS-
Centro), einen Kurs zur Befreiungstheologie
durch: «Kritische lateinamerikanische Theo-
logie: Gustavo Gutiérrez, Rubem Alves und
Franz Hinkelammert. Der Beitrag von drei
Griindern der lateinamerikanischen Befrei-
ungstheologie». Der Kurs gehoérte zum Studi-
engebiet Theologie und Pastoral (Diplom- oder
Lizentiatsniveau). Teilnehmende waren Studie-
rende aus verschiedenen Bereichen (Geistes-
wissenschaft, Geschichte, Kunst), mehrheitlich
Angehorige evangelischer und Pfingstkirchen,
die Leitungsverantwortung in ihren Gemeinden
iibernehmen und offen sind fiir das Wissen um

Erwdgungen 1/20

die Realitit und Werkzeuge zur Interpretation
der Realitdt. Es nahmen aber auch Lehrperso-
nen, Professor*innen von Hochschulen und
evangelische Seelsorger*innen teil. Sie waren
daran interessiert, entweder ihre politische
Fiihrungsqualititen zu stirken, ihre theologi-
sche Ausbildung fortzusetzen oder den theolo-
gischen Diskurs in ihr Wissen der Humanwis-
senschaften zu integrieren.

Paul Mathis

Befreiungstheologie als Muster-
beispiel interdisziplinarer Studien

Ich behandelte lateinamerikanische Theologie
einer ganz spezifischen Priagung: politische
Theologie und Theologie der Befreiung. Man
konnte den Kurs auch als Beitrag zur Latein-
amerikanistik betrachten, da die Befreiungs-
theologie bereits Teil des kulturellen Erbes
des Kontinents ist, ebenso wie beispielsweise
die Abhingigkeitstheorie oder Romane wie die
iiber den «Boom», Kunstwerke im Allgemei-
nen. Beitrige, die immer gepriift werden soll-
ten, um den Prozess unserer Linder (Latein-
amerikas) zu kennen.

Motivation fiir dieses Angebot bildete
meine Uberzeugung, dass Philosophie und
Bildung nicht verstanden werden kdnnen,
ohne religiose Interpretationen zu beriick-
sichtigen. In Wirklichkeit ignorieren niam-
lich die Sozial- und Geisteswissenschaften
Wesentliches, wenn sie die Theologie oder
die Analyse religioser Phinomene ausblen-
den, besonders in Peru, wo die Menschen tief
von religiosen Phdnomenen gepragt sind. Die
Befreiungstheologie selbst ist ein Musterbei-
spiel interdisziplindrer Studien. Daher erzeugt
die Anwendung ihrer Methode vielmehr eine
kritische Denkweise als eine weitere Theolo-
gie. Dabei ist es notwendig, wirtschaftliche
und politische Aspekte aus wissenschaftlicher
Sicht zu bearbeiten und sich von ausschliess-
lich politischer oder parteipolitischer Mei-
nung abzugrenzen. Das «Politische» in diesem
Kurs priasentierte ich als Angebot eines Gesell-
schaftsprojekts, als Diskussion des Glaubens
im Lichte der aktuellen Probleme der sozialen,
wirtschaftlichen und kulturellen Ordnung, als
Definition der sozialen Beziehungen mit Blick
auf das Thema Macht. Der Glaube kann kein
vom Sozialen, vom Kulturellen, kurz gesagt
von wirtschaftlichen Ungerechtigkeiten (die
sich in der fehlenden Befriedigung der ele-
mentaren Bediirfnisse dussern, die fiir ein
Gemeinschaftsleben grundlegend sind) unab-
hiangiger Akt sein.

29



Das Theologische ist die Frage nach «Gott»,
ausgehend von diesem Kontext, nimlich Latein-
amerika und der Karibik, aber auch Mexiko (ein
Land, das geografisch nordamerikanisch, kul-
turell aber lateinamerikanisch ist). Die politi-
sche und die Befreiungstheologie entstanden im
Kontext der neokolonialen Abhiangigkeit, einer
durch Militdrdiktaturen und danach durch die
Anwendung des neoliberalen Modells geprag-
ten Zeit. Heute, mit den Versuchen, die Gesell-
schaft zu transformieren, wird diskutiert, ob
ein solcher Diskurs angesichts eher postmoder-
ner Positionen weiterhin «giiltig» ist, oder — in
anderen Worten — ob diese Art von Theologie
der Vergangenheit angehort, als emanzipatori-
sche Geschichte, die der fiir unseren Kontinent
(Lateinamerika) abgeleiteten Moderne-Koloni-
alitdt entsprach — einer Moderne-Kolonialitat,
die vor allem Abhingigkeit, Unterentwicklung,
Ausbeutung, Elend bedeutete. Diese Einschat-
zung soll kein Jammern sein, sondern beruht
auf historisch nachpriifbaren Fakten.

Theologie in der Gegenwart

Der konkrete politische Kontext in Peru ist
geprigt von politischem Fehlverhalten, Kor-
ruption, Privilegien, Elitismus, Verbreitung
von Falschinformationen durch die Medien,
Aufrechterhaltung der Macht von Gruppen,
die ihre partikuldren Interessen verteidigen,
indem sie sie so prdsentieren, als ginge es um
die Allgemeinheit, Verteilung von Positio-
nen — neben in der Gesellschaft verbreiteten
Gewohnheiten, die diese Praxis fordern. Es
ist ein Netzwerk von Beziehungen, das die
Korruption aufrechterhilt. Das Interesse, dies
zu analysieren, war auch in diesem Kurs zu
spiiren. Zugleich wollte ich die Teilnehmen-
den auch zum Nachdenken bewegen iiber das
Unbewusste der Menschen. Etwa die Griinde
fiir den Umstand, dass betrachtliche Bevolke-
rungsteile immer wieder dieselben korrupten
Parteien wihlen. So weckten das politische
Umfeld und seine Erforschung, in diesem Fall
vom Glauben her, bei den Teilnehmer*innen
den Wunsch, diese Themen im Kurs zu disku-
tieren. Denn sie wollten die Moglichkeit nut-
zen, sich iiber Losungsansitze zu informieren,
sie zu «erlernen» und mit den eigenen demo-
kratischen und ethischen Praktiken des tigli-
chen Lebens in Verbindung zu bringen.

Eine Bewertung der Befreiungstheolo-
gie und der vorgeschlagenen Themen wurde
ausgehend von den drei Autoren diskutiert:
Gustavo Gutiérrez, Rubem Alves und Franz
Hinkelammert. Die ersten beiden sind Initiato-
ren dieser theologischen Stromung, katholisch

30

beziehungsweise evangelisch. Hinkelammert
hat die Befreiungstheologie in der Ausein-
andersetzung mit Utopien, Mythen und dem
Thema des Subjekts neu ausgelegt. Zum Sub-
jekt zurilickkehren bedeutete fiir ihn nichts
anderes, als den Humanismus der Praxis
zu leben, wie Karl Marx sagte, der mit dem
«Humanismus» von Jesus von Nazareth und
von Paulus von Tarsus iibereinstimmt.

Bei aller Fokussierung auf diese drei Per-
sonen hielt ich den Kurs offen fiir diejenigen,
die eine lateinamerikanische kritische Theo-
logie aus der Sicht von Theologinnen anregen
wollten. Es ging mir darum, die Befreiungs-
theologie akademisch zu analysieren und
nicht dogmatisch anzugehen, als wire sie eine
unwiderlegbare Wahrheit. Ich denke, dass
jeder menschliche, wissenschaftliche Diskurs
immer weiterfiihrbar, hinterfragbar ist. Die
Teilnehmenden wurden eingeladen, diesen
Vorschlag kritisch zu hinterfragen. Das ist es
auch, was sich die Befreiungstheolog*innen
selbst gewiinscht hétten.

Im Laufe des Kurses wurde zunidchst die
Erwartung gedussert, den Standpunkt der drei
Autoren kennenzulernen. Ein Klassiker wie
Gustavo Gutiérrez lehrte von seinem Bereich
aus, theologische Reflexionen zu kontextua-
lisieren und an das gesellschaftliche Engage-
ment zu kniipfen. Rubem Alves, der zwar die
kulturelle Abhingigkeit und Entfremdung
der Dritten Welt betrachtete, aber kein eige-
nes Kulturprojekt hatte, beschiftigte sich mit
Themen, die zu seiner Zeit und bis heute nicht
untersucht worden waren: das Verhiltnis von
Theologie und Spiel, Theologie und Litera-
tur, Theologie und Asthetik. Das ist auch als
Theopoetik bekannt, wo die Sprache fiir die
theologische Aufgabe wichtig ist, um die Rea-
litaten, die die Symbole der dominanten Kultur
darstellen, umzubenennen oder zu verwerfen.
Franz Hinkelammert seinerseits warnt vor den
Utopien, die moderne Gesellschaften hervor-
gebracht haben. Er dussert sich sogar selbst-
kritisch zur Idee des Reiches Gottes, die in der
Befreiungstheologie und anderen Theologien
eine wichtige Bedeutung einnimmt.

Viele Biicher derjenigen, die meine Aus-
bildner waren, sind bereits Geschichte, aber
wir kénnen Elemente hervorheben, die uns hel-
fen konnen, um Theologie in der Gegenwart
zu betreiben. Dies in einer Zeit, wo wir iiber
die Zukunft, die wir als Gesellschaft haben,
nur sehr unsichere Aussagen machen kénnen.
Einige reden einer Deglobalisierung das Wort,
andere Sozialanalytiker*innen warnen vor
fanatischen Nationalismen. Hinzu kommen
Kriege, Volkermorde in verschiedenen Teilen

Erwdgungen 1/20



der Welt, Medienmanipulation, Umweltzer-
storung, Armut und Unterentwicklung, die
bereits als Sackgasse betrachtet werden, die
die «freie Marktwirtschaft» und ihre «unsicht-
bare Hand» nicht 16sen konnten und auch in
Zukunft nicht zu 16sen fihig scheinen. Viel-
mehr wichst die Kluft zwischen Arm und
- Reich. Und doch haben der Konsum und die
Verschwendung zugenommen.

Theologie der
menschlichen Hoffnung

Diese Themen wurden sehr intensiv prasentiert
und mit den Teilnehmenden diskutiert. Fiir die
meisten von ihnen waren es noch neue The-
men, die einen Beitrag leisten und die Werk-
zeuge ergidnzen konnten, mit denen sie die
Realitét personlich und als Biirger*innen einer
grosseren Einheit, der Kollektive, ansprechen
und hinterfragen konnen. Die Inhalte halfen
ihnen, «zu denken» und «von sich selbst zu
sprechen», mit «Selbstwertgefiihl» und ohne
«Komplexe», denn man spricht von «den eige-
nen», von «unseren Problemen» und «der
Wiederherstellung» einer theologischen Tra-
dition, die «unsere» ist. Obwohl es manch-
mal Angst verursacht, weil die Theologie der
Befreiung mit einem orthodoxen, fast fanati-
schen Kommunismus assoziiert wird, was aber
daran liegt, dass es an Informationen iiber die
Ansitze dieser Theologie und weiteren Hin-
tergriinden fehlt. Daher war es meine Absicht,
die Kategorien des Denkens oder des theore-
tischen Rahmens der vorgeschlagenen Auto-
ren im Detail zu bearbeiten. Auf diese Weise
werden unbegriindete Vorurteile aufgelost, die
aus dem konservativen Fliigel der Gesellschaft
kommen. Dieser qualifiziert alles, was nicht
neoliberale und kapitalistische Gesellschaft ist,
ohne weiteres als «riickwirtsgewandten Kom-
munismus» oder sogar als «Zerstorung» der
herrschenden Ordnung ab. Dabei geht es bei
der Befreiungstheologie in Wahrheit vor allem
um eine Spiritualitidt der Emanzipation. Das
schien einzuleuchten.

Eine konkrete Praxis, die die Teilnehmen-
den des Workshops in ihr Leben mitnehmen
konnten, besteht in der Deutung der Wirklich-
keit im Bewusstsein, dass diese nicht von einer
bestimmten Praxis zu trennen ist. Jede Praxis
ist beeinflusst von einer Weltanschauung. Und
diese ist notwendigerweise politisch, wobei
«politisch» in einem weiten Sinn verstanden
werden muss: als Ausdruck von subjektiv-ob-
jektiven Standpunkten und Priagungen in einer
bestimmten Gesellschaft. Dort geht es um die
Verteidigung der Interessen als Lehrer*innen,

Erwdgungen 1/20

als Pastor*innen, als Biirger*innen, die Veridn-
derungen und Vertiefungen in der «Wahrheit»
anstreben. Sie stehen dabei im Widerstreit
mit interessengeleiteten Massenmedien, die
die Wahrheit ganz anders oder falsch darstel-
len. Gerade im Bereich der Bildung wird der
befreiende Diskurs geschitzt, der hilft bei der
Suche nach neuen Sprachen oder Sprachen der
Vergangenheit, die aber weiterhin funktionie-
ren, um Realitdten neu zu benennen. Ziel des
kritischen Denkens muss sein, auf der Grund-
lage der Interessen von Gemeinschaften und
Kirchen, zu denen auch Bildungseinrichtungen
und Universititen gehdren, einen eigenen Dis-
kurs zu entwickeln. Einen Diskurs, der auch
weiterhin seine Giiltigkeit in sich trigt, solange
er sich nicht vom konkreten Leben 16st. Wenn
eine Theologie fokussiert und erklart wird,
erzeugt sie anstelle von Ablehnung den Wunsch,
zu diskutieren und eine je eigene Vision anzu-
bieten, und zwar von jeder Person.

Um auf die Frage zuriickzukommen, ob
diese Art von Theologie der Vergangenheit
angehort: Der humanistische Kern der Befrei-
ungstheologie ist weiterhin spiirbar in einem
Diskurs, der auch praxisnah sein soll, der sich
um die Emanzipation dreht. Gott ist Mensch
geworden (nicht nur Mann, sondern auch Frau)
und begleitet ihn in seinem Befreiungspro-
zess in all seinen Aspekten: sozial, personlich,
politisch. Der Gott des Lebens hat sich fiir den
Menschen entschieden, besonders fiir die, die
am meisten verachtet sind, denn die Mensch-
werdung beginnt durch sie. So ist eine Befrei-
ungstheologie eine Theologie der menschli-
chen Hoffnung, des Humanismus, des «ich lebe,
wenn auch du leben kannst», wie der siidafrika-
nische Bischof Desmond Tutu sagte, der in sei-
nem Land gegen die Apartheid kimpfte, oder
«ich bin, wenn auch du bist». Wir bekraftigen
gemeinsam und in Gemeinschaft das Leben.

(O JuanJacobo Tancara Chambe ist Theologe, Literatur-
kritiker und Philosoph. Er stammt aus Chile, dem
auf 4600 Metern liber Meer, nahe der peruanischen und
bolivianischen Grenze gelegenen Dorf Caquena,
und gehort der Aimara-Ethnie an. Sein Bildungsweg
fiithrte iiber ein Lehrdiplom in Chile (Universitit
Santo Tomads), ein Lizentiat in Literaturwissenschaften
in Bolivien (Universidad Mayor San Andrés, La Paz),
einen Master in Theologie in Costa Rica (Universidad
Biblica de Latinoamerica — San José) und ein Doktorat
in Deutschland (Universitit Bielefeld). Er arbeitete
als Dozent an verschiedenen Orten, unter anderem dem
ISEAT in La Paz und publiziert unter anderem zusam-
men mit Franz Hinkelammert.

juanjacobo.tancara.comundo@gmail.com

QO Einfiihrung und Ubersetzung aus dem Spanischen:
Paul Mathis, Comundo-Programmverantwortlicher
Peru und Bolivien.

paul.mathis@comundo.org

31



Aus dem
Vorstand

Herzlich laden wir zu unserer Jah-
resversammlung ein: Samstag, 13.
Juni 2020 im RomeroHaus Luzern,
ca. 8.30 bis 16.30 Uhr. Wieder ge-
stalten wir nacheinander die Jah-
resversammlungen der TheBe,
der Religiésen Sozialist*innen
und der Freund*innen der Neu-
en Wege und laden zu einem ge-
meinsamen Mittagessen ein. Da-
nach wird der inhaltliche Teil in
Zusammenarbeit mit dem Institut
fiir Theologie und Politik (ITP) in
Miinster DE gestaltet.

Im Zusammenhang mit dem
Thema dieser Erwédgungen wei-
sen wir besonders auf diese bei-
den Veranstaltungen im Rahmen
der Romerotage 2020 hin:

T R o T o o L e P
Tagung im
RomeroHaus Luzern.
Samstag, 21. Mirz, 9.15—-15.30 Uhr

B e e P R i S S e SR e i 5
Politisches Nachtgebet
zum 40. Todestag von
Oscar Romero in der

Peterskapelle Luzern
Dienstag, 24. Mirz, 19.30 Uhr

Ostermarsche 2020
am Ostermontag,
13. April:

Ostermarsch Bern: 13.00-15.30
Uhr (ab Eichholz)

Internationaler Bodensee-
Friedensweg in Uberlingen/D:

14.30-17.00 Uhr

Arbeits-
gruppen

Frauen-Lesegruppe
«Feministische
Theologie»

Unsere feministisch-theologische

Lesegruppe trifft sich sechs Mal

im Jahr in Bern, neu im Haus der
Begegnung an der Mittelstrasse.
Im Moment lesen wir ein Buch von
Katajun Amirpur, Professorin fiir
Islamische Studien an der Univer-
sitat Hamburg. Sie hat iranische

Wurzeln und setzt sich als musli-
mische Frau und Wissenschaftle-
rin mit den Traditionen im Islam
auseinander und entwickelt neue

befreiungstheologische muslimi-
sche Perspektiven. Das Buch ist
2013 erschienen: Den Islam neu

denken. Der Dschihad fiir Demo-
kratie, Freiheit und Frauenrechte.
In zweiter und dritter Auflage ist
esunter dem Titel erschienen: Re-
formislam. Der Kampf fiir Demo-
kratie, Freiheit und Frauenrechte,
2018. Wir suchen noch nach ei-
nem Buch zu Koranexegese aus

feministisch-befreiungstheolo-
gischer Sicht. Als weitere Lektii-
remoglichkeit sehen wir auch eine

Auseinandersetzung mit der Pro-
zesstheologie. Etwa mitdem Buch

von Catherine Keller: Uber das Ge-
heimnis. Gott erkennenim Werden

der Welt. Eine Prozesstheologie,
2013. Theologinnen, die an femi-
nistischer Befreiungstheologie in-
teressiert sind und sich mit ande-
ren Frauen austauschen mochten,
sind herzlich willkommen.

O Auskunft:
Eveline Gutzwiller Perren,
evgu@pe-gu.ch

Theologische Bewegung

fiir Solidaritat und Befreiung

Arbeitsgruppe
Kirche? NordSud-
UntenLinks! (KNSUL)

Mitte November 2019 hat unser
Netzwerk gemeinsam mit der
Fachstelle OeME Reformier-
te Kirchen Bern-Jura-Solothurn

zu einem Austausch eingeladen:

«Welche kirchlichen Hilfswerke

brauchen wir?» Die Fusionen von

Brot fiir alle und HEKS sowie Co-
mundo und Interteam stehen be-
vor. Als Kirche konnen wir uns nur

auch als prophetische und politi-
sche vorstellen. Bei den fast vier-
zig Teilnehmenden kam eine be-
eindruckende Fiille an Erfahrung

und Kompetenz in Sachen Diako-
nie und Entwicklungszusammen-
arbeit zusammen. Angesichts der

immensen globalen Herausforde-
rungen geht es nicht nur mehr da-
rum, Benachteiligte zu unterstiit-
zen, sondern Programmarbeit

noch intensiver mit politischer

Arbeit zu verbinden. Beides muss

gleichzeitig getan werden. Der

Spendenmarkt ist knallhart und

die DEZA unter der neuen poli-
tischen Fithrung viel bedringen-
der geworden: Hilfswerke diirfen

noch sensibilisieren, aber mog-
lichst keine Politik machen.

O Nichstes Treffen:

Kirche und Klima, Mittwoch,
22. April, 17.30-20.30 Uhr,
Brot fiir alle, Biirenstrasse 12,
Bern

Kontakt: Stephan Tschirren,
tschirren@bfa-ppp.ch.

Redaktion
Peter Ziirn,
peter.zuern@swissonline.ch

Administration

TheBe, Postfach 4203, 6002 Luzern
info@thebe.ch, www.thebe.ch

32

Abopreis

Das Journal der Theologischen
Bewegung fiir Solidaritdt und
Befreiung erscheint zwei Mal

im Jahr — im Mirz und September
als Beilage der Neuen Wege.

Das Abonnement ist Bestandteil
der Mitgliedschaft der TheBe.

Mitgliedschaft

Wollen Sie Mitglied der Theolo-
gischen Bewegung fiir Solidaritat
und Befreiung werden? Schicken
Sie ein E-Mail mit Threr Adresse

an info@thebe.ch.

Der Mitgliederbeitrag liegt

bei Fr. 30.—, der Solidaritétsbeitrag
bei Fr. 50.—.

Erwdgungen 1/20






	Erwägungen 1/2020 : Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung. Lernprozesse : neue Wege, Kirche zu sein

