
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 3

Anhang: Erwägungen 1/2020 : Journal der Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung. Lernprozesse : neue Wege, Kirche zu sein

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung

Erwägungen 1/2020
Lernprozesse: Neue Wege, Kirche zu sein

Am 24. März 2020 jährt sich zum 40. Mal die Ermordung von Oscar
Romero während eines Gottesdienstes in San Salvador. Toni Bernet-
Strahm ist überzeugt: «Die Figur von Erzbischof Romero und dessen
Wirken sind auch vierzig Jahre nach seinem Tod eine gefährliche
Erinnerung, eine politische wie auch kirchliche Herausforderung. » Er
macht dies durch die Relecture der vier Pastoralbriefe deutlich, die
Romero während seiner Zeit als Erzbischof zwischen 1977 und 1979
veröffentlicht hat.

Diese Briefe dokumentieren den Lernprozess Romeros selbst, der ihn
zu einem neuen Verständnis von Kirche führte und einen neuen pasto-
ralen Weg seiner Diözese San Salvador ermöglichte. An ihm waren
zahlreiche Menschen in Gesprächen, Beratungen, Umfragen,
wissenschaftlichen Expertisen und spirituellen Vertiefungen beteiligt. Toni
Bernet-Strahm fragt danach, welches weltpolitische Potenzial darin für
einen «neuen Weg der Kirchen» aller Länder und Konfessionen in
unserer Gegenwart steckt.

Diese Ausgabe der Erwägungen führt die Auseinandersetzung um die
Aktualität Oscar Romeros in der Ausgabe 2/2019 (Beilage zu Neue Wege
9.19) weiter. Ergänzt wird das durch einen Blick in einen lateinamerikanischen

Kurs über die Aktualität der Befreiungstheologie als Teil
eines Pilotprojekts von Comundo. Die Frage nach der Aktualität der
Befreiungstheologie wird auch die nächste Ausgabe der Erwägungen
(2/2020) prägen.

Peter Zürn

Aus dem Vorstand
S. 32

Arbeitsgruppen
S. 32

Befreiungstheologie -
Geschichte oder nach
wie vor aktuell?
Juan Jacobo Tancara Chambe, mit einer
Einführung von Paul Mathis, S. 29

Neue Wege, Kirche zu sein.
Ein Lernprozess mit
den Pastoralbriefen von
Erzbischof Oscar Romero
Toni Bernet-Strahm, S. 18

Erwägungen 1/20 17



Neue Wege, Kirche zu
sein. Ein Lernprozess in
und mit den Pastoralbriefen

von Erzbischof
Oscar Romero
Toni Bernet-Strahm

Am 24. März 2020 sind es vierzig Jahre seit
der Ermordung von Erzbischof Oscar Arnulfo
Romero - geboren 1917 in Ciudad Barrio, einem
Landstädtchen im Hochland von El Salvador,
1980 ermordet bei einem Gottesdienst in San
Salvador. Die Figur von Erzbischof Romero
und dessen Wirken sind auch vierzig Jahre nach
seinem Tod eine gefährliche Erinnerung, eine
politische wie auch kirchliche Herausforderung,
selbst nachdem die Kirche unter Papst
Franziskus ihn 2018 gegen einige innerkirchliche
Widerstände offiziell heiliggesprochen hat. Das
Volk von El Salvador allerdings hatte Romero
schon lange heiliggesprochen. Und schon vor
der offiziellen katholischen Kanonisierung
wurde Romero am Portal der anglikanischen
Westminster Abbey zu einer Heiligenfigur des
20. Jahrhundérts erhoben. Vielleicht leben wir
heute bereits in Zeiten, wo man Romero wieder
vom Sockel herunterholen müsste, um ihn besser

zu verstehen und von ihm für heute zu
lernen (siehe dazu auch die Erwägungen 2/2019).

Sich Romeros zu erinnern bedeutet aber
mehr, als ihn heilig zu sprechen. Es heisst,
seine Bedeutung und die Bedeutung all der
Tausenden von Märtyrerinnen und Märtyrern,

die in Lateinamerika in ihrem Einsatz
für mehr Gerechtigkeit das Leben Hessen, für
das Verständnis von Kirche und deren Praxis
heute ernst zu nehmen. Und zwar nicht nur für
Lateinamerika, sondern auch für ein
säkularisiertes Europa, wo bei allem Traditionsabbruch

eine Kirche als Bewegung der
Zivilgesellschaft wichtig werden kann, die sich noch
entschiedener und kompetenter für die
Menschenrechte und die Erhaltung unserer
Lebensgrundlagen einsetzt.

Im Folgenden möchte ich den Wandel von
Romeros Kirchenverständnis (el cambio, wie
Romero selbst sagte) darstellen, und zwar
anhand seiner vier Pastoralbriefe, die er als
Erzbischof verfasst hat und die einen
Lernprozess dokumentieren, wie ein Bischof über
die Herausforderung einer bestimmten
Situation theologisch reflektiert. Daraus könnte

auch eine Kirche im säkularen Europa lernen,
was es unter anderen vorgegebenen
gesellschaftlichen Situationen heisst, Kirche zu sein.
Es braucht ja heute überall mutige neue Wege
und ein neues Bewusstsein, was Kirche ist, und
zwar durchaus mit dem Risiko, dass auch ein
Bischof sich im Konkreten einmal irren kann.
Wichtig ist der Lernprozess.

Der Lebenslauf Romeros bis
zur Ernennung zum Erzbischof

Es ist bekannt, dass das Zweite Vatikanische
Konzil einen neuen Blick auf die pastoralen
Aufgaben der Kirche geworfen hat. Damit
verbunden war eine Veränderung im
Kirchenverständnis, weg von einer rein hierarchisch
verstandenen Kirche zu einer Theologie des
Volkes Gottes. 1968 fand in Medellin eine
Konferenz der lateinamerikanischen Bischöfe
statt, in der die Ergebnisse des Zweiten
Vatikanischen Konzils auf die Situation der
Massenarmut in Lateinamerika umgesetzt wurden.
In einem Aufsehen erregenden Papier wurden
erste Folgerungen in Richtung einer
Befreiungstheologie und einer pastoralen Option für
die Armen gezogen.

Damals hatte Romero keine Freude an
Medellin. Er durchlief bis 1976 eine erfolgreiche

klerikale Laufbahn, mit Studium in
Rom, dann zurück in El Salvador als Pfarrer
und Bischofssekretär in San Miguel, wo man
ihn einen Freund der Kaffeebarone nannte. Er
wurde bald einmal Sekretär der Bischofskonferenz,

wo er in einem Priesterseminar der Jesuiten

wohnte und P. Rutilio Grande kennen und
schätzen lernte. Er führte ein asketisch strenges

Leben, um dem vorgegebenen Bild eines
Priesters vollkommen zu genügen. Die getreue
Erfüllung der liturgischen Pflichten, tägliche
Gewissenserforschung, Fasten, Rosenkranz,
Beichte und jährliche Exerzitien gehörten
dazu. Als Gegenpart zu dieser kirchenfrommen

Askese stürzte er sich in ständige Arbeit.
Ein Psychologe charakterisierte Romero einmal

kurz als «zwanghaft, besessen, perfekti-
onistisch»1. Dann wurde er Weihbischof von
San Salvador. Als die Spannungen im Klerus
zunahmen, wurde er selbst immer konservativer

und bekämpfte befreiungstheologisch
engagierte Priester. Jon Sobrino, einer seiner
späteren theologischen Berater, schreibt: «Er
war ein frommer und eifriger Seelenhirte gewesen,

von einer tadellosen Ethik und der Kirche
gehorsam. Doch er konnte Medellin nicht von
ganzem Herzen annehmen. Was das Denken
betraf, machte Medellin ihm Angst, von der
Befreiungstheologie ganz zu schweigen. Und

18 Erwägungen 1/20



was die Praxis betraf, so glaubte er nicht, dass

es die Aufgabe von Priestern und Bischöfen
sei, sich mit Strukturen der Ungerechtigkeit
auseinanderzusetzen.»2

1974 wurde Romero Bischof der jüngsten
Diözese El Salvadors, Santiago de Maria. Hier
begann er nach dem Zeugnis von Mitarbeitern
angesichts der sozialpolitischen Situation
seines Landes langsam zu begreifen, dass viele
seiner reichen Freunde ihn zwar karitativ
unterstützten, den Arbeiterinnen aber nur einen
Lohn zahlten, der alles andere als gerecht war.
In einem Artikel über die Kaffeepflücker*innen
schrieb er: «Wir sind traurig und besorgt über
den Egoismus von Menschen, die Massnahmen
und Bedingungen erfinden, um den gerechten
Lohn der Arbeiter zurückzubehalten.»3

In dieser Zeit verschärfte sich auch die
politische Situation in El Savador. Wahlen wurden
gefälscht, demokratische Parteien, sogar die
christlich-demokratische Partei El Salvadors,
wurden unterdrückt. Immer klarer war, dass
die Oligarchie der reichen Familien sich
durch eine Militärdiktatur ihren Grossgrundbesitz

bewahren wollte. Obwohl damals die
Wirtschaft wuchs, wollte man den Profit nicht
demokratisch aufteilen, womit sich die Schere
zwischen den wenigen Grossgrundbesitzern
und der Mehrheit der armen Landbevölkerung
und Tagelöhnerinnen auf den Kaffeeplantagen

immer gefährlicher auftat. Gewalt wurde
zum politischen Mittel, um die Wirtschaftsinteressen

der Reichen abzusichern. ORDEN
war eine gefürchtete Privatmiliz, die die
Interessen der Grossgrundbesitzer mit Gewalt
durchsetzte. Die Volksorganisationen und die
Guerilla wurden ebenfalls stärker. Es kam zu
einer Entwicklung hin zu einem Bürgerkrieg,
der dann auch kurz nach Romeros Ermordung
ausbrach und zehn Jahre dauern sollte.

1977 ernannte der Vatikan Romero zum
Erzbischof von San Salvador, und zwar als
Kandidat einer traditionellen Kirchenpolitik
gegen den Kandidaten des ehemaligen
fortschrittlichen Erzbischofs Chavez, auf den
auch das Volk hoffte: Weihbischof Rivera y
Damas. Der Vatikan und sein Nuntius erhofften

sich einen Ausgleich mit den Mächtigen in
El Salvador in einer damals sehr angespannten

politischen Lage. Was dann aber kurz nach
Romeros Ernennung zum Erzbischof geschah,
wird sowohl Wunder, Überraschung wie auch
Bekehrung genannt. Die Umstände führten
Romero dazu, die politische Situation neu
wahrzunehmen und sein Verhalten zu ändern.
Oligarchische Cafetaleros erschossen den
Jesuitenpater Rutilio Grande zusammen mit zwei
Campesinos. Dieser Mord und die nächtliche

Leichenwache veränderten Romeros Einstellung,

die er bisher zur befreiungstheologischen
Pastoralarbeit von Rutilio Grande

eingenommen hatte. Romero selbst sagte: «Wenn
sie ihn für das umgebracht haben, was er getan
hat, dann muss ich denselben Weg gehen. Rutilio

hat mir die Augen geöffnet.»4
Auch wenn Bischof Romero von sich selbst

nicht von Bekehrung sprach, so erkannte er
angesichts des Martyriums von Rutilio Grande
klar, dass die Kirche sich zu bekehren hatte,
wollte sie Jesu Mission weiterführen. Die neu
erkannten Aufgaben und die Mission der Kirche

verlangten einen cambio: einen Wandel
in der Einstellung der Kirche gegenüber der
herrschenden Gesellschaft und insbesondere
gegenüber der ungerechten Massenarmut.
Nach dem Mord an Rutilio Grande und nach
den anschliessenden Beratungen mit seinen
Seelsorgern verlor Romero die Zurückhaltung

gegenüber dem neuen Weg der Kirche,
den er in der Pastoral von Grande bereits
begonnen sah. Er verweigerte jeden Kontakt
mit der salvadorianischen Regierung und ihrer
Politik der nationalen Sicherheit, solange der
Mord nicht aufgeklärt werde, was er bis an sein
Lebensende einhielt. Er ging auch auf den
Vorschlag seiner Seelsorger ein, am Sonntag nach
der Ermordung in seiner Diözese aus Protest
nur eine einzige Messe zu lesen. Das trug ihm
den Protest der Nuntiatur ein, aber Romero
zitierte das Wort von Irenäus, dass Gottesdienst

und Gott loben eng mit dem Einsatz
für das Leben der Menschen verbunden seien:
Gloria Dei, vivens homo. Später radikalisierte
er diesen Satz: Gloria Dei, vivens pauper.5

Auf dem Weg zu einer
anderen Kirchentheologie

Es lohnt sich, den Weg zu beobachten, den er
nach diesem für ihn existenziellen Ereignis
der Ermordung von Rutilio Grande beschritten

hat, und zwar im Denken und in der Praxis.
Ich möchte dies hier tun in einer grundsätzlichen

Relecture der vier Pastoralbriefe (cartas

pastorales), die Romero während seiner
drei Jahre dauernden Zeit als Erzbischof von
San Salvador verfasst hatte. Zum Teil schrieb
er die Pastoralbriefe eigenhändig auf Reisen
und auf Flugplätzen, wie für den ersten Brief
bezeugt wird, teilweise aber auch in
Zusammenarbeit mit Theologen der UCA6 wie den
Jesuitenpatres und Befreiungstheologen Ignacio

Ellacuria7 und Jon Sobrino. Auch führte er
vorausgehende Umfragen in seinem Bistum
durch. Er unternahm alles, um klar zu sehen
und die Wirklichkeit nicht mehr zu verdrängen.

Erwägungen 1/20 19



Das Wunder war wohl, dass Romero irgendwie
die Angst verloren hatte, die Wirklichkeit

zu benennen, wie sie war und wie sie ihm von
vielen Menschen beschrieben wurde. Romero
sprach selbst in einem Brief an Kardinal Bag-
gio, dass die Situation von ihm jetzt «pastorale
Tapferkeit»8 verlangt habe.

Um den Wandel des Kirchenverständnisses
zu verstehen, muss auch Romeros traditionelle
Einstellung zur Kirche, sozusagen als
Hintergrundfolie zum Kommenden, erwähnt werden.
Der kirchenfromme Romero war schon während

seines Studiums in Rom ein Verehrer von
Pius XI, weil der sich ganz anders als nachher
Pius XII den totalitären Staaten entgegenstellte
und die Unabhängigkeit der Kirche verteidigte.
Auch Romero reagierte später heftig gegen den
Staat und Präsident Molino, als die zu einer
Militärdiktatur verkommene Regierung El Sal-
vadors sich in Inseraten und mit Sicherheitsdiensten

gegen die Kirche und sogar das Leben
von kirchlichen Mitarbeitern wandte. Vorher
war die Kirche für Romero eine übernatürliche

Einrichtung, die zwar das Freimaurertum
und den modernen Liberalismus als antikirchlich

und den Marxismus als gottlos verurteilte.
Aber ansonsten will sich die Kirche nicht um
die Gesetze des Staates kümmern, denn diese
gehören nicht zu ihrem Herrschaftsbereich.
Die Kirche hatte einen anderen Daseinszweck,
sie war für die Dinge der Ewigkeit zuständig,
das Weltliche überliess sie den Herrschenden.
Eine solche weitabgewandte Sicht war nun in
der Krisensituation von El Salvador Ende der
siebziger Jahre nicht mehr aufrecht zu halten.

Der erste Pastoralbrief: Kirche von
Ostern (Iglesia de Pascua)

Seinen ersten Pastoralbrief schrieb Romero an
Ostern 1977 (10. April), zwei Monate nach seiner
Einsetzung zum Erzbischof und vier Wochen
nach der Ermordung von Rutilio Grande. Er
beginnt mit einer theologisch- grundsätzlichen
Betrachtung der Kirche im Lichte des Osterge-
heimnisses. Romeros bisher vorsichtige
Auseinandersetzung mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil und mit den Texten von Medellin wird
jetzt neu fruchtbar. Von der Kirche wird jetzt
nicht mehr als von einem eigenen Herrschaftsbereich

gesprochen. Für Romero hat ein cam-
bio stattgefunden. Kirche ist in keiner Weise
mehr Selbstzweck, sondern dient der Welt und
will sie verändern. Es macht den Eindruck, als
wolle er seine neuen Erlebnisse und seine neue
Kirchenpraxis, seine pastorale Tätigkeit, in
einer grundsätzlichen Sicht des Ostergeheim-
nisses verankern und sich die Folgen dieses

cambio klar machen. Der Aufbau seiner
Überlegungen ist theologisch stringent:

I. La Pascua, origeny contenido
de la Iglesia

II. La Iglesia, Sacramento e instrumento
de laPascua

III. El mundo, destinatario de la verdady
de la gracia de la Pascua

Im Ostermysterium, diesem Schreiten vom
Tod zur Auferstehung (este paso de la muerte
a la resurrecciön), sieht Romero die Spannung
von Leben und Tod: Christus hat «durch sein
Sterben unseren Tod vernichtet und durch sein
Auferstehen das Leben neugeschaffen»9. Und
dieses österliche Leben, Christus, verlängert
sich ins Leben der Kirche, die auch ein Übergang

sein soll vom Tod ins Leben, eine ständige

Bekehrung, ein Schreiten (wieder pasos),
eine mutige Transformation, eine ständige
Forderung, «alles, was Sünde ist, zu töten und
mit immer grösserer Kraft lebendig zu machen
alles, was Leben, was Erneuerung, Heiligkeit,
Gerechtigkeit ist».10

Diese mystische Osterspiritualität wird auf
die Pastoral in der Gegenwart bezogen, in der
die Kirche als Präsenz des Gekreuzigten und
Auferstandenen (also als ein österliches Leben)
der Welt zu Diensten stehen soll. Kirche ist
kein Selbstzweck. «Es resultiert so der attraktive

Charakterzug von Kirche, die nicht für
sich lebt, sondern um Christus als Werkzeug
zu dienen zur Erlösung aller Menschen.»11
Romero zitiert jetzt ausdrücklich Medellin:
«Es erhebt sich ein stummer Schrei von Millionen

von Menschen, die von ihren Hirten eine
Befreiung erbitten, die ihnen von keiner Seite
gewährt wird. »12 Österliches Leben verkörpert
sich also geschichtlich, indem in der gegenwärtigen

Situation mehr Gerechtigkeit verwirklicht

wird. Romero sieht in seiner Diözese eine
österliche Pastoral wirksam, wo der Dienst an
der Welt, nämlich der Dienst an der Befreiung
der Armen im Sinne von mehr Gerechtigkeit,
zu wirken begonnen hat.

Diese Hoffnung der Welt, die Hoffnung
auf Gerechtigkeit für die Armen Lateinamerikas,

fordert umgekehrt den Osterglauben auch
praktisch heraus: Deshalb schreibt Romero am
Schluss: «Seien wir würdig dieser Stunde und
geben wir Grund zu dieser Hoffnung mit unserem

Zeugnis der Einheit, der Gemeinschaft,
einer christliche Authentizität und mit einer
Pastoralarbeit, die den Vorrang der religiösen
Mission der Kirche und der Erlösung in Jesus
Christus hochhält, aber auch die menschlichen
Dimensionen der Frohen Botschaft und die

20 Erwägungen 1/20



historischen Folgerungen des Religiösen und
Ewigen sehr beachtet.»13 Und in einem gewissen

Glaubensoptimismus fügt er an: «Unser
göttlicher Erlöser (Divino Salvador) wird
unsere Hoffnung nicht enttäuschen. »14 Das gilt,
so glaubte er, umso mehr für das Land, das sich
El Salvador nennt.

Der zweite Pastoralbrief: Die Kirche
als historischer Leib Christi

Offensichtlich hatten dieser erste Pastoralbrief
und die neue Pastoral der Diözese dazu geführt,
dass Romero schon am 6. August des gleichen
Jahres, am Patronatsfest von El Salvador (am
Fest der Verklärung Christi, en la fiesta de la
transfiguraciôn del Senor), nochmals Stellung

nahm zu den Grundlagen dieses cambio
der Kirche, die für seine Arbeit als Bischof
entscheidend waren. Er merkte selbst, «dass viele
Katholiken guten Willens unzufrieden sind und
gezögert haben, dem aktuellen Vorwärtsgehen
[wieder das Wort pasos! TS] der Kirche zu
folgen und es vorzogen, sich in die Sicherheit
einer Tradition ohne Evolution zu flüchten».15
Der zweite Pastoralbrief ist überschrieben mit:
La iglesia, cuerpo de cristo en la historia und
hat folgende Abschnitte:

I. Misiön actual de la iglesia
II. La iglesia, cuerpo de cristo en la historia
III. La arquidiôcesis del divino Salvador

Romero spricht jetzt von verschiedenen
fundamentalen cambios in der Mission der Kirche,
Schritte, die die aktuelle Situation für eine vom
österlichen Leben geprägte Kirche verlangt.
«Viele Dinge haben sich in den letzten Jahren
in der Kirche verändert, zum Beispiel in der
Liturgie, der neuen Rolle der Laien, im Ordens-
leben und in den Priesterseminaren. Die
fundamentalste Veränderung, welche die andern
verständlich macht, ist die neue Beziehung
der Kirche zur Welt, sind die neuen Augen,
mit denen die Kirche auf die Welt schaut.»16
Um diese neue, gegenseitig herausfordernde
Beziehung zu verstehen, in der die Kirche die
Welt und die Welt die Kirche befragt, verweist
Romero auf die veränderte Sicht der Beziehung
zwischen der Geschichte der Menschheit und
der sogenannten Heilsgeschichte, dem Wirken

Gottes in und mit der Welt: «Während vieler

Jahre waren wir gewohnt zu denken, dass
die Geschichte der Menschheit, ihre Freuden
und Traurigkeit, ihre Erfolge und Niederlagen,
etwas sehr Provisorisches und Vergängliches
seien, von wenig Bedeutung im Vergleich zur
jenseitigen Vollendung, die wir als Christen

erwarten. Es schien, als würden die
Menschheitsgeschichte und die Heilsgeschichte zwei
parallele getrennte Wege gehen, oben und
unten getrennt, die sich erst in der Ewigkeit
träfen. Es schien, dass unsere Profangeschichte
letztendlich nicht mehr bedeutete als eine
Probezeit für die ewige Rettung oder Verdammnis
der einzelnen Menschen.»17

Die Kirche heute versteht das Schicksal
der Menschheit anders, sie hat ein anderes
Glaubensverständnis von der Bedeutung der
menschlichen Geschichte. Dieses neue
Verständnis ergibt sich nicht aus Opportunismus
oder aus Anpassung an die Welt, sondern weil
sie die ursprüngliche Intuition wiederentdeckt
hat, die alle Schriften der Bibel durchziehen,
nämlich dass Gott gerade in der menschlichen

Geschichte anwesend wirkt. Und darum
muss die Geschichte der Menschheit sehr ernst
genommen werden. Die zeitlichen Herausforderungen

der Menschheit dürfen nicht von
der religiösen Praxis abgetrennt werden und
umgekehrt. «Damit macht Medellin Schluss
mit einem jahrhundertalten Dualismus der
Trennung von Zeitlichem und Weltlichem, von
Profanem und Religiösem, zwischen Welt und
Gott, Geschichte und Kirche.»18

Diese Sicht, wie sie Romero vertritt, bedeutet,

die sozialen und historischen Fakten und
Folgen der Sünde ernster zu nehmen als bisher
- vor allem «die soziale Sünde, was heisst: die
Kristallisation aller individuellen Egoismen
in permanenten Strukturen».19 Und Romero
folgert: «In dieser neuen Epoche der
Kirchengeschichte wurde noch viel deutlicher, was
immer schon Wahrheit war: die Notwendigkeit
der Umkehr.»20 Umkehr bedeutet für Romero,
wie es die Konzilsväter beschrieben haben,
etwas geschichtlich und gesellschaftlich Reales,

nämlich: sich hinzuwenden «zu den ganz
Schlichten, zu den Armen und Schwachen. In
der Nachfolge Christi erbarmen wir uns über
die vielen, die von Hunger, Elend und
Unwissenheit unterdrückt sind. Wir fühlen uns mit
allen jenen solidarisch, die noch kein
menschenwürdiges Leben führen können, weil es
ihnen an der rechten Hilfe fehlt.»21

Im zweiten Kapitel begründet Romero chris-
tologisch, warum die Kirche sich zu wandeln
hat. Sie ist als Kirche der präsente historische
Leib Christi. «Ihre Mission ist nur dann authentisch,

wenn es die Mission Jesu in den neuen
Situationen und Umständen der Geschichte der
Welt ist.»22 Was die Kirche in den unterschiedlichen

geschichtlichen Situationen leitet, darf
nicht Anpassung an die Mächtigen oder Angst
vor ihnen sein. Das Kriterium ist - und hier
spricht der talentierte Prediger Romero ganz

Erwägungen 1/20 21



anschaulich, was die Rolle der Kirche in der
konkreten Geschichte als historischer Leib
Christi bedeutet. Es ist «die Aufgabe, Christus
in der Geschichte ihre Stimme als Kirche zu
leihen, damit Jesus spreche, ihre Füsse, damit er
durch die heutige Welt ziehe, ihre Hände, um
am Aufbau des Reiches Gottes in der gegenwärtigen

Welt zu arbeiten und alle ihre Glieder, um
zu <ergänzen, was an den Leiden Christi noch
fehlt) (Kol 1,24)»23.

Und wie Jesus hat die Kirche das Reich Gottes

anzukünden, und zwar wie Jesus vorrangig
den jetzt leidenden Armen, «weil sie mehr den
Interessen der Menschen ausgeliefert sind und
nicht Subjekte ihres eigenen Schicksals sind»24.
Wie Jesus hat sie zur Umkehr aufzurufen, «zur
Umkehr der Herzen, die sich in äusseren Werken

zeigt»25. In seiner Situation heisst für
Romero zur Umkehr aufrufen, allen Egoismus
und alle Sünde anzuklagen, die Menschen
entmenschlicht, aber speziell in der gegenwärtigen

Welt die strukturelle Sünde anzuklagen,
das heisst, all die Ausschliessungsstrukturen,
seien sie wirtschaftlicher, kultureller oder
politischer Art, «die alltäglich die Mehrheit unseres

Volkes marginalisieren»26.
Nach diesen theologischen Grundlagen

kommt Romero im dritten Kapitel auf die
Situation seiner Erzdiözese zu sprechen: Er zeigt,
dass dieser cambio der Pastoral wesentlich aus
Treue zum Evangelium geschieht. Er wehrt sich

gegen die Vorwürfe, hinter dem cambio stünden
Hass, Subversion, marxistische Ideologie oder
Parteipolitik. Weil seine Erzdiözese sich am
Evangelium und der vorrangigen Option für die
Armen orientiere, werde sie verfolgt. Deshalb
werde versucht zu verhindern, dass sie ihre Mission

wahrnehmen kann. «Solange die Kirche
eine ewige Erlösung ohne Bezug zu den realen
Problemen unsere Welt predigt, wird die Kirche

respektiert und gelobt, und man gewährt ihr
Privilegien. Wenn aber die Kirche ihrer Mission
treu ist, die Sünde, die so viele ins Elend führt,
zu denunzieren und wenn sie die Hoffnung auf
eine gerechtere und menschlichere Welt ankündet,

dann wird sie verfolgt und verleumdet, und
subversiv und kommunistisch genannt.»27

Am Schluss steht wieder die tiefgläubige
Hoffnung Romeros: Dass nichts uns trennt von
der Liebe Christi. Aber diese Hoffnung wird
untrennbar verbunden mit der Hoffnung auf
ganz konkrete verbesserte soziale Lebensverhältnisse

in El Salvador, und diese Hoffnung
ging bei Romero beispielsweise bis zur Hoffnung

aufverbesserte Beziehungen des Bischofs
zur Regierung, unter der Voraussetzung, dass
diese glaubhaft und wirksam die Folterungen,

Morde und Menschenrechtsverletzungen

unterbinde. Er möchte El Salvador näher zum
Reich Gottes führen. Für dieses Ziel gebraucht
Romero theologisch tiefgreifende Worte: «Alle
Getauften von El Salvador bilden die Kirche,
welche Christus in die Geschichte unseres
Vaterlandes inkarniert.»28 Herausfordernd
mahnend formuliert er: «Wenn wir unserm
Engagement, eine bessere Gesellschaft
aufzubauen, die in unserer Geschichte auf Erden
das definitive Reich der Himmel Widerscheinen
lässt, nicht treu sind, verraten wir unseren eigenen

Glauben und unser eigenes Vaterland.»29
Romero gebraucht in diesem Zusammenhang
auch das spanische Wort transfigurar, das in
diesem Zusammenhang deutsch nicht mit
«verklären», sondern mit «die Gesellschaft
transformieren» übersetzt werden müsste. Damit
spielt er auf das Fest der Verklärung (transfiguration)

Jesu an, welches in El Salvador jeweils
am 6. August die fiesta titular des Landes ist.

Der dritte Pastoralbrief:
Kirche und die politischen
Volksorganisationen

Romero besuchte Slums und hörte sich die
Nöte der Campesinos und Campesinas an, die
er direkt in seinem Bischofssitz zu empfangen
pflegte. In seinen Predigten kam er Sonntag
für Sonntag auf Ereignisse in seinem Land zu
sprechen, die ihm die Leute berichtet hatten,
und deutete sie im Lichte des Evangeliums
und im Lichte seines Verständnisses der Mission

der Kirche. Er liess seine Predigten über
das Radio in ganz Zentralamerika verbreiten.
Als die Todesschwadronen einen Bombenanschlag

auf die bischöfliche Radiostation verübten,

kümmerte er sich selbst an Ort und Stelle
darum, dass bis zur nächsten Sonntagspredigt
ein Ersatzsender installiert wurde. Es war ihm
wichtig, dass seine Worte öffentlich wurden
und etwas bewirkten, damit die Kirche Christus
in die Geschichte inkarniere und so eine gesell-
schaftsverändernde Kraft zum Aufbau des
Reiches Gottes werde. Diese Einsicht setzte er in
seinem dritten und vierten Pastoralbrief
konsequent um. Er legte die Bibel im Horizont der
Zeichen der Zeit aus und benannte die
Ungerechtigkeit, die strukturell und im konkreten
Alltag gegenüber der Mehrheit der Campesinos

und Campesinas in seinem Lande ausgeübt

wurde. Er begann, aus Solidarität mit den
Benachteiligten und mit seinem neuen Blick
auf die Verhältnisse die sogenannte christliche
Oberschicht zu kritisieren und riskierte damit
bewusst sein Leben. Die Reichen des Landes
griffen ihn und das Zweite Vatikanische Konzil
an, nannten das alles Abfall von einem echten

22 Erwägungen 1/20



Katholizismus und verleumdeten ihn und viele
Mitengagierte als Kommunisten. «Sei Patriot,
töte einen Priester»30, hiess es auf Flugblättern.

Romero scheute unterdessen den Konflikt
mit der Regierung nicht mehr, aber er reflektierte

gleichzeitig öffentlich in seinen Pastoralbriefen

diesen «Weg unserer Diözese»31. Eine
grosse Gruppe von Beratern, Lai*innen, Priestern

und Theologen arbeiteten bei der
Vorbereitung seines dritten Pastoralbriefs zusammen.
Es war ihm wichtig, sowohl wissenschaftliche
und soziale Erkenntnisse wie auch Einsichten
des Lehramtes, vor allem der sozialen
Enzykliken Pauls VI, der kurz vorher gestorben
war und den Romero sehr verehrte, im Lichte
des Evangeliums zu verbinden. Romero lud
auch die übrigen Bischöfe von El Salvador ein,
den Brief zu unterschreiben, aber nur einer,
Arturo Rivera y Damas, sein späterer Nachfolger,

machte mit. Der Mut und die theologische
Klarsicht der übrigen Bischöfe Hessen zu
wünschen übrig. Romero aber wusste sich getragen
von der Tradition der Kirche und folgerte, dass
«die Kirche immer gegenwärtig war, wenn die
Situation einer Gesellschaf ganz eindeutig eine
Situation der Sünde> darstellte». Hier komme
die «prophetische Sendung der Kirche zugunsten

der Armen, die schon immer die Bevorzugten
des Herrn waren»32, zum Zug.
Diese «Situation der Sünde» - ein Begriff,

der von Medellin geprägt wurde und der ganz
generell auf die weltweite Massenarmut
angewandt werden kann - will Romero in El
Salvador überwinden. Er umschreibt die Absicht
seines dritten Pastoralbriefs: «Wir wollen
dazu beitragen, die vielen Salvadorianer(in-
nen) aufzurütteln, die aus Trägheit gegenüber
dem Elend in unserem Land, besonders in den
ländlichen Gegenden, gleichgültig sind. [...] Es
scheint bereits als unvermeidliches Schicksal
akzeptiert zu werden, dass die Mehrheit unseres

Volkes von Hunger und Arbeitslosigkeit
betroffen ist und dass Leiden, Gewalt und Tod
zur Routine werden und wir uns nicht mehr
fragen: Warum geschieht das?»33

Romero behandelt in diesem Pastoralbrief
zwei in der aktuellen Situation damals
brennende Fragen: die Situation der Gewalt von
links (Guerilla) und rechts (die Privatmilizen)
sowie dazwischen das Aufkommen der
Volksorganisationen. Er teilt seinen Pastoralbrief
wieder systematisch in drei Teile:

I. Situation de las 'organizations
populäres' en El Salvador

II. Relation entre la Iglesia y las
'organizations populäres'

III. Juicio de la Iglesia sobre la violencia

Romero betrachtet die damaligen
Volksorganisationen als Zeichen der Zeit im Sinne
des Konziltextes Gaudium et Spes, insofern
sie geschichtliche Zeichen der Gegenwart
und Absicht Gottes sind.34 Wie soll sich die
Kirche zu ihnen stellen, ohne dass die Kirche

ihre Eigenständigkeit verliert oder den
Glauben im Dienst einer Politik missbraucht.
Romero kommt in einer detaillierten
Untersuchung, die danach fragt, was die Volksorganisationen

von der Kirche erhoffen oder gar
fordern und was sie nicht erwarten können,
zum Schluss: «Unsere Ausführungen bezüglich

Wesen und Sendung der Kirche haben
bereits deutlich gemacht, was die
Organisationen - seien sie nun christlich inspiriert
oder nicht - von der Kirche verlangen können.

Sie können erwarten, dass die Kirche
die bürgerlichen Rechte verteidigt, wie das
Versammlungsrecht, das Streikrecht, das
Demonstrationsrecht und das Recht auf freie
Meinungsäusserung.»35 Romero betont, dass
«die Kirche ihrerseits immer bereit sein wird,
die einzige Macht, die sie besitzt, nämlich das
Evangelium, anzuwenden, um Licht auf jede
Aktivität zu werfen, die zu grösserer Gerechtigkeit

beiträgt. »36

Wie wichtig Romero in seiner Situation
die generelle Unterstützung aller politischen
Bemühungen zu mehr Gerechtigkeit ist, zeigt
sich auch in Romeros vorsichtigen Urteilen
zu konkreten Entscheidungen, wie der Frage
der Teilnahme von Seelsorgern an politischen
Bewegungen. «Wenn die militante Einstellung

einer Organisation für den Träger des
Pastoraldienstes zum Verlust seiner Glaubwürdigkeit

und Wirkkraft unter dem Volk Gottes
führt, muss er sich nach aufrichtiger Gewissenprüfung

vor Gott für eine der beiden Aktivitäten
entscheiden. »37 Wogegen sich Romero aber

wehrt, ist die politische Instrumentalisierung
christlicher Symbole (Gottesdienste, Predigten,

Prozessionen). Auch spricht aus diesem
Brief eine kluge pastorale Weitsicht. Romero
sagte bei verschiedenen Gelegenheiten, dass
mit gesellschaftlichen Positionierungen der
Kirche auch Irrtümer entstehen können. «Wir
verstehen, dass es manchmal schwierig ist,
voneinander abzugrenzen, was explizit christlich

ist und was nicht, dennoch muss der christliche

Glaube, weil er geschichtlich ist, sich mit
neuen Situationen konfrontieren, die neue
Antworten erfordern.»38 Auch wenn das Konfusion

mit sich bringen kann, wichtig ist Romero,
dass in aller politischer Aktivität eines Christen,

einer Christin der Glaube an Gott und die
Forderung, Gerechtigkeit zu tun gemäss dem
Reich Gottes, nicht aufgegeben werden.

Erwägungen 1/20 23



Zum Thema der Politik gehörte zwangsläufig
auch das Problem der Gewalt. Romero behandelt

die traditionelle Lehre der Kirche zur
Gewalt im Lichte der Situation von El Salvador
und kommt zu folgender Einschätzung: «Wir
können unser Vertrauen nicht in Methoden der
Gewalt setzen, wenn wir aufrichtige Christen
oder einfach rechtschaffene Menschen sind.»39
Aber Romero verbleibt nicht in der Abstraktion,

sondern geht auf seine Zeit und geschichtliche

Situation ein, im Bewusstsein, auch irren
zu können. «Wie eine einfache Analyse unserer
Strukturen zeigt und wie die Geschichte bestätigt,

verschwinden gewaltsame Konflikte nicht,
solange nicht die zugrundeliegenden Ursachen
beseitigt werden. Wenn deshalb die Ursachen
unserer gegenwärtigen Misere und die Unver-
söhnlichkeit der herrschenden Minderheit,
die sich selbst den geringfügigsten Änderungen

widersetzt, weiterbestehen, dann wird es
erneut Ausbrüche von Gewalt geben.»40 Für
Romero ist deshalb das Dringendste in dieser

Situation, soziale Gerechtigkeit und eine
gerechte Sozialordnung herzustellen. «Jeder
Mensch verfügt über ein gewisses Mass an
gesunder Aggressivität. [...] Mut, Entschlossenheit

und Risikobereitschaft [...] müssen
Bestandteil der Gesellschaft sein, nicht um
Leben zu vernichten, sondern um Recht und
Gerechtigkeit für alle zu schaffen, besonders
aber für jene, die heute eine Randexistenz fristen

müssen.»41 Auch wenn Romero mit der
kirchlichen Lehre die Ausschöpfung der
legitimen Mittel, auch der Gewalt als letztes Mittel,

nicht ablehnt, wendet er sich gegen jede
fanatische Gewaltanwendung beider Seiten,
der Repression und der Guerillabewegung. Bei
all diesen gründlich behandelten Grundsatzfragen

vergisst Romero allerdings nie,
Konsequenzen zu ziehen, und anzuklagen, was Jesus
angeklagt hätte: Am Schluss stellt er am Fest
der Verklärung Christ, dem Patronatsfest von
El Salvador, den verschiedenen Adressat*in-
nen des Pastoralbriefes Christus vor Augen
und lässt ihn geschichtlich konkret sprechen:
Hier nur ein Ausschnitt als Beispiel: «Hört auf
ihn! [...] Von den politischen Parteien und den
Volksorganisationen, die das Hauptthema dieses

Pastoralbriefes waren, fordert Christus, der
Herr der Völker und der Geschichte, dass sie
die Sorge um die verarmte Mehrheit über ihre
eigenen Interessen stellen, sich in wirksamer
und gerechter Weise der politischen Mechanismen

bedienen. [...] Die öffentlichen Autoritäten,

die die heilige Pflicht haben, zum Wohle
aller zu regieren, ruft Christus, der König der
Könige, der Herr der Herren, auf, sich für
Wahrheit, Gerechtigkeit und einen ehrlichen

Dienst am Volk verpflichtet zu wissen und
deshalb [...] Gesetze zu erlassen, die die Mehrheit

der auf dem Land lebenden Salvadoria-
ner berücksichtigen, wo gravierende Probleme
bestehen hinsichtlich Land, Lohn und
medizinischer, sozialer sowie beruflicher Versorgung;

[...] endlich die Terrorisierung der
Landbevölkerung zu stoppen [...], den unzähligen
politischen Gefangenen die Freiheit
zurückzugeben, die vor kein Gericht gestellt wurden
oder nach ihrer Festnahme durch die
Sicherheitskräfte einfach spurlos verschwanden;
durch sichere Rückkehr der aus dem Land
Vertriebenen und derer, die aus politischen Gründen

nicht in unser Vaterland zurückkehren
können.»42

Es geht Romero am Fest der Transfiguration

Christi um die konkrete Transfiguration
seines Volkes. Man könnte also bei

Romero von einer Theologie der Transfiguration
sprechen.43 Kirche sein heisst Instrument

dafür zu werden, dass diese Transfiguration
der Gesellschaft von El Salvador geschehe,
dank des reichen Potenzials dieses Volkes.

Der vierte Pastoralbrief: Mission der
Kirche inmitten der Krise des Landes

Ausgangspunkt der Pastoralbriefe von Bischof
Romero ist eine spirituelle Grundbesinnung,
nämlich der Zusammenhang von Osterbotschaft

und Kirche, was zu einem praktischen
Kirchenverständnis führt: Die Kirche soll den
Weg des historisch fortwirkenden Leibes Christ
in der Geschichte gehen. Diese ganzen
theologisch-symbolischen Überlegungen zielen letztlich

daraufhin, zu zeigen, dass die Existenz der
Kirche nur Sinn hat, wenn sie sich mit ihrem
Programm Jesu auf die Geschichte und Gestaltung

der Gesellschaft einlässt und auf das
Potenzial eines jeden Menschen zählt, wenn
er sich dem Guten zuwendet. Die Gesellschaft
soll sozusagen österlich transfiguriert werden.

Die Kirche soll mit dem Potenzial ihrer
gläubigen ChrisUinnen und letztlich zusammen

mit allen Menschen wie Jesus damals
Unrecht anklagen und ein Reich der Gerechtigkeit

und des Friedens in der Gesellschaft
vorbereiten helfen. Das Gestalten der Gesellschaft

auf das Reich Gottes hin, also auf eine
gerechtere und friedvollere Gesellschaft, ist
genauso eine Frage des Glaubens wie die
Verehrung Gottes. Das Prinzip «Gloria Dei, vivens
Pauper»44 wird für Romero in seiner Situation
zu einer dringenden Aufgabe, die ihn motiviert,

in einem nächsten, seinem vierten,
Pastoralbrief noch konkreter und politischer auf
seine Gesellschaft einzugehen. Angesichts der

24 Erwägungen 1/20



sozialen Unterschiede weniger Reicher, einer
Masse von ungerecht behandelten Menschen
auf dem Lande und eines deshalb drohenden
Bürgerkrieges in El Salvador schrieb Romero
seinen längsten und politischsten Pastoralbrief
mit dem Titel «Mision de la iglesia en medio de
la crisis del pais»45.

Schon während seines ersten Jahres als
Erzbischof der Hauptstadt San Salvador
begann Romero, in seine Homilien einen
Rapport und Kommentar zu den Ereignissen
der jeweils vergangenen Woche einzufügen.
Er sah sich besonders dazu verpflichtet, die
Situation im Licht des Evangeliums zu
analysieren. Er zeigte, wie das geht, damit auch
die einfachen Leute lernen, das Wort Gottes
in ihren geschichtlichen Alltag zu übersetzen

bzw. wie er einmal sagte, die Zeitungslektüre

mit der Bibelbesinnung zu verbinden.
Gerade der vierte Pastoralbrief ist in dieser
Hinsicht exemplarisch. Er ist ein Kommentar

der Diözese zur Krise des Landes. Es ist
wieder nicht ein Brief, den Romero allein
geschrieben hat. Auch hier gab es eine breit
abgestützte Konsultation der Basis der
Diözese, weil «das ganze Volk Gottes an der
prophetischen Funktion Christi teilnimmt»46.
Romero spricht sogar von den «Charismen des

Dialogs und der Beratung»47, die es in der Kirche

ernst zu nehmen gilt. Es ist der längste der
vier Briefe geworden, der ganz auf den
Prinzipien der bisherigen Pastoralbriefe aufbaut.
Allein schon Thema und Aufbau des Briefes,
der wiederum am Nationalfeiertag, dem 6.
August 1979, dem Fest der Transfiguracion
Jesu, veröffentlicht wurde, zeigen, mit
welcher Kompetenz, welchem Mut und welcher
Unbestechlichkeit dieser ausführliche
Kommentar zur Situation geschrieben wurde, und
zwar als eine «Antwort unseres Glaubens auf
die spezifischen politischen Sorgen unseres
Volkes»48. Romero fühlte sich in seinem
Vorhaben zutiefst verbunden mit den Ergebnissen
der letzten Versammlung der lateinamerikanischen

Bischöfe in Puebla, an der er im Februar
1979 teilgenommen hatte.

Die im vierten Pastoralbrief Romeros
herausgearbeitete Analyse der Situation in El
Salvador und der Beitrag der kirchlichen
Konsultationen und Vorschläge kann hier nur noch
skizziert werden.

Der erste Teil des Vierten Pastoralbriefes
geht auf die «Krise des Landes im Lichte der
Ergebnisse von Puebla»49 ein. Die soziale
Ungerechtigkeit im Volk wird benannt, auf
die Verschlechterung der politischen Situation
hingewiesen, die Haltung der Regierung
hinterfragt, die ökonomischen und ideologischen

Grundlagen der Repression aufgezeigt und als
moralischer Niedergang in der Öffentlichkeit
und im Privaten denunziert.

Romero benennt aber auch eine Krise
innerhalb der Kirche: die Uneinigkeit über
die vorrangige Option für die Armen, ein Mangel

an Erneuerung und Fähigkeit, sich auf die
gegenwärtige Situation zu beziehen, und letztlich

eine fundamentale Abwertung der Kriterien

des Evangeliums.
Der zweite Teil behandelt den «Beitrag

der Kirche zum Prozess der Befreiung des
Volkes»50. Als eine Kirche, die keine politische

Macht sein soll, sondern im Dienst einer
ganzheitlichen Evangelisierung steht, fühlt
sie sich dennoch nah an den realen Problemen

der Menschen, besonders der Armen.
Sie hat zur Umkehr zu bewegen, das heisst,
die sozialen Ideologien zu demaskieren und
gegen die Absolutsetzung von Reichtum und
Privateigentum, von nationaler Sicherheit und
von politischen Organisationen Einspruch zu
erheben. Sie fordert strukturelle Veränderungen

und begleitet pastoral je auf verschiedene
Weise sowohl die armen wie die leitenden
Klassen eines Volkes: «Ohne von ihrer eigenen

Identität abzuweichen, bietet die Kirche
dem Land im Gegenteil den Dienst, es in
seinem Wunsch, ein freies und befreiendes Volk
zu sein, zu begleiten und zu leiten. Dafür
muss sie den Auftrag Jesu erfüllen: Licht zu
sein, Ferment der Gesellschaft, die sich zunehmend

in die Geschichte der Menschen, in ihre
Qualen und Hoffnungen inkarniert.»51 Ziel ist,
die ganzheitliche Befreiung der Menschen
voranzubringen, und zwar durch einen aktiven

Glauben mit geschichtlicher und
gesellschaftlicher Auswirkung. Aber all dies sollte
ohne Gewalt geschehen. Darauf geht Romero
in einem speziellen dritten Teil ausführlich ein,
herausgefordert von der strukturellen
Gewaltsituation und den vielen aktuellen Gewalttaten
in seinem Land. Man erinnere sich: Das Land
stand kurz vor dem Ausbruch eines Bürgerkriegs,

den auch Romero nicht mehr verhindern

konnte.
Die Überschrift des dritten Teils des Vierten

Pastoralbriefes lautet ganz konkret: «Erhellung

einiger konkreter Probleme»52 und behandelt

zuerst das Problem der Gewalt. Romero
erinnert eigentlich nur die traditionellen
Positionen der Kirche gegenüber Gewalt. Er weiss
aber, dass diese Prinzipien allein nichts bewirken:

«Diese Reflexion muss im Dialog der
Pastoralverantwortlichen und der Gemeinden
weitergeführt werden, nur so tragen sie zum
Fortschritt einer Klärung und Orientierung [...]
aktuell bei».53 Gleich zu Beginn betont Romero

Erwägungen 1/20 25



situationsbezogen: «Die Gerechtigkeit ist das

Kriterium, um über Gewalt zu urteilen.»54
Man muss Nein sagen zu jeglicher strukturellen

Gewalt, zu jeglicher beliebigen Gewalt des

Staates, Nein zur Gewalt der extremen Rechten

und Nein zur ungerechten terroristischen
Gewalt. Bedingung einer legitimen Gewalt ist
legitime Verteidigung, aber nur, wenn sie nicht
grösser ist als die unrechtmässige Aggression.
Vor aller Anwendung von Gewalt müssen alle
möglichen Bemühungen um Frieden
ausgeschöpft werden. Christsein ist friedliebend,
aber nicht passiv. Und im negativsten Fall dürfen

die Folgen einer Gewaltanwendung nicht
schlimmer sein als der momentane Zustand.
Als weiteres konkretes Thema behandelt
Romero die damalig aktuelle Diskussion über
den Marxismus. Marxistisch zu sein, war ein
Vorwurf, der meist auch Priestern und
Befreiungstheologen gemacht wurde, ja Romero
selbst. Differenzierend unterscheidet er
Marxismus als Ideologie, politische Strategie oder
wissenschaftliche Analyse der Gesellschaft
und fügt dann noch bei: Auch der Kapitalismus
ist gefährlich. Anschliessend plädiert Romero
für einen nationalen Dialog. Vorbedingung ist,
dass grundsätzlich alle Seiten teilnehmen dürfen

und dass keine Gewalt mehr angewendet
wird. Hauptthemen wären für ihn: notwendige
strukturelle Veränderungen und die Freiheit
der Volksorganisationen.

Im vierten Teil dieses Pastoralbriefes wendet

Romero pastorale Einsichten der
lateinamerikanischen Bischofskonferenz von Pue-
bla auf seine Erzdiözese an55 und skizziert
aktuelle Aufgaben für die Arbeit der Erzdiözese.

Um die beiden Dimensionen, biblische
Botschaft und die sich verändernde Realität
der Menschen, nach Zeit und Ort miteinander

in Übereinstimmung zu bringen, braucht
es zuerst einmal eine Haltung des Suchens
in der Kirche. Dazu gehört das gemeinsame
Suchen einer miteinander abgestimmten
Pastoral. Romero unterscheidet drei Typen einer
an die aktuelle Situation angepassten Pastoral:

die Pastoral gegenüber der Mehrheit des
Kirchenvolkes, die Pastoral der Basisgemeinden

und eine pastorale Begleitung {pastoral de
acompanamiento) von christlichen Gruppierungen

und Individuen, die aus ihrem Glauben
heraus ein politisches Engagement gewählt
haben - im Wissen und Respekt vor deren
unterschiedlichen politischen Optionen, aber
orientiert an den klaren Werten des Evangeliums.

Romero will wirksam sein, darum geht er
oft bis ins Persönliche, das sicherlich auch sein
eigenes Verhalten umschreibt: «Diese
Seelsorge, die wir aufgrund unserer politischen

und sozialen Krisenbedingungen dringend
benötigen, erfordert einige wesentliche
Voraussetzungen für ihre Wirksamkeit [...:]
O viel Geist des Gebetes und der Unterschei¬

dung angesichts der Ereignisse;
O viel Klarheit und Entschlossenheit in den

evangelischen Kriterien und Werten und die
Suche nach mehr Wissen über Punkte, die
aktuell grössere Verwirrung auslösen, wie
Glauben und Politik, historisches Engagement,

Christentum und Ideologie, Gewalt
usw;

O viel Respekt vor der Vielfalt der Optionen
und Charismen, die derselbe Geist hervorruft,

um dieselbe Heilsgeschichte zur
selben menschlichen Geschichte zu machen;

O viel mentale und spirituelle Reinigung, um
Vorurteile gegenüber Menschen oder
Institutionen von uns fernzuhalten.»56

Am Schluss fasst Romero nochmals sein
theologisches Verständnis von Pastoral, von
Evangelisierung beziehungsweise Mission der Kirche

zusammen: «Die Kirche ist Christi Leib in
der Geschichte: sodass wir umso mehr Kirche
sind und unseren spezifisch kirchlichen Beitrag

für die Befreiung unseres Volkes anbieten,

je mehr wir uns mit ihm identifizieren
und gelehrige Werkzeuge seiner Wahrheit und
Gnade sind.»57

Zum Schluss: Glauben an die Wirkung
einer «transfigurierten» Kirche

Romeros akribische Erforschung und
Weiterentwicklung eines Kirchenverständnisses
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil in
der damaligen politischen Unrechtssituation
El Salvadors kann für die Gesamtkirche einen
exemplarischen Fall darstellen, wie es mit der
Kirche weitergehen kann, sowohl in den
Lokalkirchen verschiedener Nationen der Welt wie
auch in der Gesamtkirche angesichts globaler
Ungerechtigkeit heute. Kirche ist kein Selbstzweck

für sich, sondern bekommt nur Sinn,
wenn sie der Gesellschaft Impulse gibt, wie
sie sich verbessern, transfigurieren,
transformieren kann. Sie geht von einer Analyse
der gesellschaftlichen Situation aus (Ist-Zu-
stand), lässt sich vom Geist des biblischen
Jesu transformieren und dazu inspirieren, was
es für mehr Frieden und Gerechtigkeit braucht
(Evangelisierung), was zu ändern ist und wie
es weiter gehen soll (Soll-Zustand). Schliesslich

übersetzen die kirchlichen Akteur*in-
nen und Gruppierungen diese gemeinschaftlich

getragene, ermutigende und befreiende
Vision in die Praxis ihrer Kompetenzbereiche.

26 Erwägungen 1/20



Diese Umsetzung ist nicht Belehrung, Agitation

oder Besserwisserei, sondern geschieht
immer in einer Haltung des Suchens und
kritischen Denkens. Diese kirchliche Pastoral tritt
mutig und öffentlich auf, gerade wenn es um
die Solidarität mit den Schwächsten,
Ungeliebten und Verachteten in einer Gesellschaft
geht. Sie steht in dialogischer Absprache mit
andern Lokalkirchen (zum Beispiel einer
Bischofsversammlung wie Puebla) sowie in
offener Kommunikation mit der Gesamtkirche.

Davor sollte auch nicht abschrecken, dass

sich die Kirche in der Vergangenheit geirrt hat,
und sich möglicherweise in der Analyse einer
Situation erneut irren kann. Neueinschätzungen

einer politischen oder gesellschaftlichen
Situation und entsprechende neue Massnahmen

(ecclesia semper reformandal) gehören
zur Begrenztheit, Verführbarkeit, Sündhaftigkeit

und Geschichtlichkeit der Kirche.
Romero hat auch für eine Kirche in einer

immer radikaleren säkularen Umwelt ein
Kriterium der Verkündigung anzubieten. In einer
Predigt formulierte er: «Es gibt ein Kriterium,
mit dessen Hilfe man wissen kann, ob Gott uns
nahe oder fern ist. Es handelt sich um jenes
Kriterium, das uns das Wort Gottes heute anbietet:

Wer sich um den Hungernden, den Nackten,
den Armen, den Verschwundenen, den
Gefolterten, den Gefangenen, also um alles Fleisch
und Blut kümmert, das leidet - wer das tut,
dem ist Gott nahe.»58 Romero ergänzt dieses

theologische Kriterium dann mit der
anthropologischen Realität der Kirche: «Wenn sich
viele bereits von der Kirche entfernt haben, ist
das genau darauf zurückzuführen, dass die
Kirche sich ein wenig von der Menschheit
entfernt hat. Aber eine Kirche, die alle menschlichen

Erfahrungen als ihre eigenen verspürt,
die den Schmerz, die Hoffnung, die Angst aller,
die sich freuen oder leiden, am eigenen Leib
verspürt, diese Kirche wird zum gegenwärtigen

Christus und sie wird wie er erwartet und
geliebt. Dabei kommt es auf uns an.»59

Romero hat mit seinem Lebenseinsatz
und mit seinem Martyrium bezeugt, dass der
Glaube an Gott und die Verbesserung der
politischen und gesellschaftlichen Situation nicht
zu trennen sind, sondern in einer umfassenden

christlichen Spiritualität - unvermischt
und ungetrennt - vereint sind. Romero hat bei
der damaligen Beurteilung der Situation seines

Landes die verschiedenen Kompetenzen
in seiner Diözese optimal zu nutzen gewusst.
Auch das gehört zur Herausforderung der
Kirchen, ihrer Gemeinden und ihrer Fachstellen,
je spezifisch zu einer politischen Kompetenz

zu gelangen, wie das Romero in seiner

Diözese mit einfachen Beratungen, Umfragen,
wissenschaftlichen Expertisen und spiritueller
Vertiefung geleistet hat. Auch strukturelle
Veränderungen in den Kirchen werden für einen
«neuen Weg der Kirchen in der Geschichte»
aller Länder und Konfessionen nötig sein.

In El Salvador entsteht zur Zeit eine neue
Bewegung, die sich «Generaciön Romero»
nennt und die Gemeinschaftsaktivitäten und
politisches Engagement verbinden will, gerade
auch im Kontrast zu einer erstarrenden
Kirchenleitung, die aus Romero einen Heiligen
machen will, den man nur auf die Altäre stellt,
aber auch im Kontrast zu einer dortigen Politik,

die ohne Erinnerung an den gesellschaftskritischen

Romero auskommen will. «Eine der
Hauptforderungen von Generaciön Romero ist
es, Romeros Heiligsprechung nicht als
Endpunkt, sondern als ein Startpunkt zu verstehen,

um eine echte soziale Transformation zu
bewirken, eine Gesellschaft nach dem Herzen
Gottes> (Predigt Romeros am 25.9.1977).»60

Gegen alle Resignation glaubte Romero an
die Wirkung all unserer Einsätze für Gerechtigkeit.

Sie gehören zum Aufbau der von Jesu
verheissenen Vollendung in Lebensfülle (Reich
Gottes). In seiner letzten Predigt einige Minuten

vor seinem Tod sagte er: «Wir wissen, dass

Anstrengungen, eine Gesellschaft zu verbessern,

vor allem, wenn Ungerechtigkeit und
Sünde so verbreitet sind, von Gott gesegnet
sind, erwünscht und erfordert [...]. Wir müssen
versuchen, diese Ideale im christlichen Glauben

zu durchleuchten und in der Hoffnung auf
das, was über sie hinausgeht, zu verwirklichen.
Demi so erlangen sie mehr Gewicht, weil sie uns
dann die Gewähr bieten, dass alles, was wir auf
Erden in christlicher Hoffnung beginnen,
niemals ins Leere gehen wird. In jenem Reich werden

wir all unsere Werke in reinster Form
wiederfinden. Und das Fundament unseres Glücks
wird unser Einsatz auf dieser Erde sein.»61

Einige Minuten später fielen die tödlichen

Schüsse. Auftraggeber war ein Major
der Sicherheitskräfte, Roberto D' Aubuisson,
der noch heute, obwohl gestorben, in gewissen

Kreisen als Held gefeiert wird. Ein Killer
streckte den unbequemen Erzbischof am Altar
nieder. Die Hoffnung Romeros aber bleibt:
«Mich könnt ihr töten, nicht aber die Stimme
der Gerechtigkeit.»62

O Dr. theol Toni Bernet-Strahra, *1948, war 2001 bis zur
Pensionierung 2012 Leiter des Romerohauses Luzern
und Mitglied der Geschäftsleitung der Bethlehem
Mission Immensee (heute: Comundo). Davor war er
zwanzig Jahre beim Fastenopfer für Bildungsarbeit
verantwortlich. Heute ist er unter anderem Reiseleiter
bei Terra Sancta Tours.
bernet.strahm@bluewin.ch

Erwägungen 1/20 27



1 Roberto Morozzo della Rocca: Mich könnt ihr töten,
nicht aber die Stimme der Gerechtigkeit. Oscar Romero
(1917-1980). Würzburg 2015, S. 35.

2 Jon Sobrino: Mit BischofRomero schritt Gott durch El
Salvador. In Concilium 2009, S. 584.

3 Zitiert nach Morozzo della Rocca, S. 62.

4 Zitiert nach Martin Meier: Oscar Romero. Meister der
Spiritualität. Freiburg 2001, S. 42f.

5 In einer Rede in Löwen anlässlich der Verleihung des
Ehrendoktorats vom 2. Februar 1980.

6 Universidad Centroamericana «José Simeon Canas»,
1965 von Jesuiten gegründet.

7 1976 übte Professor Ignacio Ellacuria in einem Leit¬
artikel der Universitätszeitschrift ECA harsche Kritik
an der Regierung von Oberst Arturo Armando Molina,
da diese einen Plan für eine umverteilende Agrarreform

aufgegeben hatte. Am 16. November 1989 wurde
Ellacuria von einer militärischen Spezialeinheit in
einem Massaker an der UCA zusammen mit weiteren
sieben Personen ermordet.

8 Romero selbst bestritt in diesem Brief, dass er gesagt
habe, er habe sich «bekehrt» und schrieb: «Wenn ich
zuerst den Eindruck erweckte, <vorsichtiger> und
(spiritueller) zu sein, so deshalb, weil ich aufrichtig glaubte,

so auf das Evangelium zu antworten, zumal die
Umstände meines Amtes bis dato noch keine pastorale

Tapferkeit erforderlich gemacht hatten, Diese
wurde erst aufgrund der Umstände, unter denen ich
mein Amt als Erzbischof übernahm, von mir gefordert.»

Siehe Morozzo della Rocca, S. 95.

9 Erster Pastoralbrief, Kapitel I, Zitat aus: Zweites
Vatikanisches Konzil Sacrosanctum Concilium 5.

10 Erster Pastoralbrief, Kapitel II.
11 Erster Pastoralbrief, Kapitel III.
12 Medellin 14,2, Die Armut.
13 Erster Pastoralbrief, Conclusion.
14 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Relaciön

entre la Iglesiayel mundo.

15 Zweiter Pastoralbrief, Einleitung, Diversas reacciones.

16 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Unidad de
la historia.

17 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Unidad de
la historia.

18 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt Unidad de
la historia.

19 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt El pecado
del mundo.

20 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Abschnitt La
necesidad de conversion.

21 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel I, Mensaje de los Padres
del Concilio VaticanoII a todos los hombres 21-X-62, n. 9.

22 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel II, Abschnitt iPorqué
hay cambios en la Iglesia?

23 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel II, Abschnitt iPorqué
hay cambios en la Iglesia?

24 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel II, Abschnitt Como
Jesus, la Iglesia anuncia el Reino de Dios.

25 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel II, Abschnitt Denuncia
el pecado y llama a la conversion.

26 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel II, Abschnitt Denuncia
el pecado y llama a la conversion.

27 Zweiter Pastoralbrief, Kapitel III, Abschnitt El
testimonio de una Iglesia pcrseguida.

28 Zweiter Pastoralbrief, Conclusion.

29 Zweiter Pastoralbrief, Conclusion.

30 «Haga patria, mata un cura». Vgl. Morozzo della
Rocca, S. 73.

31 Interessant, dass auch der erste Name für das Christen¬
tum in der Apostelgeschichte des Lukas nicht Lehre,

Religion oder Botschaft, sondern «neuer Weg»
geheissen hat. Christen sind Menschen des «neuen
Weges» (Apg 9,2).

32 Beide Zitate: Dritter Pastoralbrief, Einleitung,
Enlalinea del Magisterio Universal.

33 Dritter Pastoralbrief, Einleitung, Abschnitt La verdad
de nuestra intenciön.

34 Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil Gaudium et Spes 11.

35 Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Lo que se
puedey no sepuede exigir a la Iglesia.

36 Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Loque se
puedey nose puede exigir a la Iglesia.

37 Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Sacerdotes

y Laicos es colaboracion jerdrquica.
38 Dritter Pastoralbrief, 2. Teil, Abschnitt Lealtad del

cristiano politico a su Fe.

39 Dritter Pastoralbrief, 3. Teil, Abschnitt Aplicaciön
a la situaciôn de El Salvador, crecer en la paz.

40 Dritter Pastoralbrief, 3. Teil Abschnitt Trabajar
porlaJusticia.

41 Dritter Pastoralbrief, 3. Teil Abschnitt Trabajar
porlaJusticia.

42 Dritter Pastoralbrief, Conclusion, Abschnitt Este es

mijo Amado: jEscüchelo!
43 Das tut etwa Margaret R. Pfeil: Oscar Romero's Theo¬

logy of Transfiguration. In: Theological Studies 72
(2011). Vergleiche auch Edgardo Colön-Emeric: Oscar
Romero's Theological Vision. Liberation and the
Transfiguration of the Poor. Notre Dame Indiana 2018.

44 Wie Romero dieses Prinzip der Würde des Armen
pastoral und spirituell auch zum Empowerment
konkretisiert, zeigt etwa folgender Ausschnitt aus einer
Predigt: «Darin besteht die Freude des Christen: Ich
weiss, dass ich ein Gedanke Gottes bin, selbst wenn
ich der unbedeutendste und verlassendste von allen bin,
an den niemand denkt. Ihr an den Rand Gedrängten,
Ihr, die Ihr Euch für ein Nichts in der Geschichte
haltet, denkt daran: Ich weiss, dass ich ein Gedanke
Gottes bin!» (Predigt vom 17. Dezember 1978)

45 «Mission der Kirche inmitten der Krise des Landes»
mit über 100 nummerierten Abschnitten.

46 Vierter Pastoralbrief, Nummer 7.

47 Vierter Pastoralbrief, Nummer 7.

48 Vierter Pastoralbrief, Nummer 2.

49 Vierter Pastoraibrief, Nummer 10 bis 29.

50 Vierter Pastoralbrief, Nummer 30 bis 67.

51 Vierter Pastoralbrief, Nummer 61.

52 Vierter Pastoralbrief, Nummer 68 bis 84.

53 Vierter Pastoralbrief, Nummer 68.

54 Vierter Pastoralbrief, Nummer 69.

55 Vierter Pastoralbrief, Nummer 85 bis Nummer 95.

56 Vierter Pastoralbrief, Nummer 95

57 Vierter Pastoralbrief, Nummer 98.

58 Predigt vom 5. Februar 1978.

59 Predigt vom 3. Dezember 1978.

60 Andreas Hugentobler: Romero's Generation - von der
Heiligkeit Romeros. In: Erwägungen 2/2019, S. 22.

61 Predigt vom 24. März 1980.

62 Titel der Romero-Biografie von Morozzo della Rocca.

28 Erwägungen 1/20



Befreiungstheologie
- Geschichte oder
nach wie vor aktuell?
Juan Jacobo Tancara Chambe

Einführung

Juan Jacobo Tancara Chambe sieht sich in
einer langen Tradition des kritischen Denkens
(Pensamiento critico), die seiner Ansicht nach
das Entstehen der Befreiungstheologie und der
von ihr inspirierten weiteren Formen des Denkens

aus dem Süden (Dekolonisierung,
indigene, afrikanische, feministische und andere
Theologien) ermöglicht hat. Dabei hebt er den
bleibenden Beitrag der Befreiungstheologie
hervor, die den Kontext ernst nimmt, in
welchem sie arbeitet. Seit 2018 ist er als Fachperson

von Comundo im Einsatz in Peru, bei der
evangelischen Partnerorganisation CEDEPAS-
Centro. In deren Seminar San Pablo stärkt Juan
Jacobo Tancara Chambe Forschung, theologische

und philosophische Reflexion zusammen
mit anderen Disziplinen wie Anthropologie,
Literatur, Volkswirtschaftslehre, Soziologie.

Er fördert Räume für interreligiösen und
interkulturellen Dialog. Sein Einsatz stellt für
Comundo zugleich ein Pilotprojekt dar: Bisher

realisierte die Organisation noch keinen
Langzeiteinsatz mit einer Fachperson aus
dem Süden, die nicht aus einem Einsatzland
von Comundo stammt. Zusammen mit Unité,
dem Dachverband der Personellen
Entwicklungszusammenarbeit in der Schweiz, schaut
sie aufmerksam hin und erwartet am Ende des

dreijährigen Einsatzes Aufschlüsse darüber,
ob solche Süd-Süd-Einsätze künftig einen festen

Platz in der Personellen Entwicklungszusammenarbeit

haben können.
Juan Jacobo führte im Dezember 2018

im Seminario Andino San Pablo (CEDEPAS-
Centro), einen Kurs zur Befreiungstheologie
durch: «Kritische lateinamerikanische Theologie:

Gustavo Gutiérrez, Rubem Alves und
Franz Hinkelammert. Der Beitrag von drei
Gründern der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie». Der Kurs gehörte zum
Studiengebiet Theologie und Pastoral (Diplom- oder
Lizentiatsniveau). Teilnehmende waren Studierende

aus verschiedenen Bereichen
(Geisteswissenschaft, Geschichte, Kunst), mehrheitlich
Angehörige evangelischer und Pfingstkirchen,
die Leitungsverantwortung in ihren Gemeinden
übernehmen und offen sind für das Wissen um

die Realität und Werkzeuge zur Interpretation
der Realität. Es nahmen aber auch Lehrpersonen,

Professorinnen von Hochschulen und
evangelische Seelsorgerinnen teil. Sie waren
daran interessiert, entweder ihre politische
Führungsqualitäten zu stärken, ihre theologische

Ausbildung fortzusetzen oder den
theologischen Diskurs in ihr Wissen der
Humanwissenschaften zu integrieren.

Paul Mathis

Befreiungstheologie als Musterbeispiel

interdisziplinärer Studien

Ich behandelte lateinamerikanische Theologie
einer ganz spezifischen Prägung: politische
Theologie und Theologie der Befreiung. Man
könnte den Kurs auch als Beitrag zur
Lateinamerikanistik betrachten, da die Befreiungs-
theologie bereits Teil des kulturellen Erbes
des Kontinents ist, ebenso wie beispielsweise
die Abhängigkeitstheorie oder Romane wie die
über den «Boom», Kunstwerke im Allgemeinen.

Beiträge, die immer geprüft werden sollten,

um den Prozess unserer Länder
(Lateinamerikas) zu kennen.

Motivation für dieses Angebot bildete
meine Überzeugung, dass Philosophie und
Bildung nicht verstanden werden können,
ohne religiöse Interpretationen zu
berücksichtigen. In Wirklichkeit ignorieren nämlich

die Sozial- und Geisteswissenschaften
Wesentliches, wenn sie die Theologie oder
die Analyse religiöser Phänomene ausblenden,

besonders in Peru, wo die Menschen tief
von religiösen Phänomenen geprägt sind. Die
Befreiungstheologie selbst ist ein Musterbeispiel

interdisziplinärer Studien. Daher erzeugt
die Anwendung ihrer Methode vielmehr eine
kritische Denkweise als eine weitere Theologie.

Dabei ist es notwendig, wirtschaftliche
und politische Aspekte aus wissenschaftlicher
Sicht zu bearbeiten und sich von ausschliesslich

politischer oder parteipolitischer
Meinung abzugrenzen. Das «Politische» in diesem
Kurs präsentierte ich als Angebot eines
Gesellschaftsprojekts, als Diskussion des Glaubens
im Lichte der aktuellen Probleme der sozialen,
wirtschaftlichen und kulturellen Ordnung, als
Definition der sozialen Beziehungen mit Blick
auf das Thema Macht. Der Glaube kann kein
vom Sozialen, vom Kulturellen, kurz gesagt
von wirtschaftlichen Ungerechtigkeiten (die
sich in der fehlenden Befriedigung der
elementaren Bedürfnisse äussern, die für ein
Gemeinschaftsleben grundlegend sind)
unabhängiger Akt sein.

Erwägungen 1/20 29



Das Theologische ist die Frage nach «Gott»,
ausgehend von diesem Kontext, nämlich
Lateinamerika und der Karibik, aber auch Mexiko (ein
Land, das geografisch nordamerikanisch,
kulturell aber lateinamerikanisch ist). Die politische

und die Befreiungstheologie entstanden im
Kontext der neokolonialen Abhängigkeit, einer
durch Militärdiktaturen und danach durch die
Anwendung des neoliberalen Modells geprägten

Zeit. Heute, mit den Versuchen, die Gesellschaft

zu transformieren, wird diskutiert, ob
ein solcher Diskurs angesichts eher postmoderner

Positionen weiterhin «gültig» ist, oder — in
anderen Worten - ob diese Art von Theologie
der Vergangenheit angehört, als emanzipatori-
sche Geschichte, die der für unseren Kontinent
(Lateinamerika) abgeleiteten Moderne-Koloni-
alität entsprach - einer Moderne-Kolonialität,
die vor allem Abhängigkeit, Unterentwicklung,
Ausbeutung, Elend bedeutete. Diese Einschätzung

soll kein Jammern sein, sondern beruht
auf historisch nachprüfbaren Fakten.

Theologie in der Gegenwart

Der konkrete politische Kontext in Peru ist
geprägt von politischem Fehlverhalten,
Korruption, Privilegien, Elitismus, Verbreitung
von Falschinformationen durch die Medien,
Aufrechterhaltung der Macht von Gruppen,
die ihre partikulären Interessen verteidigen,
indem sie sie so präsentieren, als ginge es um
die Allgemeinheit, Verteilung von Positionen

- neben in der Gesellschaft verbreiteten
Gewohnheiten, die diese Praxis fördern. Es
ist ein Netzwerk von Beziehungen, das die
Korruption aufrechterhält. Das Interesse, dies
zu analysieren, war auch in diesem Kurs zu
spüren. Zugleich wollte ich die Teilnehmenden

auch zum Nachdenken bewegen über das
Unbewusste der Menschen. Etwa die Gründe
für den Umstand, dass beträchtliche
Bevölkerungsteile immer wieder dieselben korrupten
Parteien wählen. So weckten das politische
Umfeld und seine Erforschung, in diesem Fall
vom Glauben her, bei den Teilnehmerinnen
den Wunsch, diese Themen im Kurs zu
diskutieren. Denn sie wollten die Möglichkeit
nutzen, sich über Lösungsansätze zu informieren,
sie zu «erlernen» und mit den eigenen
demokratischen und ethischen Praktiken des täglichen

Lebens in Verbindung zu bringen.
Eine Bewertung der Befreiungstheologie
und der vorgeschlagenen Themen wurde

ausgehend von den drei Autoren diskutiert:
Gustavo Gutiérrez, Rubem Alves und Franz
Hinkelammert. Die ersten beiden sind Initiatoren

dieser theologischen Strömung, katholisch

beziehungsweise evangelisch. Hinkelammert
hat die Befreiungstheologie in der
Auseinandersetzung mit Utopien, Mythen und dem
Thema des Subjekts neu ausgelegt. Zum Subjekt

zurückkehren bedeutete für ihn nichts
anderes, als den Humanismus der Praxis
zu leben, wie Karl Marx sagte, der mit dem
«Humanismus» von Jesus von Nazareth und
von Paulus von Tarsus übereinstimmt.

Bei aller Fokussierung auf diese drei
Personen hielt ich den Kurs offen für diejenigen,
die eine lateinamerikanische kritische Theologie

aus der Sicht von Theologinnen anregen
wollten. Es ging mir darum, die Befreiungstheologie

akademisch zu analysieren und
nicht dogmatisch anzugehen, als wäre sie eine
unwiderlegbare Wahrheit. Ich denke, dass
jeder menschliche, wissenschaftliche Diskurs
immer weiterführbar, hinterfragbar ist. Die
Teilnehmenden wurden eingeladen, diesen
Vorschlag kritisch zu hinterfragen. Das ist es
auch, was sich die Befreiungstheolog*innen
selbst gewünscht hätten.

Im Laufe des Kurses wurde zunächst die
Erwartung geäussert, den Standpunkt der drei
Autoren kennenzulernen. Ein Klassiker wie
Gustavo Gutiérrez lehrte von seinem Bereich
aus, theologische Reflexionen zu kontextua-
lisieren und an das gesellschaftliche Engagement

zu knüpfen. Rubem Alves, der zwar die
kulturelle Abhängigkeit und Entfremdung
der Dritten Welt betrachtete, aber kein eigenes

Kulturprojekt hatte, beschäftigte sich mit
Themen, die zu seiner Zeit und bis heute nicht
untersucht worden waren: das Verhältnis von
Theologie und Spiel, Theologie und Literatur,

Theologie und Ästhetik. Das ist auch als
Theopoetik bekannt, wo die Sprache für die
theologische Aufgabe wichtig ist, um die
Realitäten, die die Symbole der dominanten Kultur
darstellen, umzubenennen oder zu verwerfen.
Franz Hinkelammert seinerseits warnt vor den
Utopien, die moderne Gesellschaften
hervorgebracht haben. Er äussert sich sogar
selbstkritisch zur Idee des Reiches Gottes, die in der
Befreiungstheologie und anderen Theologien
eine wichtige Bedeutung einnimmt.

Viele Bücher derjenigen, die meine
Ausbildner waren, sind bereits Geschichte, aber
wir können Elemente hervorheben, die uns helfen

können, um Theologie in der Gegenwart
zu betreiben. Dies in einer Zeit, wo wir über
die Zukunft, die wir als Gesellschaft haben,
nur sehr unsichere Aussagen machen können.
Einige reden einer Deglobalisierung das Wort,
andere Sozialanalytiker*innen warnen vor
fanatischen Nationalismen. Hinzu kommen
Kriege, Völkermorde in verschiedenen Teilen

30 Erwägungen 1/20



der Welt, Medienmanipulation, Umweltzerstörung,

Armut und Unterentwicklung, die
bereits als Sackgasse betrachtet werden, die
die «freie Marktwirtschaft» und ihre «unsichtbare

Hand» nicht lösen konnten und auch in
Zukunft nicht zu lösen fähig scheinen.
Vielmehr wächst die Kluft zwischen Arm und
Reich. Und doch haben der Konsum und die
Verschwendung zugenommen.

Theologie der
menschlichen Hoffnung

Diese Themen wurden sehr intensiv präsentiert
und mit den Teilnehmenden diskutiert. Für die
meisten von ihnen waren es noch neue
Themen, die einen Beitrag leisten und die Werkzeuge

ergänzen konnten, mit denen sie die
Realität persönlich und als Bürgerinnen einer
grösseren Einheit, der Kollektive, ansprechen
und hinterfragen können. Die Inhalte halfen
ihnen, «zu denken» und «von sich selbst zu
sprechen», mit «Selbstwertgefühl» und ohne
«Komplexe», denn man spricht von «den
eigenen», von «unseren Problemen» und «der
Wiederherstellung» einer theologischen
Tradition, die «unsere» ist. Obwohl es manchmal

Angst verursacht, weil die Theologie der
Befreiung mit einem orthodoxen, fast fanatischen

Kommunismus assoziiert wird, was aber
daran liegt, dass es an Informationen über die
Ansätze dieser Theologie und weiteren
Hintergründen fehlt. Daher war es meine Absicht,
die Kategorien des Denkens oder des
theoretischen Rahmens der vorgeschlagenen Autoren

im Detail zu bearbeiten. Auf diese Weise
werden unbegründete Vorurteile aufgelöst, die
aus dem konservativen Flügel der Gesellschaft
kommen. Dieser qualifiziert alles, was nicht
neoliberale und kapitalistische Gesellschaft ist,
ohne weiteres als «rückwärtsgewandten
Kommunismus» oder sogar als «Zerstörung» der
herrschenden Ordnung ab. Dabei geht es bei
der Befreiungstheologie in Wahrheit vor allem
um eine Spiritualität der Emanzipation. Das
schien einzuleuchten.

Eine konkrete Praxis, die die Teilnehmenden

des Workshops in ihr Leben mitnehmen
könnten, besteht in der Deutung der Wirklichkeit

im Bewusstsein, dass diese nicht von einer
bestimmten Praxis zu trennen ist. Jede Praxis
ist beeinflusst von einer Weltanschauung. Und
diese ist notwendigerweise politisch, wobei
«politisch» in einem weiten Sinn verstanden
werden muss: als Ausdruck von subjektiv-objektiven

Standpunkten und Prägungen in einer
bestimmten Gesellschaft. Dort geht es um die
Verteidigung der Interessen als Lehrerinnen,

als Pastorinnen, als Bürgerinnen, die
Veränderungen und Vertiefungen in der «Wahrheit»
anstreben. Sie stehen dabei im Widerstreit
mit interessengeleiteten Massenmedien, die
die Wahrheit ganz anders oder falsch darstellen.

Gerade im Bereich der Bildung wird der
befreiende Diskurs geschätzt, der hilft bei der
Suche nach neuen Sprachen oder Sprachen der
Vergangenheit, die aber weiterhin funktionieren,

um Realitäten neu zu benennen. Ziel des
kritischen Denkens muss sein, auf der Grundlage

der Interessen von Gemeinschaften und
Kirchen, zu denen auch Bildungseinrichtungen
und Universitäten gehören, einen eigenen
Diskurs zu entwickeln. Einen Diskurs, der auch
weiterhin seine Gültigkeit in sich trägt, solange
er sich nicht vom konkreten Leben löst. Wenn
eine Theologie fokussiert und erklärt wird,
erzeugt sie anstelle von Ablehnung den Wunsch,
zu diskutieren und eine je eigene Vision
anzubieten, und zwar von jeder Person.

Um auf die Frage zurückzukommen, ob
diese Art von Theologie der Vergangenheit
angehört: Der humanistische Kern der
Befreiungstheologie ist weiterhin spürbar in einem
Diskurs, der auch praxisnah sein soll, der sich
um die Emanzipation dreht. Gott ist Mensch
geworden (nicht nur Mann, sondern auch Frau)
und begleitet ihn in seinem Befreiungspro-
zess in all seinen Aspekten: sozial, persönlich,
politisch. Der Gott des Lebens hat sich für den
Menschen entschieden, besonders für die, die
am meisten verachtet sind, denn die
Menschwerdung beginnt durch sie. So ist eine
Befreiungstheologie eine Theologie der menschlichen

Hoffnung, des Humanismus, des «ich lebe,
wenn auch du leben kannst», wie der südafrikanische

Bischof Desmond Tutu sagte, der in
seinem Land gegen die Apartheid kämpfte, oder
«ich bin, wenn auch du bist». Wir bekräftigen
gemeinsam und in Gemeinschaft das Leben.

O Juan Jacobo Tancara Charabe ist Theologe, Literatur¬
kritiker und Philosoph. Er stammt aus Chile, dem
auf 4600 Metern über Meer, nahe der peruanischen und
bolivianischen Grenze gelegenen Dorf Caquena,
und gehört der Aimara-Ethnie an. Sein Bildungsweg
führte über ein Lehrdiplom in Chile (Universität
Santo Tomas), ein Lizentiat in Literaturwissenschaften
in Bolivien (Universidad Mayor San Andres, La Paz),
einen Master in Theologie in Costa Rica (Universidad
Biblica de Latinoamerica - San José) und ein Doktorat
in Deutschland (Universität Bielefeld). Er arbeitete
als Dozent an verschiedenen Orten, unter anderem dem
ISEAT in La Paz und publiziert unter anderem zusammen

mit Franz Hinkelammert.
juanjacobo.tancara.comundo@gmail.com

O Einführung und Übersetzung aus dem Spanischen:
Paul Mathis, Comundo-Programmverantwortlicher
Peru und Bolivien.
paul.mathis@comundo.org

Erwägungen 1/20 31



Aus dem
Vorstand
Herzlich laden wir zu unserer
Jahresversammlung ein: Samstag, 13.

Juni 2020 im RomeroHaus Luzern,
ca. 8.30 bis 16.30 Uhr. Wieder
gestalten wir nacheinander die
Jahresversammlungen der TheBe,
der Religiösen Sozialist*innen
und der Freundinnen der Neuen

Wege und laden zu einem
gemeinsamen Mittagessen ein.
Danach wird der inhaltliche Teil in
Zusammenarbeit mit dem Institut
für Theologie und Politik (ITP) in
Münster DE gestaltet.

Im Zusammenhang mit dem
Thema dieser Erwägungen weisen

wir besonders auf diese beiden

Veranstaltungen im Rahmen
der Romerotage 2020 hin:

Tagung im
RomeroHaus Luzern.
Samstag, 21. März, 9.15—15.30 Uhr

Politisches Nachtgebet
zum 40. Todestag von
Oscar Romero in der
Peterskapelle Luzern
Dienstag, 24. März, 19.30 Uhr

Ostermärsche 2020
am Ostermontag,
13. April:
Ostermarsch Bern: 13.00-15.30
Uhr (ab Eichholz)
Internationaler Bodensee-
Friedensweg in Überlingen/D:
14.30-17.00 Uhr

Arbeitsgruppen

Frauen-Lesegruppe
«Feministische
Theologie»
Unsere feministisch-theologische
Lesegruppe trifft sich sechs Mal
im Jahr in Bern, neu im Haus der
Begegnung an der Mittelstrasse.
Im Moment lesen wir ein Buch von
Katajun Amirpur, Professorin für
Islamische Studien an der Universität

Hamburg. Sie hat iranische
Wurzeln und setzt sich als
muslimische Frau und Wissenschaftlerin

mit den Traditionen im Islam
auseinander und entwickelt neue
befreiungstheologische muslimische

Perspektiven. Das Buch ist
2013 erschienen: Den Islam neu
denken. Der Dschihad für Demokratie,

Freiheit und Frauenrechte.
In zweiter und dritter Auflage ist
es unter dem Titel erschienen:
Reformislam. Der Kampf für Demokratie,

Freiheit und Frauenrechte,
2018. Wir suchen noch nach
einem Buch zu Koranexegese aus
feministisch-befreiungstheolo -

gischer Sicht. Als weitere
Lektüremöglichkeit sehen wir auch eine
Auseinandersetzung mit der
Prozesstheologie. Etwa mit dem Buch

von Catherine Keller: Überdas
Geheimnis. Gotterkennen im Werden
der Welt. Eine Prozesstheologie,
2013. Theologinnen, die an
feministischer Befreiungstheologie
interessiert sind und sich mit anderen

Frauen austauschen möchten,
sind herzlich willkommen.
O Auskunft:

Eveline Gutzwiller Perren,
evgu@pe-gu.ch

Arbeitsgruppe
Kirche? NordSüd-
UntenLinks! (KNSUL)
Mitte November 2019 hat unser
Netzwerk gemeinsam mit der
Fachstelle OeME Reformierte

Kirchen Bern-Jura-Solothurn
zu einem Austausch eingeladen:
«Welche kirchlichen Hilfswerke
brauchen wir?» Die Fusionen von
Brot für alle und HEKS sowie Co-
mundo und Interteam stehen
bevor. Als Kirche können wir uns nur
auch als prophetische und politische

vorstellen. Bei den fast vierzig

Teilnehmenden kam eine
beeindruckende Fülle an Erfahrung
und Kompetenz in Sachen Diako-
nie und Entwicklungszusammenarbeit

zusammen. Angesichts der
immensen globalen Herausforderungen

geht es nicht nur mehr
darum, Benachteiligte zu unterstützen,

sondern Programmarbeit
noch intensiver mit politischer
Arbeit zu verbinden. Beides muss
gleichzeitig getan werden. Der
Spendenmarkt ist knallhart und
die DEZA unter der neuen
politischen Führung viel bedrängender

geworden: Hilfswerke dürfen
noch sensibilisieren, aber
möglichst keine Politik machen.

O Nächstes Treffen:
Kirche und Klima, Mittwoch,
22. April, 17.30-20.30 Uhr,
Brot für alle, Bürenstrasse 12,
Bern

Kontakt: Stephan Tschirren,
tschirren@bfa-ppp.ch.

Redaktion
Peter Zürn,
peter.zuern@swissonline. ch

Administration
TheBe, Postfach 4203, 6002 Luzern
info@thebe.ch, www.thebe.ch

Theologische Bewegung
für Solidarität und Befreiung

Abopreis
Das Journal der Theologischen
Bewegung für Solidarität und
Befreiung erscheint zwei Mal
im Jahr - im März und September
als Beilage der Neuen Wege.
Das Abonnement ist Bestandteil
der Mitgliedschaft der TheBe.

Mitgliedschaft
Wollen Sie Mitglied der Theologischen

Bewegung für Solidarität
und Befreiung werden? Schicken
Sie ein E-Mail mit Ihrer Adresse
an info@thebe.ch.
Der Mitgliederbeitrag liegt
bei Fr. 30.-, der Solidaritätsbeitrag
bei Fr. 50.-.

32 Erwägungen 1/20




	Erwägungen 1/2020 : Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung. Lernprozesse : neue Wege, Kirche zu sein

