
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 12

Artikel: Verwegene Hoffnung auf namhafte Auferweckung

Autor: Frettlöh, Magdalene L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verwegene
Hoffnung auf

namhafte
Auferweckung

Magdalene L. Frettlöh

«Uns bleibt als Einziges der Name,
Ein Wunderklang für lange Zeit -

Aus meinen Händen nimm als Gabe
Den Sand, der zu dir weitereilt.»

Ossip Mandelstam1

Gottes Versprechen, uns bei
unserem Namen aus dem Tod ins
Leben zu rufen, begründet die
Hoffnung, dass wir uns durch den
Tod hindurch nicht verloren
gehen. Unsere Lebensgeschichten
bleiben namentlich notiert.
Das mahnt uns, hier und heute
unsere Namen zu achten und sie
in Ehren zu halten.

Die Bibel kennt keine Unsterblichkeit der Seele,
denn der ganze Mensch stirbt. Die Spaltung des
Menschen in Leib, Seele und Geist ist biblischer
Anthropologie fremd. Das, was Martin Luther
mit «Seele» übersetzt hat, ist ein Körperteil:
die Kehle, mit der wir Atem schöpfen, durch
die wir Speisen und Getränke zu uns nehmen.
Und weil wir ohne dies nicht lebensfähig sind,
kann die «Seele» auch für die ganze Person als
lebendiges Wesen stehen.

Wenn aber der Tod den ganzen Menschen
trifft, wo bleibt dann unser gelebtes Leben?
Und wie kann es, wenn wir auf ein Leben nach

dem Tod im Angesicht Gottes hoffen, Kontinuität

zwischen diesem vergänglichen und
jenem bleibenden Leben geben? Wie kann
unsere Identität durch die radikale Zäsur des
Todes hindurch bewahrt werden? Wie werden
unsere irdischen Lebensgeschichten der
Vergänglichkeit, Vergeblichkeit und Vergleich-
gültigung entzogen?

Fragen wie diesen können wir uns nur
im Sprechakt der Hoffnung nähern und
tastende Antworten zu geben versuchen. Mein
Antwortversuch kreist um das grosse Gewicht,
das Namen, Eigennamen in der biblischen
Tradition haben.

Aufgeweckt mit
einem namentlichen

Weckruf Gottes
Auferweckung - so meine begründete Hoffnung

- wird Ereignis durch einen göttlichen
Weckruf, der aus dem Tod ins Leben ruft. Dieser

Weckruf ergeht als Namensruf, als
Gerufenwerden beim Eigennamen. Namen aber sind
nach biblischem Zeugnis verdichtete Lebens-
geschichten. Wer uns beim Namen nennt,
spricht uns damit auf unser Lebensnarrativ an.
Mit dem in der Auferweckung neu zugesprochenen

Namen empfangen die Auferweckten
ihre je unverwechselbare, einzigartige
Lebensgeschichte wieder. Aber nicht einfach die alte
Geschichte, das alte Leben, sondern ein
schöpferisch von Gott verändertes, ein geheiltes
Leben: «Es ist noch nicht erschienen, was wir
sein werden» (1. Johannes 3,2), aber dann wird
es offenbar. Dann, wenn Gott uns mit unserem
Namen unser Leben so zurückgibt, dass wir
eine neue Sicht darauf gewinnen, dass wir uns
mit anderen Augen sehen - im Licht der Gnade.

An die Stelle der Vorstellung einer unsterblichen

Seele tritt in dieser Hoffnung der bei
Gott erinnerte Name. Genauer: der ins himmlische

Buch eingeschriebene Name: «Schreib
den Namen, den wir geben, in dein Buch zum
ewgen Leben» (Reformiertes Gesangbuch,
Lied 174,4), heisst es in einem Tauflied. Dass
bei der Taufe der Name des Täuflings laut
genannt wird, zielt nicht nur darauf, dass die
Gemeinde ihn hört, sondern soll auch bewirken,

dass Gott ihn sich merkt, ihn ins himmlische

Lebensbuch einträgt.

Namentliche Neuschöpfung
aus dem Tod

Die metaphorische Rede von der Auferweckung
der Toten, die erst ihre Auferstehung ermöglicht,

impliziert einen von aussen kommenden

Neue Wege 12.20 9



Weckimpuls. Dieser Weckimpuls lässt sich als
Ruf Gottes verstehen, der das, was nicht ist,
ins Leben ruft: «Abraham glaubte angesichts
des Gottes, der die Toten lebendig macht und
das Nichtseiende ruft, dass es sei», schreibt
der Apostel Paulus der Gemeinde in Rom
(Römer 4,17). Auferweckung ist Neuschöpfung.

Indem das Nichtseiende die Adresse dieses

Rufs ist, wird deutlich, dass der Ruf selbst
das Gerufene schafft. Es gibt auf Seiten der
Toten keinen Anknüpfungspunkt, an den der
göttliche Weckruf adressiert werden könnte.
Allein der Namensruf Gottes macht die Toten
ansprechbar. Denn beim Namen genannt, werden

sie lebendig und nehmen sich als namhafte

Menschen wahr.
In der einfachen Gottesrede des Kirchenliedes

finde ich die Analogie von göttlichem
Schöpfungs- und Auferweckungsruf und
ebenso die Identifikation des Weckrufs aus
dem Tod als namentliche Anrede: «Gott hat
das erste Wort. / Eh wir zum Leben kamen, /
rief er uns schon mit Namen / und ruft uns fort
und fort.» «Gott hat das letzte Wort. / Er wird
es neu uns sagen / dereinst nach diesen Tagen /
im ewgen Lichte dort» (Reformiertes Gesangbuch,

Lied 260,2.4).
Der wiederholte Namensruf ist hier als

Urwort der Kommunikation Gottes mit dem
Menschen entdeckt, und Gottes Kenntnis
aller Namen wird zum Inbegriff der Erlösung:
«Dann stehen Mensch und Mensch zusammen

/ vor eines Herren Angesicht, / und alle,
alle schaun ins Licht, / und er kennt jedermann
mit Namen» (Reformiertes Gesangbuch, Lied
375,8). Weil ihre Namen bei Gott bekannt sind,
wird keine*r der Namensträger*innen vergessen

werden und verloren gehen.
Auch die Erschaffung nichtmenschlicher

Kreatur wird als Namensruf inszeniert: «Weisst
du, wie viel Mücklein spielen / in der heissen
Sonnenglut, / wie viel Fischlein auch sich
kühlen / in der hellen Wasserflut? / Gott
der Herr rief sie mit Namen, / dass sie all
ins Leben kamen, / dass sie nun so fröhlich
sind ...» (Reformiertes Gesangbuch, Lied
531,2). Dass Gott selbst die unzählbare Menge
der Mücken und Fische namentlich ins Leben
rief, soll bei den in diesem Abendlied angeredeten

Kindern (und nicht nur bei ihnen!) die
Gewissheit wecken: «Gott im Himmel hat an
allen / seine Lust, sein Wohlgefallen; / kennt
auch dich und hat dich lieb ...» (Reformiertes
Gesangbuch, Lied 531,3). Namentliche Kenntnis

impliziert Interesse und Aufmerksamkeit,
Achtung und Zuneigung.

Der Rufname
als geschenkte Identität

Gott ruft durch die Nennung des Rufnamens
aus dem Tod ins Leben. Was aber hat es mit
dem Namen auf sich, dass ihm diese Bedeutung
zukommt? Warum nicht Trompeten- und
Fanfarenklänge, sondern der göttliche Namensruf?
Es ist die enge Verknüpfung von Name und
Person, Name und Lebensgeschichte, Name und
«Identität», die dem Rufnamen diese prominente

Rolle einbringt. Nach biblischem
Wirklichkeitsverständnis sind Namen gerade nicht
«Schall und Rauch», sondern dem «Namen
hängt an, woraus, wofür und woraufhin einer
lebt, was sein Leben ausmacht und ausdrückt. So
wird er zum Kennmal der Person, zur Abbreviatur

der Wege und Umwege, der Aufbrüche,
Entdeckungen und Konflikte, die sie [...] geprägt
haben.»2 Namen entziehen sich jeder Definition.

Ihre Bedeutung liegt in der Geschichte und
den Geschichten, die sie erzählen.

Repräsentiert der Name die Identität des

Menschen, dann verweist die Namensgebung

wie die Anrede mit dem Rufnamen auf
geschenkte Identität. In der Gabe des Namens
spricht sich das Gegebensein des Daseins aus.
Führt der Namensruf der Auferweckung zur
Selbsterkenntnis, erkenne ich mich im Hören
auf den mir zugerufenen Namen wieder und neu
zugleich, so ist die dabei wahrgenommene Identität

keine selbstkonstituierte. Sie wird empfangen

im Rufnamen und bewährt sich im Antworten

auf die namhafte Anrede. Identität ist Gabe.

Der Eigenname
als fremder Name

Meinen Namen haben mir andere gegeben.
Bevor ich ihn selbst nennen, mich mit ihm
vorstellen kann, bin ich benannt und genannt worden.

Bevor ich mir einen Namen machen (oder
auch - wie es heute so marktförmig heisst - mit
meinem guten Namen bezahlen) kann, habe ich
ihn immer schon empfangen. Eigenname ist er
zunächst, indem er zugeeigneter Name ist. Die
Aneignung beginnt mit der Annahme des fremden

Namens, mit dem ich mich vertraut machen,
in den ich vielleicht auch erst hineinwachsen
muss. Ganz wird er dabei seine Fremdheit wohl
nie verlieren. Der Namensruf ist Anrede, die
Benennung dagegen ein Bereden, das ohne
Gabe auskommt und auf keine Antwort aus ist.

Der Rufname hat identifizierende Kraft, was
sich schon darin zeigt, dass wir uns durch einen
namentlich adressierten Gruss deutlicher
angesprochen und mehr beachtet fühlen als durch
ein blosses «Guten Tag! » oder «Tschüss! ». Der

10 Neue Wege 12.20



Eigenname wäre unterbestimmt, wenn er als
blosses Pars pro Toto der Person gelten würde,
geht der Name doch selbst aufs Ganze. Dies
zeigt sich insbesondere in der Kommunikation
Liebender. Sie kann sich bisweilen im Aussprechen

des Namens des/der Anderen erschöpfen
und sagt darin alles: «Zwei Menschen, die sich
lieben, hängen über alles an ihren Namen.»3
Wo mir mein eigener Name zugesagt wird,
werde ich, die ich mir als Liebende enteignet
bin, mir selbst wieder zugeeignet. Mehr noch:
Mit der Nennung meines Namens empfange
ich mich anders zurück, als ich mich selbst
bisher gekannt habe. Der eigene Name klingt
auf einmal anders, er wird zum versprochenen
Namen, zum Versprechen. Mit Namen erkannt
und benannt, werde ich mir anders kenntlich,
als wenn ich mich selbst namentlich bekannt
mache - eine bedenkenswerte Fremderfahrung
mit dem Ffgennamen.

Beim neuen Namen oder
neu beim Namen gerufen werden?

Wenn die durch den Tod hindurch bei Gott
aufbewahrte «Identität» uns im Namensruf
der Auferweckung als von Gott verwandelte

zugeeignet wird, wirft dies die Frage auf, ob
der Name, bei dem Gott uns ruft, unser
irdischer Rufname oder ein neuer Name ist. Macht
die Verheissung «Siehe, ich mache alles neu!»
(Apokalypse 21,5) vor dem Namen Halt?

Nun gibt es biblische Spuren einer neuen
Namensgebung, der Verleihung eines ewigen
Namens. So verheisst der Gott Israels in Jesaja
56,4 f. «den Eunuchen, die meine Sabbate halten

und wählen, woran ich Gefallen habe», er
gebe ihnen «in meinem Haus und in meinen
Mauern Denkmal und Name [hebräisch: jad
waschem], was mehr ist als Söhne und Töchter.
Einen ewigen Namen werde ich ihnen geben,
der nicht getilgt wird.» Ebenfalls in die Ankündigung

einer neuen Heilszeit, in der Gottes
Gerechtigkeit universal hervorbrechen wird,
gehört die Verheissung in Jesaja 62,2b: «... du
wirst mit einem neuen Namen benannt werden,
den der Mund Adonajs bestimmt.»

Die Verheissung eines neuen Namens wird
vorweggenommen in Namensänderungen
mitten im Leben, etwa in der Umbenennung
Jakobs in «Israel», wie sie Jakob im nächtlichen

Kampf am Jabboq von seinem anonymen

Gegner zugesagt wird: «Du sollst nicht
mehr Jakob heissen, sondern Israel, denn du
hast mit Gott und mit Menschen gestritten und



hast gesiegt» (Gen 32,29). Auch hier
korrespondieren (verheissene) Namensgebung und
die Erfahrung von Neuanfang mitten im Leben.

Neben diese verheissungsvoll auf die
gottverdankte neue Identität verweisende Gabe
eines neuen oder eines anderen Namens treten

Bilder der Arbeit am irdischen Namen. Sie
versuchen Bewahren und Verändern, Kontinuität

und Bruch zusammenzubringen. Nach diesen

Bildern begegnet uns im Auferweckungsruf
unser jetziger Name als neu geschaffener. Es
geht um Schöpfungsarbeit am Namen selbst.

Göttliche Arbeit
am Eigennamen

Die Bedeutung des Namens für die als
Neuschöpfung erhoffte Auferweckung geht nicht
auf im Namensraf. Auch andere Metaphern
sind schwanger mit dem Gewicht des Namens
für eine Neukonstituierung unseres Lebens, die
nicht unser eigenes Werk ist.

Seit ich mich mit der Bedeutung der Namen
für eine Hoffnungslehre beschäftige, begleitet
mich ein Bild, das Epitaph des Iacob Rosen-
wirth, der -1715 in Nürnberg verstorben - auf
dem dortigen Johannesfriedhof beerdigt ist:
Über einem barocken, mit dem Namen des

Verstorbenen spielenden Dreizeiler: «Hier
ruht, wer wol den Lauff vollführt, / bis dieser
Erden Dornen Bürd / zu milden Himmelsrosen
wird» findet sich ein geschmiedetes Bild: ein
Haufen ineinander verhakter und wirr
durcheinanderliegender Buchstaben, die so kein
lesbares Wort ergeben. Lesen lassen sie sich nur,
weil wir wissen, dass unter dieser Platte Iacob
Rosenwirth beigesetzt wurde.

Es ist sein Name und mit diesem seine Identität,

die hier in ihre Einzelteile auseinandergefallen

ist, wie ein Mensch nach seinem Tod
verfällt. Das Buchstabendurcheinander setzt
die Vergänglichkeit irdischen Lebens ins Bild.
Doch die hat hier nicht das letzte Wort. Denn es
gibt zwei kleine Engel, die sich an dem
Buchstabenhaufen zu schaffen machen und aus ihm
bereits ein «I», die Initiale des Namens Iacob,
herausgesucht und aufgerichtet haben. So ist
ein Anfang der Zusammenfügung des Namens
(von) Iacob Rosenwirth gemacht.

Es sind die Engel, die in einigen Traditionen

auch als Schreiber*innen des
himmlischen Lebensbuches gelten, die hier als
Botinnen Gottes und Mittler zwischen der
himmlischen und irdischen Welt den Namen
Iacob Rosenwirth(s) neu zusammenfügen. Das
lese ich zum einen als Hinweis darauf, dass



unsere Identität bei Gott aufbewahrt wird,
dass die Kontinuität diesseits und jenseits
des Todes allein im göttlichen Gedächtnis
unserer Namen und damit unserer Lebensge-
schichte(n) verbürgt wird. Gott hält zusammen,
was für uns auseinanderfällt. Gott bewahrt, was
unsererseits zerfällt. Mit ihrem neu
zusammengefügten und aufgerichteten Namen
empfangen sich die Auferweckten von Gott zurück.
Bei Gott ist ihr Leben durch den Tod hindurch
gerettet und aufgehoben.

Zum anderen sehe ich im Buchstabengewirr
auch ein Sinnbild für das, was in unserem
irdischen Leben durcheinander und in Verwirrung
geraten ist. Das Ordnen der Buchstaben zur
Neukomposition des alten Namens wäre dann
das Versprechen, dass Gott in Ewigkeit nicht
nur unser Leben neu zusammenfügt, sondern
auch zurechtbringt. So gelesen enthielte Iacob
Rosenwirths Epitaph nicht die Verheissung auf
Wiederherstellung des alten Lebens, sondern
auf Neuschöpfung - einer Neuschöpfung, die
sich am gelebten und bei Gott erinnerten Leben
ereignet und die diesem Gerechtigkeit widerfahren

lässt. Eine Neuschöpfung, die nichts und
niemanden verloren gibt, die verwandelt, statt
zu zerstören, in der Gottes Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit untrennbar zusammengehören.

Wenn es denn unser irdischer Eigenname ist,
den Gott neu zusammenfügt, dann wird auch
dieser uns noch einmal in einem neuen Licht
erscheinen, als ob es ein neuer Name wäre... •
O Magdalene L. Frettlöh, *1959, ist seit 2011 Professorin

für Systematische Theologie/Dogmatik und
Religionsphilosophie an der Theologischen Fakultät der
Universität Bern,

o Literatur:
Magdalene L. Frettlöh: Namhafte Auferweckung.
Tastende Annäherung an die eschatologische Funktion
des Eigennamens. In: Magdalene L. Frettlöh, Andreas
Krebs, Torsten Meireis: Tastend von Gott reden.
Zürich 2013, S. 73-127.

Reformiertes Gesangbuch: Gesangbuch der
evangelischreformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz.
5., aktualisierte Auflage, Basel/Zürich 2019.

1 Ossip Mandelstam: Vier Gedichte fürMarina Zwetajewa.
In: Marina Zwetajewa, Ossip Mandelstam:
Die Geschichte einer Widmung. Gedichte undProsa.
Aus dem Russischen übertragen, hrsgg. und mit
einem Nachwort-Essay versehen von R. Dutli, Zürich
1994, S. 35.

2 Christian Link: Die Spur des Namens. Zur Funktion
und Bedeutung des biblischen Gottesnamens. In:
Christian Link: Die Spur des Namens. Wege zur
Erkenntnis Gottes und zurErfahrung der Schöpfung.
Theologische Studien. Neukirchen-Vluyn 1997, S.44.

3 Walter Benjamin: Einbahnstrasse. In: T. Rexroth
(Hrsg.): Gesammelte Schriften IV/1, Frankfurt a. M.
1980, S. 119.

-> Aus: JurgaVilè /LinaItagaki:
Sibiro Haiku. Eine Graphic
Novel aus Litauen. Basel 2020.

Siehe Text Seite 3.

Neue Wege 12.20 13



jDie ZeiT 3CHLLCH dahin wie auf Ua^rre.

Nur UeiLiGißeND wuRoe da* Ja.HR GezÄHLT.

Auel ANoeRe veRßLAim wie ßucniTAteN iN eiNew

a.LreN scHReißHeFT.

VJieoeR eiN HeULGAßeND. VJiR lerzreN uni a,N oeN

GRcfjbeN Tüch. fAiueN uni an DeN HÄNDeN, Die rau
WAReN von DeR K&LJe und DeR icnweReN ARß>eiT.

\jiR eRiNNeRreN uni: In LJUAUtN WAReN wiR aM

HeitiGeN Af>gnd iN DeN Stall GeGANGeNt um j)ie^
TieRe iN DeR t^eNicneNiPRACHe

^

RtDtN ZU HÖReN.

UeiLiGAßßND iJT ÜßeR&LL

HeiLiGAßeND. In SißiRieN najreN
wiR eiNeN eiNziGeN F'uch auf Dew Tuch. ER Muiue
FOr a.ue ReicneN. Die zwölf AßGeLuricHreN GRäreN

lAMnecreN wiR. das GAß FUCHMeHL für eiNe gut
^

Suppe. JleueR KRünec zäHLTe.







BeR HeiLiGAßeNO wa,R aufgelöst und da/alt wieoeR
EIN Jahr &ßGE6CHLÖHEN. TiCK TZCKi TiCK TACK.

" OLE ZEIT VERGING. M'iELLElCHT ZUN\ GUTEN.
* \JÖT TAK - 10 L4T DA6.

155


	Verwegene Hoffnung auf namhafte Auferweckung

