Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 12

Artikel: Eine Kultur der Demut

Autor: Moser, Geneva / Gumuay, Kibra
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Kultur
der Demut

Neue Wege-Gesprach mit Kiibra Gimusay
von Geneva Moser

Die eigene Perspektive absolut
zu setzen, ist Mitursache fiir
Diskriminierung. Wie konnte
dagegen ein «Benennen in
Demut» aussehen? Ein Gesprich
iiber die Sehnsucht nach einer
Sprache, die Menschen nicht auf
Kategorien reduziert, sondern
ein gemeinschaftliches Denken
ermoglicht.

w Sie beschreiben in Sprache und Sein, wie
Ihnen Ihr Grossvater lhren Namen gegeben
hat. Er hat Ihnen als neugeborenes Baby
den Namen eingefliistert, und gleichzeitig
erfolgte ein Gebetsruf. Was bedeutet
lhnen lhr Name?

k¢ Ich habe dieses Erlebnis mit meinem Gross-
vater erst verstanden, als ich das Gleiche bei mei-
nen Geschwistern erlebt habe. In dem Moment,
in dem einem Neugeborenen der Name ein-
gefliistert wird, wird der Gebetsruf gespro-
chen. Auf diesen Ruf hin wird aber kein Gebet

Neue Wege 12.20

verrichtet. Dieses Gebet wird erst am Grab des
Verstorbenen gesprochen. Gebetsruf und Gebet
bilden die Verbindung von Leben und Tod, sie
schliessen die Klammer. Deshalb hat ein Name
fiir mich mit Geburt und Tod zu tun: Es ist das
Erste, was ein Kind ins Ohr gefliistert bekommt,
und begleitet einen Menschen auf seiner Reise
bis in den Tod. Namen prigen Menschen. Men-
schen identifizieren sich mit ihrem Namen.

nw Und was bedeutet Ihr Name konkret?

k¢ Mein Name bedeutet «gross und bedeu-
tend» [lacht]. In meiner Pubertit beschloss
meine Mama, ihn zu wechseln. Sie meinte, dass
ich seine Bedeutung zu ernst ndhme. Wir haben
lange gesucht. Fand ich einen Namen, wollte
sie einen andern und umgekehrt. Am Ende ist
nichts davon hingen geblieben, und niemand
hat mich anders benannt. Wir sind bei Kiibra
geblieben. Mein Madchenname Yiicel bedeutet
«werde grosser». Mein Name war also: «gross
und bedeutend, werde grosser» [lacht].

mw Namen kdnnen ein Programm in sich
tragen, eine Herkunft oder ein Geschlecht
signalisieren. Kann ein Name auch
einengen oder, wie Sie es in Sprache und
Sein formulieren, ein Kifig sein?

k¢ Mein Bezug zu meinem Namen ist nicht
besonders emotional, auch weil er mich nie
eingeengt hat. Die Bedeutung ist hier den meis-
ten nicht bekannt. In der Tiirkei konnte man
viel mehr iiber Klasse und Geografie aus dem
Namen lesen als hier. Jenseits einer vermeintli-
chen Zugehorigkeit zu einem bestimmten Land
sagt dieser Name nicht viel iiber mich aus. Durch
die Aneinanderreihung von «ii» markiert er mich
als tiirkeistimmig. Namen werden zu Kéfigen,
wenn wir den Namen eines Menschen lesen und
zu wissen glauben, wer dieser Mensch sei, bei-
spielsweise weil wir eine bestimmte Klasse, eine
bestimmte Kultur oder eine bestimmte Religion
mit diesem Namen assoziieren. Ich habe atheis-
tische Freunde, die Mohammed heissen. Das
kann sich schon wie ein Kifig anfiihlen. Aberich
weiss auch, dass viele ihren Namen stolz tragen
konnen und ihn mit anderer Bedeutung fiillen.
Sie akzeptieren die Bedeutung, die andere einem
Namen geben, nicht zwingend als einzige M6g-
lichkeit der Interpretation. Die Bedeutung eines
Namens ldsst sich ausweiten und mit eigener
Bedeutung fiillen. Wir haben Werkzeuge an der
Hand, um die Wande dieser Kifige einzureissen
oder um Tiiren einzubauen und beim Heraustre-
ten deutlich zu machen, dass sich dahinter etwas
ganz anderes verbirgt als vermutet.

5



w Warum sind kollektive Zuschreibungen
so problematisch?

ks Die allerwenigsten kollektiven Zuschrei-
bungen sind an und fiir sich negativ, sondern
Tatsachenbeschreibungen, die aber mit nega-
tiven Assoziationen, Inhalten und Bedeutun-
gen verkniipft sind. Wenn wir glauben, wir hit-
ten Menschen abschliessend verstanden, weil
wir sie der korrekten Kategorie zugeschrieben
haben, und mit diesem Absolutheitsanspruch
an die Welt herangehen, dann werden Katego-
rien, die wir zum Uberleben brauchen, zum
abschliessenden Bild der Welt. Wenn wir glau-
ben, wir hitten die Welt verstanden, obwohl
die allermeisten Fragen nicht beantwortet sind.
Wenn wir aufhéren zu staunen. Wenn wir auf-
horen, uns iiberraschen zu lassen — und zwar
nicht durch Krassestes, Radikalstes, sondern
durch Kleinigkeiten. Wenn wir aber die Augen
offnen fiir alles, was sich jenseits unseres
Horizonts befindet, weil wir ein Bewusstsein
dafiir haben, dass wir einen begrenzten Hori-
zont haben, dann kénnen aus Kéfigen wieder
Riume werden und dann kénnen Kategorien
einfach nur Werkzeuge sein. Dann kann «der
Gefliichtete» oder «die Frau» oder «der Ost-
deutsche» oder «die Migrantin» einfach eine
Tatsachenbeschreibung sein und kein Kifig,
der Menschen nicht nur gesellschaftlich und
kulturell abwertet, sondern auch politisch.
Die Abwertung fiihrt ja auch dazu, dass ein
Mensch weniger verdient, bestimmte Rechte
nicht zugestanden bekommt, diskriminiert
wird, eine Wohnung nicht bekommt — eben
weil er dieser Kategorie zugeschrieben wird.
Daran konnen wir arbeiten.

w Wie genau? Wie kénnen wir kollektive
Zuschreibungen durchkreuzen?

k¢ Ich glaube im Kern — das hat sich fiir mich
bei der Recherche herauskristallisiert und
klingt vielleicht pathetisch —, dass vielen
Unterdriickungssystemen in unserer Gesell-
schaft ein Mangel an Demut innewohnt. Das
Patriarchat baut darauf auf, dass Manner glau-
ben, ihre Perspektive sei die Absolute, sie seien
der Standard, ihr Korper sei die Perfektion und
alles andere sei eine Fehlkonstruktion. Viele
Bereiche unserer Gesellschaft orientieren sich
am Mann, seiner Perspektive, seinem Korper.
Das reicht von der Medizin iliber das Design
unserer Mobiltelefone bis hin zu den Toilet-
ten. Diese Verabsolutierung der eigenen Per-
spektive ist ein eklatanter Mangel an Demut.
Mit etwas Demut wiirden wir den eigenen Blick
hinterfragen und den Blick anderer suchen,

6

hinzuziehen. Begreifen, dass wir auf sie ange-
wiesen sind, um der Realitit ndher zu kommen,
sie zu umfassen. Um die Welt umsichtiger zu
gestalten. Man wiirde ganz selbstverstandlich
fragen: Schliesst das Gebdude ohne Rampe,
das ich baue, Menschen aus? In dem Moment,
in dem eine Perspektive verabsolutiert wird,
verlieren andere Perspektiven ihren Geltungs-
anspruch — werden unterdriickt. Die Klima-
krise baut auf die Verabsolutierung der Per-
spektive des Menschen auf, der sich die Natur
zum Untertan macht. Der Kapitalismus, der
die Bediirfnisse einer Klasse Menschen iiber
alle anderen stellt und durch Abstraktion, Zah-
len und Wirtschaftstheorien die Ausbeutung
ganzer Lander, der Natur und der Menschen
rechtfertigt. Auch dem Rassismus wohnt der
Irrglaube inne, man kénne nichtweisse Men-
schen studieren, ihre Korper vermessen, iiber
sie urteilen, so als ob sie Pflanzen oder Tiere
waren, iiber deren Natur und deren Wesen man
Wissen aufbauen kann — wihrend der Mensch,
iiber den wir sprechen, vor uns steht und
genauso gut selber sprechen kénnte. Darauf,
auf der Verabsolutierung der weissen Perspek-
tive, baut Rassismus auf, und das trigt sich bis
heute weiter. Vielen Missstinden liegt dieser
Mangel an Demut und Perspektivbewusstsein
zugrunde. Es ist, wie Nietzsche einst schrieb:
Anderen die eigene Perspektive zu verordnen
ist eine «ldcherliche Unbescheidenheit».

w In meiner Biografie hatte die Kategorie
«Frau» eine ambivalente Wirkung: Einerseits
ist sie ein Kafig und verweist mich auf
einen bestimmten Platz in der Gesellschaft,
aber sie hat mich auch mobilisiert, mich
mit anderen Frauen zu verbiinden.

Am Beispiel der Jidin Margarete Susman
wird deutlich, dass die Diskriminierung
der Jidinnen und Juden sie auf ihre eigene
Tradition zuriickgeworfen und Tiliren geo6ff-
net hat, diese emanzipatorisch zu nutzen.

ks Unterdriickung kann ein Segen sein — das
klingt zynisch, ist aber wahr. Ein afroameri-
kanischer muslimischer Theologe sagte, dass
der Unterdriickung zwei Segen innewohnen:
Der erste Segen sei, dass man nicht der Unter-
driicker ist. Der zweite, dass man vorgefiihrt
bekommt, wie man nicht werden sollte. Mich
hat diese Sichtweise eine emanzipierte Her-
angehensweise zu den Umstdnden des Lebens
entwickeln lassen. Ausgrenzung und Diskrimi-
nierung konnen dazu fiihren, dass eine Frau
beispielsweise anfdngt, sich mit ihrem Frau-
sein zu beschiftigen, sich Wissen iiber ihren
eigenen Korper anzueignen: eine Bereicherung

Neue Wege 12.20



in einer Gesellschaft, in der wir uns strukturell
so viel mehr am Mann orientieren als an der
Frau. Ausgrenzung eroffnete mir den Reich-
tum der Perspektiven, die den vorherrschen-
den widersprechen. Ich sehe keine Bedrohung
darin, wenn mir jemand widerspricht, son-
dern erkenne, dass ich an der Grenze meines
Horizonts stehe und jetzt dank dieses Men-
schen den nichsten Schritt gehen kann. So
fiigen sich neue Bilder zusammen, und das ist
ein Geschenk. Gleichwohl wire natiirlich das
Ideal, dass man in einer Gesellschaft lebt, in
der man als Frau nicht zuerst ausgegrenzt wer-
den muss, um seinen Korper kennenzulernen,
dass man als jiidische Person nicht zuerst aus-
gegrenzt werden muss, um die eigene Religion
neu kennenzulernen, dass man nicht Gewalt
erfahren muss, um zu lernen, dass man nicht
gewalttitig sein will. In einer idealen Gesell-
schaft brauchte es all diese Dinge nicht, und
wir diirfen sie nicht beschonigen.

w  Wie hangen Sprachmacht und materielle
Voraussetzungen zusammen? Inwiefern
steht der Verwertungsprozess des Kapita-
lismus hinter Benennungen und
Zuschreibungen?

k¢ Derjenige, der publizieren und Worte mit
Bedeutung fiillen kann, der Worte in Umlauf
bringen kann, derjenige, der politische und
wirtschaftliche Hegemonie besitzt, der hat
Macht. Wir wiirden anders sprechen, wenn
wir die Welt durch die Augen eines armen Men-
schen betrachten wiirden. Wir wiirden Geset-
zesvorschlige anders bewerten und iiber unser
Bildungssystem anders urteilen. Genauso wiir-
den wir so manches Gebaude anders benennen,
wenn wir es mit den Augen eines Menschen, der
sich mit einem Rollstuhl fortbewegt, betrach-
ten wiirden. All diese Ubungen zeigen, wenwir
gemeinhin als Standard im Kopf haben und von
wem wir ausgehen. Interessant wird es aber in
Situationen, in denen die kulturelle Hegemonie
nicht den Menschen gehort, die wirtschaftliche
Macht haben.

w Sie haben den Begriff Demut ins Spiel
gebracht. Der Begriff hat einen religidsen
Anklang und wirkt ungewohnt in einer
sdkularisierten Sprache. Wo sehen Sie das
Potenzial einer religiésen Sprache und
auch einer Perspektive, die das Befreiende
und Emanzipatorische an Religion sieht?

ks Ich gewinne aus meiner Religiositit den
Antrieb, dass ich, auch wenn es niemand sehen
und anerkennen wiirde, bestiandig versuchen

Neue Wege 12.20




sollte, die Welt zu einer besseren zu machen.
Menschliche Anerkennung darf nicht mein
Antrieb sein. Religion hilft mir, mich loszul6-
sen von den Reaktionen anderer.

Ich beobachte, dass das menschliche Mit-
einander oft dadurch reguliert wird, ob etwas
justiziabel oder legal ist. Es gibt ein Streben
danach, das legal Machbare maximal auszu-
kosten und so viel zu tun, wie innerhalb die-
ser Grenzen moglich ist. So drehen sich viele
Diskussionen um Fragen wie: Darf man das
jetzt noch sagen? Oder: Soll das jetzt verbo-
ten werden? Es wird von Sprachpolizei und
Sprachverboten geredet. Fiir mich als religio-
sen Menschen — und das kann sicherlich auch
fiir nichtreligiose Menschen gelten — lautet
die Frage aber vielmehr: Wer mochte ich
sein? Wie kann ich respektvoll mit und iiber
Mitmenschen sprechen? Was ist mein Ideal,
und wonach mdchte ich streben? Auch wenn
es legal ist, einen Menschen auf der Strasse
anzurempeln, herablassend und arrogant zu
sein, ich wiirde das nicht tun wollen. Denn im
Islam gilt beispielsweise selbst ein Licheln
als eine gute Tat. Natiirlich kann Religion
auch zu etwas werden, wo es nur um Verbote
und strikte Reglementierungen geht. Aber
Religion kann auch Motivation sein, sich fir
eine bessere Welt einzusetzen. Mehr Gutes zu
tun als «notwendig».

w Wie erlernen wir diese Demut?

k¢ Ich wiinsche mir, dass wir eine Kultur ent-
wickeln, in der nicht diejenigen Menschen mit
Aufmerksamkeit und Anerkennung belohnt
werden, die durch die Welt gehen, als sei alles
schon fertig erklirt und absolut klar. Men-
schen, die vorgeben, sich durch nichts mehr
beeindrucken zu lassen. Sie haben schon alles
gesehen und durchdrungen. Stattdessen soll-
ten wir jene mit Aufmerksamkeit belohnen, die
mit einem Bewusstsein fiir ihre Begrenztheit
durch die Welt gehen. Menschen, die zweifeln,
zogern und auch mal sagen: Ich weiss es nicht.
Doch lass uns gemeinsam ergriinden, was die
Antwort sein konnte. @

Q Kiibra Giimiisay, *1988, studierte Politikwissen-
schaften in Hamburg und an der School of Oriental and
African Studies in London. Sie war Kolumnistin
der tageszeitung und beim Magazin bref. Mit diversen
Onlinekampagnen und ihrem Buch Sprache und Sein
(Berlin 2020) engagiert sie sich gegen Rassismus
und Sexismus und untersucht die Zusammenhénge
von Sprache und Herrschaft.

Neue Wege 12.20



	Eine Kultur der Demut

