
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 12

Artikel: Eine Kultur der Demut

Autor: Moser, Geneva / Gümüay, Kübra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Kultur
der Demut

Neue Wege-Gespräch mit Kübra Gümü§ay
von Geneva Moser

verrichtet. Dieses Gebet wird erst am Grab des
Verstorbenen gesprochen. Gebetsrufund Gebet
bilden die Verbindung von Leben und Tod, sie
schliessen die Klammer. Deshalb hat ein Name
für mich mit Geburt und Tod zu tun: Es ist das

Erste, was ein Kind ins Ohr geflüstert bekommt,
und begleitet einen Menschen auf seiner Reise
bis in den Tod. Namen prägen Menschen.
Menschen identifizieren sich mit ihrem Namen.

Nw Und was bedeutet Ihr Name konkret?

Die eigene Perspektive absolut
zu setzen, ist Mitursache für
Diskriminierung. Wie könnte
dagegen ein «Benennen in
Demut» aussehen? Ein Gespräch
über die Sehnsucht nach einer
Sprache, die Menschen nicht auf
Kategorien reduziert, sondern
ein gemeinschaftliches Denken
ermöglicht.

nw Sie beschreiben in Sprache und Sein, wie
Ihnen Ihr Grossvater Ihren Namen gegeben
hat. Er hat Ihnen als neugeborenes Baby
den Namen eingeflüstert, und gleichzeitig
erfolgte ein Gebetsruf. Was bedeutet
Ihnen Ihr Name?

kg Ich habe dieses Erlebnis mit meinem Grossvater

erst verstanden, als ich das Gleiche bei meinen

Geschwistern erlebt habe. In dem Moment,
in dem einem Neugeborenen der Name
eingeflüstert wird, wird der Gebetsruf gesprochen.

Auf diesen Ruf hin wird aber kein Gebet

kg Mein Name bedeutet «gross und bedeutend»

[lacht]. In meiner Pubertät beschloss
meine Mama, ihn zu wechseln. Sie meinte, dass
ich seine Bedeutung zu ernst nähme. Wir haben
lange gesucht. Fand ich einen Namen, wollte
sie einen andern und umgekehrt. Am Ende ist
nichts davon hängen geblieben, und niemand
hat mich anders benannt. Wir sind bei Kübra
geblieben. Mein Mädchenname Yücel bedeutet
«werde grösser». Mein Name war also: «gross
und bedeutend, werde grösser» [lacht].

nw Namen können ein Programm in sich
tragen, eine Herkunft oder ein Geschlecht
signalisieren. Kann ein Name auch
einengen oder, wie Sie es in Sprache und
Sein formulieren, ein Käfig sein?

kg Mein Bezug zu meinem Namen ist nicht
besonders emotional, auch weil er mich nie
eingeengt hat. Die Bedeutung ist hier den meisten

nicht bekannt. In der Türkei könnte man
viel mehr über Klasse und Geografie aus dem
Namen lesen als hier. Jenseits einer vermeintlichen

Zugehörigkeit zu einem bestimmten Land
sagt dieser Name nicht viel über mich aus. Durch
die Aneinanderreihung von «ü» markiert er mich
als türkeistämmig. Namen werden zu Käfigen,
wenn wir den Namen eines Menschen lesen und
zu wissen glauben, wer dieser Mensch sei,
beispielsweise weil wir eine bestimmte Klasse, eine
bestimmte Kultur oder eine bestimmte Religion
mit diesem Namen assoziieren. Ich habe atheistische

Freunde, die Mohammed heissen. Das
kann sich schon wie ein Käfig anfühlen. Aber ich
weiss auch, dass viele ihren Namen stolz tragen
können und ihn mit anderer Bedeutung füllen.
Sie akzeptieren die Bedeutung, die andere einem
Namen geben, nicht zwingend als einzige
Möglichkeit der Interpretation. Die Bedeutung eines
Namens lässt sich ausweiten und mit eigener
Bedeutung füllen. Wir haben Werkzeuge an der
Hand, um die Wände dieser Käfige einzureissen
oder um Türen einzubauen und beim Heraustreten

deutlich zu machen, dass sich dahinter etwas
ganz anderes verbirgt als vermutet.

Neue Wege 12.20 5



Nw Warum sind kollektive Zuschreibungen
so problematisch?

Ks Die allerwenigsten kollektiven Zuschreibungen

sind an und für sich negativ, sondern
Tatsachenbeschreibungen, die aber mit negativen

Assoziationen, Inhalten und Bedeutungen

verknüpft sind. Wenn wir glauben, wir hätten

Menschen abschliessend verstanden, weil
wir sie der korrekten Kategorie zugeschrieben
haben, und mit diesem Absolutheitsanspruch
an die Welt herangehen, dann werden Kategorien,

die wir zum Überleben brauchen, zum
abschliessenden Bild der Welt. Wenn wir glauben,

wir hätten die Welt verstanden, obwohl
die allermeisten Fragen nicht beantwortet sind.
Wenn wir aufhören zu staunen. Wenn wir
aufhören, uns überraschen zu lassen — und zwar
nicht durch Krassestes, Radikalstes, sondern
durch Kleinigkeiten. Wenn wir aber die Augen
öffnen für alles, was sich jenseits unseres
Horizonts befindet, weil wir ein Bewusstsein
dafür haben, dass wir einen begrenzten Horizont

haben, dann können aus Käfigen wieder
Räume werden und dann können Kategorien
einfach nur Werkzeuge sein. Dann kann «der
Geflüchtete» oder «die Frau» oder «der
Ostdeutsche» oder «die Migrantin» einfach eine
Tatsachenbeschreibung sein und kein Käfig,
der Menschen nicht nur gesellschaftlich und
kulturell abwertet, sondern auch politisch.
Die Abwertung führt ja auch dazu, dass ein
Mensch weniger verdient, bestimmte Rechte
nicht zugestanden bekommt, diskriminiert
wird, eine Wohnung nicht bekommt - eben
weil er dieser Kategorie zugeschrieben wird.
Daran können wir arbeiten.

Nw Wie genau? Wie können wir kollektive
Zuschreibungen durchkreuzen?

kg Ich glaube im Kern - das hat sich für mich
bei der Recherche herauskristallisiert und
klingt vielleicht pathetisch -, dass vielen
Unterdrückungssystemen in unserer Gesellschaft

ein Mangel an Demut innewohnt. Das
Patriarchat baut darauf auf, dass Männer glauben,

ihre Perspektive sei die Absolute, sie seien
der Standard, ihr Körper sei die Perfektion und
alles andere sei eine Fehlkonstruktion. Viele
Bereiche unserer Gesellschaft orientieren sich
am Mann, seiner Perspektive, seinem Körper.
Das reicht von der Medizin über das Design
unserer Mobiltelefone bis hin zu den Toiletten.

Diese Verabsolutierung der eigenen
Perspektive ist ein eklatanter Mangel an Demut.
Mit etwas Demut würden wir den eigenen Blick
hinterfragen und den Blick anderer suchen,

hinzuziehen. Begreifen, dass wir auf sie
angewiesen sind, um der Realität näher zu kommen,
sie zu umfassen. Um die Welt umsichtiger zu
gestalten. Man würde ganz selbstverständlich
fragen: Schliesst das Gebäude ohne Rampe,
das ich baue, Menschen aus? In dem Moment,
in dem eine Perspektive verabsolutiert wird,
verlieren andere Perspektiven ihren Geltungs-
anspruch - werden unterdrückt. Die Klimakrise

baut auf die Verabsolutierung der
Perspektive des Menschen auf, der sich die Natur
zum Untertan macht. Der Kapitalismus, der
die Bedürfnisse einer Klasse Menschen über
alle anderen stellt und durch Abstraktion, Zahlen

und Wirtschaftstheorien die Ausbeutung
ganzer Länder, der Natur und der Menschen
rechtfertigt. Auch dem Rassismus wohnt der
Irrglaube inne, man könne nichtweisse
Menschen studieren, ihre Körper vermessen, über
sie urteilen, so als ob sie Pflanzen oder Tiere
wären, über deren Natur und deren Wesen man
Wissen aufbauen kann - während der Mensch,
über den wir sprechen, vor uns steht und
genauso gut selber sprechen könnte. Darauf,
auf der Verabsolutierung der weissen Perspektive,

baut Rassismus auf, und das trägt sich bis
heute weiter. Vielen Missständen liegt dieser
Mangel an Demut und Perspektivbewusstsein
zugrunde. Es ist, wie Nietzsche einst schrieb:
Anderen die eigene Perspektive zu verordnen
ist eine «lächerliche Unbescheidenheit».

nw In meiner Biografie hatte die Kategorie
«Frau» eine ambivalente Wirkung: Einerseits
ist sie ein Käfig und verweist mich auf
einen bestimmten Platz in der Gesellschaft,
aber sie hat mich auch mobilisiert, mich
mit anderen Frauen zu verbünden.
Am Beispiel der Jüdin Margarete Susman
wird deutlich, dass die Diskriminierung
der Jüdinnen und Juden sie auf ihre eigene
Tradition zurückgeworfen und Türen geöffnet

hat, diese emanzipatorisch zu nutzen.

kg Unterdrückung kann ein Segen sein - das

klingt zynisch, ist aber wahr. Ein afroamerikanischer

muslimischer Theologe sagte, dass
der Unterdrückung zwei Segen innewohnen:
Der erste Segen sei, dass man nicht der
Unterdrücker ist. Der zweite, dass man vorgeführt
bekommt, wie man nicht werden sollte. Mich
hat diese Sichtweise eine emanzipierte
Herangehensweise zu den Umständen des Lebens
entwickeln lassen. Ausgrenzung und Diskriminierung

können dazu führen, dass eine Frau
beispielsweise anfängt, sich mit ihrem Frausein

zu beschäftigen, sich Wissen über ihren
eigenen Körper anzueignen: eine Bereicherung

6 Neue Wege 12.20



in einer Gesellschaft, in der wir uns strukturell
so viel mehr am Mann orientieren als an der
Frau. Ausgrenzung eröffnete mir den Reichtum

der Perspektiven, die den vorherrschenden

widersprechen. Ich sehe keine Bedrohung
darin, wenn mir jemand widerspricht,
sondern erkenne, dass ich an der Grenze meines
Horizonts stehe und jetzt dank dieses
Menschen den nächsten Schritt gehen kann. So

fügen sich neue Bilder zusammen, und das ist
ein Geschenk. Gleichwohl wäre natürlich das

Ideal, dass man in einer Gesellschaft lebt, in
der man als Frau nicht zuerst ausgegrenzt werden

muss, um seinen Körper kennenzulernen,
dass man als jüdische Person nicht zuerst
ausgegrenzt werden muss, um die eigene Religion
neu kennenzulernen, dass man nicht Gewalt
erfahren muss, um zu lernen, dass man nicht
gewalttätig sein will. In einer idealen Gesellschaft

brauchte es all diese Dinge nicht, und
wir dürfen sie nicht beschönigen.

ww Wie hängen Sprachmacht und materielle
Voraussetzungen zusammen? Inwiefern
steht der Verwertungsprozess des Kapitalismus

hinter Benennungen und
Zuschreibungen?

Ks Derjenige, der publizieren und Worte mit
Bedeutung füllen kann, der Worte in Umlauf
bringen kann, derjenige, der politische und
wirtschaftliche Hegemonie besitzt, der hat
Macht. Wir würden anders sprechen, wenn
wir die Welt durch die Augen eines armen
Menschen betrachten würden. Wir würden
Gesetzesvorschläge anders bewerten und über unser
Bildungssystem anders urteilen. Genauso würden

wir so manches Gebäude anders benennen,
wenn wir es mit den Augen eines Menschen, der
sich mit einem Rollstuhl fortbewegt, betrachten

würden. All diese Übungen zeigen, wen wir
gemeinhin als Standard im Kopf haben und von
wem wir ausgehen. Interessant wird es aber in
Situationen, in denen die kulturelle Hegemonie
nicht den Menschen gehört, die wirtschaftliche
Macht haben.

ww Sie haben den Begriff Demut ins Spiel
gebracht. Der Begriff hat einen religiösen
Anklang und wirkt ungewohnt in einer
säkularisierten Sprache. Wo sehen Sie das
Potenzial einer religiösen Sprache und
auch einer Perspektive, die das Befreiende
und Emanzipatorische an Religion sieht?

kg Ich gewinne aus meiner Religiosität den
Antrieb, dass ich, auch wenn es niemand sehen
und anerkennen würde, beständig versuchen

Neue Wege 12.20



w?
oeèsëre

W'
iife; • """' '

sollte, die Welt zu einer besseren zu machen.
Menschliche Anerkennung darf nicht mein
Antrieb sein. Religion hilft mir, mich loszulösen

von den Reaktionen anderer.
Ich beobachte, dass das menschliche

Miteinander oft dadurch reguliert wird, ob etwas
justiziabel oder legal ist. Es gibt ein Streben
danach, das legal Machbare maximal
auszukosten und so viel zu tun, wie innerhalb dieser

Grenzen möglich ist. So drehen sich viele
Diskussionen um Fragen wie: Darf man das
jetzt noch sagen? Oder: Soll das jetzt verboten

werden? Es wird von Sprachpolizei und
Sprachverboten geredet. Für mich als religiösen

Menschen - und das kann sicherlich auch
für nichtreligiöse Menschen gelten - lautet
die Frage aber vielmehr: Wer möchte ich
sein? Wie kann ich respektvoll mit und über
Mitmenschen sprechen? Was ist mein Ideal,
und wonach möchte ich streben? Auch wenn
es legal ist, einen Menschen auf der Strasse
anzurempeln, herablassend und arrogant zu
sein, ich würde das nicht tun wollen. Denn im
Islam gilt beispielsweise selbst ein Lächeln
als eine gute Tat. Natürlich kann Religion
auch zu etwas werden, wo es nur um Verbote
und strikte Reglementierungen geht. Aber
Religion kann auch Motivation sein, sich für
eine bessere Welt einzusetzen. Mehr Gutes zu
tun als «notwendig».

Nw Wie erlernen wir diese Demut?

kg Ich wünsche mir, dass wir eine Kultur
entwickeln, in der nicht diejenigen Menschen mit
Aufmerksamkeit und Anerkennung belohnt
werden, die durch die Welt gehen, als sei alles
schon fertig erklärt und absolut klar.
Menschen, die vorgeben, sich durch nichts mehr
beeindrucken zu lassen. Sie haben schon alles
gesehen und durchdrungen. Stattdessen sollten

wir jene mit Aufmerksamkeit belohnen, die
mit einem Bewusstsein für ihre Begrenztheit
durch die Welt gehen. Menschen, die zweifeln,
zögern und auch mal sagen: Ich weiss es nicht.
Doch lass uns gemeinsam ergründen, was die
Antwort sein könnte. •
O Kübra Giimiiçay, *1988, studierte Politikwissen¬

schaften in Hamburg und an der School of Oriental and
African Studies in London. Sie war Kolumnistin
der tageszeitungund beim Magazin bref. Mit diversen
Onlinekampagnen und ihrem Buch Sprache und Sein
(Berlin 2020) engagiert sie sich gegen Rassismus
und Sexismus und untersucht die Zusammenhänge
von Sprache und Herrschaft.

Neue Wege 12.20


	Eine Kultur der Demut

