
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 10

Artikel: Der Schwarzenbach-Komplex geht uns alle an!

Autor: Jain, Rohit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der
Schwarzenbach-

Komplex
geht uns alle an!

Rohit Jain

Die Black-Lives-Matter-Bewegung
im Sommer 2020 fiel in der
Schweiz mit dem Gedenktag an
die Ablehnung der
Schwarzenbach-Initiative vor fünfzig
Jahren zusammen. Wie lässt sich
eine kritische Erinnerung an das
Gastarbeiterregime als Ausgangspunkt

nehmen, um historische
Schuld aufzuarbeiten? Und wie
wird eine vielstimmige,
antirassistische Demokratisierung
gestärkt?

Vor einiger Zeit fragte ich meine Mutter, was
sie am Abend des 7. Juni 1970 gemacht habe.
Stirnrunzelnd meinte sie, dass sie und mein
Vater Radio hörten, um das Resultat der
sogenannten Schwarzenbach-Initiative zu erfahren.
Mit der Initiative der «Nationalen Aktion gegen
Überfremdung von Volk und Heimat» wollte ihr
Anführer James Schwarzenbach den
Ausländeranteil von 17 auf 10 Prozent reduzieren und

damit über 300 000 Menschen aus dem Land
spedieren. Ich weiss nicht, was mich stärker
erschauern lässt: die Ohnmacht Hunderttausender,

weil sie, wie meine Eltern, existenziell
dem Urteil anderer ausgeliefert waren, oder
die Anmassung dieser anderen, ein solches
Urteil fällen zu können. Mit 54 Prozent der
(männlichen) Stimmen wurde die
Schwarzenbach-Initiative knapp abgelehnt. Wie würde
die Schweiz aussehen, wenn die Initiative
angenommen worden wäre? Obwohl sie abgelehnt

wurde, war sie eine Machtdemonstration
sondergleichen. Es war klar, wer Herr im

Hause war!
Der Abstimmungskampf hat die Schweiz

nachhaltig verändert, und der traumatische
Moment des 7. Juni 1970 sitzt uns noch in
den Knochen. Die Auswirkungen, welche die
Schwarzenbach-Initiative und das Gastarbeiterregime

auf die knapp eine Million
Ausländerinnen und die Schweiz hatten, sind bis
heute weitgehend unerforscht und politisch
unbewältigt. Die Wunden aus jener Zeit sind
dabei mitnichten verheilt. Eine Seconda hat
mir erzählt, ihre Mutter habe bis zu ihrem
Tod bitter über die Heuchelei der «Schweizer»
geschimpft, die den Rassismus der 1960er und
1970er Jahre so schnell vergassen, um dann
die Italianità, den italienischen Lifestyle, zu
bejubeln. Andere Second@s wollten sich nicht
einbürgern lassen, weil sie sich erinnerten, wie
sie nicht in Geschäfte eingelassen oder verprügelt

wurden. Und dann gibt es noch diejenigen,
die als Kinder zum Teil jahrelang vor Behörden

und Nachbarn versteckt werden mussten,
weil der Familiennachzug verboten war. Diese
Geschichten leben unter uns zu Zehntausenden

und Hunderttausenden weiter in einem
stillen, unbekannten, fein verästelten Archiv
dieses Landes.

Warum erinnern -
und wie?

2020 machen Medien, zivilgesellschaftliche
Organisationen und Gewerkschaften auf den
50. Jahrestag der Ablehnung der
Schwarzenbach-Initiative aufmerksam. Als
schweizerisch-indischer Secondo sowie als
Sozialanthropologe mit Arbeitsschwerpunkten zu
Postkolonialismus und Migration freut mich
der öffentliche Wille zur Erinnerung an den
Abstimmungskampf von 1970. Als junger
Erwachsener war es für mich eine Offenbarung,

als ich von der Schwarzenbach-Initiative
las. Plötzlich hatten meine diffusen Erfahrungen

des Nicht-Dazugehörens eine Geschichte.
Ich realisierte, dass Rassismus in der Schweiz

Neue Wege 10.20 5



Rassis
der S

Tradition hat - genauso wie das Schweigen
darüber und das Vergessen. Generation um
Generation von jungen Menschen - mit und
ohne Rassismuserfahrung - müssen neu
erlernen und erfahren, dass Rassismus in der
Schweiz «wirklich» existiert.

Die Erinnerung an Schwarzenbach hat eine
besondere Bedeutung gewonnen durch die
gleichzeitigen weit- und schweizweiten Black-
Lives-Matter-Proteste. Genauso wenig wie die
historische Ungerechtigkeit im Gastarbeiterregime

hat die offizielle Schweiz ihre koloniale

Komplizität politisch anerkannt. Die
Statuen von David de Pury in Neuchâtel oder Alfred
Escher vor dem Zürcher Hauptbahnhof deuten
nur im Ansatz an, wie Schweizer Industrie und
Handel vom Kolonialismus profitiert hatten und
es bis heute tun. Und auch die Folgen von
Völkerschauen, Massenwerbungen für Kolonialwaren,

pseudowissenschaftlichen Forschungen

über «Rassen» sind bis heute greifbar. Die
damit verbreiteten Stereotypen wirken weiterhin

in Kinder- und Schulbüchern, an der Fas-
nacht, aber auch bei Racial Profiling oder bei
der Lehrstellensuche.

Das Zusammentreffen des Schwarzenbach-
Gedenkjahres mit der Forderung, koloniale

Denkmäler vom Sockel zu stossen, eröffnet
eine unerwartete Dringlichkeit, wie Erinnerung,

Rassismus und politische Transformation

zusammenhängen. Der deutsch-griechische
Autor Mark Terkessidis bringt es auf den

Punkt: «Das Auftauchen von Erinnerung hat
immer auch etwas mit Zugehörigkeit zu tun.
Die eigene Erinnerung artikulieren, ins Spiel
bringen, zum Einsatz machen, zur Beschwerde
nutzen, kann nur, wessen Zugehörigkeit zum
Gemeinwesen nicht zur Disposition steht.»
Umgekehrt formuliert bedeutet dies, dass ein
demokratisches Gemeinwesen die Erinnerung
all derjenigen öffentlich verhandeln muss, die
es als seinen Teil anerkennt.

Die Spitze des Eisbergs:
Schwarzenbach

und das Gastarbeiterregime
In den medialen Beiträgen wurde immer wieder

betont, dass James Schwarzenbach einer
der ersten rechtspopulistischen Medienstars
Europas war und die rhetorische Blaupause
für den fremdenfeindlichen Kurs der
Schweizerischen Volkspartei (SVP) vorgelegt hat. Und
tatsächlich: Am 27. September 2020 wurde mit

6 Neue Wege 10.20



der Begrenzungsinitiative zum x-ten Mal über
eine Initiative im Geiste Schwarzenbachs
abgestimmt. Dass Schwarzenbach, der erzreaktio-
näre Rechtsintellektuelle aus gutem Hause, der
berüchtigten Initiative den Namen verlieh, ist
eigentlich ein Etikettenschwindel. Als er 1968
von der «Nationalen Aktion gegen die
Überfremdung von Volk und Heimat» angefragt
wurde, für den Nationalrat zu kandidieren,
ergriff er die Chance zu öffentlichem Ansehen,
verpackte eine mehr oder weniger bestehende
Initiative neu und vertrat diese an Hunderten
von Anlässen und Medienauftritten.

Obwohl Schwarzenbach also in den Archiven

der Migrantinnen sowie im kollektiven
Unterbewusstsein die monströse Gewalt

des Gastarbeiterregimes verkörpert, war die
nach ihm benannte Initiative nur die Spitze
des Eisbergs. Die eigentliche Erbsünde des
Gastarbeiterregimes bestand überhaupt in der
Rekrutierung von italienischen sogenannten
Gastarbeiter*innen ab 1948. Darin manifestierte

sich der politische Konsens von
Wirtschaft, Staat und Gewerkschaften, die Konjunktur

nach dem Zweiten Weltkrieg anzutreiben.
Gastarbeiterinnen sollten sich jedoch nicht
niederlassen, da sie der «nationalen Eigenart»
der Schweiz nicht entsprächen.

Diese vielfältige - antisemitische, anti-
Schwarze, antiziganistische und antimigran-
tische - rassistische Prämisse hatte ihre
Ursprünge im Überfremdungsdiskurs vor dem
Ersten Weltkrieg. Sie wurde 1917 mit der Gründung

der Eidgenössischen Fremdenpolizei und
dann 1931 im Bundesgesetz über Aufenthalt
und Niederlassung der Ausländer (ANAG)
institutionalisiert. So schrieb der Berner
Staatsrechtler Walther Burckhardt mitten im Ersten
Weltkrieg: «Man braucht sich nicht einzubilden,

der eigene Volksschlag sei der beste und
verdiene a priori den Vorzug vor den anderen,
und kann es doch berechtigt finden, dass jeder
Volksstamm sich selbst bleiben wolle, d. h.,
sich fremde Rassen fernhalte, solange er sich
als lebenskräftig erweist; es sollte jedenfalls
nicht dem Spiel des Zufalles überlassen werden,

ob sich heute Hunderte und Tausende von
Polen, morgen ebenso viele Russen oder Juden,
und übermorgen vielleicht Chinesen und Ma-
layen ansiedeln» (zit. nach Jain, S. 82).

Das Rotationsmodell der Nachkriegszeit
und insbesondere das berüchtigte Saisonnierstatut

verbanden die Überfremdungsangst mit
dem Wunsch nach Wirtschaftswachstum in
sprichwörtlicher Schweizer Präzision. Das
komplexe rechtliche Bewilligungssystem sowie
die räumliche Isolation in Baracken und ärmlichen

Quartieren fanden eine Entsprechung in

den alltäglichen rassistischen Beleidigungen
wie «Spaghetti-Indianer», «Gotthard-Tschinggen»,

«unzivilisierte Fremde» oder «braune
Söhne des Südens» oder in den berüchtigten
Schildern «Italiener und Hunde verboten», die
an Kneipen oder Plätzen prangten. Diese
vielschichtige rassifizierte Logik des Ausschlusses
bei gleichzeitiger Ausbeutung lässt sich
soziologisch durchaus als Segregation bezeichnen.

Der in der Gesellschaft tief verankerte
Rassismus zeigte sich auch in der Rolle der
Gewerkschaften im Schwarzenbach-Moment.
Sie hatten dem Rotationsmodell zugestimmt,
um die Konjunktur anzukurbeln, Arbeitsplätze
für ihre Mitglieder zu schaffen und gleichzeitig
einen Puffer zu haben, falls der Aufschwung
zusammenbrechen sollte. Schon ab den späten
1950er Jahren wiesen sie dabei alarmistisch auf
die Gefahr der «Überfremdung» hin. Während
zwar die Gewerkschaftsspitzen schliesslich
gegen die Schwarzenbach-Initiative mobilisierten,

blieb das Engagement bis auf Ausnahmen

halbherzig und taktisch motiviert. So
konnte Schwarzenbach mit seiner antikapitalistischen

Rhetorik bei der lokalen Arbeiterschaft

punkten, indem er den Unternehmern
und ihrer Gier die Schuld zuschob, durch die
Rekrutierung von Ausländerinnen Volk und
Heimat zu zerstören.

Die Geschichte wiederholt sich:
Staatsrassismus und

strukturelles Demokratiedefizit
Schliesslich bodigten zwar eine wirtschaftsliberale

Offensive, Aufrufe zur Menschlichkeit
und die wacklige Solidarität der Gewerkschaften

die Initiative. Die Schwarzenbach-Initiative
hatte jedoch die Widersprüche eines strukturell

rassistischen Systems auf schmerzhafte
Weise sichtbar gemacht, in dem Gastarbeiterinnen

halfen, Wohlstand für den Schweizer

Mittelstand anzuhäufen, aber selbst nicht
Teil dieser Gesellschaft werden sollten. Die
politische Kritik allein auf Schwarzenbach zu
richten, führt insofern in die Irre, als sie die
falsche Analyse von damals wiederholt, dass
der Rechtspopulismus «das Problem» sei und
nicht die Mitte der Gesellschaft und ihre
Institutionen, die das unmenschliche Gastarbeiterregime

mittrugen und lediglich Stil und
Methode von Schwarzenbach in Frage stellten.
Mit dem französischen Philosophen Jacques
Rancière lässt sich auch für die Schweiz
argumentieren, dass in linksliberalen und bürgerlichen

Kreisen «Fremdenfeindlichkeit» oft
als Irrationalität des Volkes konstruiert wird,
die vom Rechtspopulismus geschürt und

Neue Wege 10.20 7



ausgenützt werde. Dadurch vergewissere sich
die staatstragende Mitte jedoch einer
kosmopolitischen und sachpolitischen Überlegenheit

und entledige sich des Verdachtes eines
strukturellen «Staatsrassismus» in Gesetzgebung,

Politik, Verwaltung und Öffentlichkeit.
Der Intellektuelle Max Frisch prägte im

Vorwort des Buches Siamo Italiani von 1965
die Wendung, die bis heute den Widerstand
gegen Schwarzenbach verkörpert: «Wir riefen
Arbeiter und es kamen Menschen.» Weniger
bekannt sind seine weiterführenden Gedanken
im selben Vorwort: «Fremdenhass ist natürlich.
Er entspringt unter anderem der Angst, dass
andere in dieser oder andere Richtung begabter

sein könnten [...]. Das weckt Neid, selbst
wenn man der Bessergestellte ist, und Neid ist
erpicht auf Anlässe für Geringschätzung. [...]
Von Rassenhass in der Schweiz, wie es in den
italienischen Zeitungen heisst, würde ich nicht
sprechen; Fremdenhass genügt. Das ist keine
Ideologie, sondern ein Reflex. [...] Das
Ressentiment, dem sie [die Gastarbeiter] vielerorts

begegnen, ist natürlich, man spürt noch
an den wenig bemittelten und wenig geschulten
Söhnen einer grossen Kultur, dass andere uns
an Lebensart womöglich überlegen sind; das
irritiert» (zit. nach Vecchio, S. 177).

Die humanitäre Solidarität mit den
Gastarbeiterinnen kontrastiert auch beim
nonkonformistischen Frisch auf irritierende Weise mit
einer verständnisvollen psychologisierenden
Erklärung, die sich von einer dezidierten Ras-
simuskritik abgrenzt. Es ist anzunehmen, dass
bei Frisch der Vergleich zum Apartheidregime
oder zum System der Rassenhierarchie in den
USA als Vorbild diente, wenn er von «Rassenhass»

sprach.
Vergleiche bezüglich der Wirkungsweisen

von rassistischen Konfigurationen sind analytisch

wichtig und politisch relevant, wie jüngst
der Historiker Kijan Espahangizi bezüglich
der USA und der Schweiz zeigte. So war das

Gastarbeiterregime trotz der ökonomischen
Ausbeutung und der Segregation eine andere
Form der Herrschaft als etwa das Apartheidregime

oder die Sklaverei, die in den damaligen

Medien und an Demos oft als Vergleich
hinzugezogen wurden. In diesen Fällen stahlen
Kolonialisten das Land der Einheimischen und
beuteten die Bevölkerung über Jahrhunderte
aus. Bilder aus den USA und Südafrika sowie
die Erinnerung an die Shoah erlaubten damals,
Rassismuskritik in die Schweiz zu holen und
die faktische Segregation und gleichzeitige
Ausbeutung der Gastarbeiterinnen zu verstehen

und anzuprangern. In der Debatte rund
um die Schwarzenbach-Initiative scheinen die

Abgrenzungen wie im Falle von Frisch jedoch
den «weissen» Reflex gestärkt zu haben, dass

es in der Schweiz keinen Rassismus gäbe. In
der turbulenten Zeit des Kalten Krieges, nur
knapp zwanzig Jahre nach dem Zweiten
Weltkrieg und der Shoah sowie während der Deko-
lonisierung, erlaubte diese Haltung eine zunehmende

Neutralisierung von historischer Schuld
und Verantwortung.

Dass Diskriminierungen von Schwarzen
Menschen, People of Color, Menschen mit
Migrationshintergrund und fahrenden Lebensformen

nichts mit Rassismus zu tun haben, ist
in der Schweiz bis heute eine der Grundprämissen

der politischen Kultur und des
Diskurses über Migration, Minderheiten und
Vielfalt. Und wie während der Zeit der
Schwarzenbach-Initiative wird heute bei jeder SVP-
Überfremdungsinitiative die politische
Dramaturgie wiederholt, wonach die Wirtschaft,
die Linken und die Gewerkschaften gegen die
Rechtspopulisten für eine weltoffene und
wohlhabende Schweiz kämpfen.

Diese groteske Wiederholung hat seit fünfzig

Jahren zur Folge, dass nach den
Gastarbeiterinnen immer neue Minderheiten zur
Zielscheibe wurden: ab den 1980er Jahren
aussereuropäische Asylsuchende namentlich
aus Sri Lanka oder der Türkei, dann in den
1990er Jahren Kriegsflüchtlinge aus Ex-Jugo-
slawien, nach 9/11 waren es Menschen, die als
Muslinrinnen markiert wurden, und seither
sind es Menschen aus dem Nahen und dem
Mittleren Osten und vom afrikanischen
Kontinent, die über das Mittelmeer nach Europa
flüchten. Etwas bleibt sich in dieser Dramaturgie

über die Jahre gleich: Gastarbeiterinnen,

Ausländerinnen, People of Color und
Schwarze Menschen sind bis auf einzelne
Nebenrollen nur als Statistinnen vorgesehen,
über die entschieden wird.

Es wird geflissentlich verdrängt, dass die
italienischen Gastarbeiterinnen, namentlich
die anarchistischen und kommunistischen
Gruppierungen, dieses Demokratiedefizit
schon früh anprangerten - oder dass gerade
italienische Frauen die Frauenrechtsbewegung

massgeblich beeinflussten, wie jüngst
die Historikerin Francesca Falk aufzeigte. Das
Comitato nazionale d'intesa (CNI), ein Zusam-
menschluss verschiedener italienischer
Gastarbeiterorganisationen, forderte am 5. Mai
1970 in der Zeitschrift Emigrazione von den
Schweizer Behörden «ernsthafte Bemühungen,
um die Inhalte und Garantien einer
Einwanderungspolitik zu definieren, die den Immigranten

eine effektive und demokratische Eingliederung

in die Gesellschaft ermöglicht, damit

8 Neue Wege 10.20



lobte
Demo

diese innerhalb des sozialen Lebens dieselbe
Rolle ausüben können, die sie schon innerhalb
der Arbeitswelt ausüben» (zit. nach Maiolino,
S.205). Diese Forderung und die Demonstrationen,

an denen Zehntausende Ausländefinnen
auf der Strasse für ihre Rechte protestierten,
waren eine unvorstellbare Schmach für Schweizer

Politik und Gesellschaft - und wurden
vollständig ignoriert. Bis in die späten 1980er
Jahre war es Jahresaufenthaltern verboten, sich

politisch zu äussern.
Die viel gelobte direkte Demokratie der

Schweiz ist eine Tyrannei der Mehrheit, wie
dies der französische Philosoph Alexis de

Tocqueville nannte. Wie auch die Juden, die
Arbeiterbewegung, Katholiken und Frauen
erleben mussten, wirkt sie wie ein exklusiver
Club, der zwar denjenigen, die dabei sind, viel
Mitbestimmung zugesteht, aber bei der
Einlasskontrolle umso strenger ist. Heute haben
25 Prozent der Schweizer Bevölkerung keine
oder sehr beschränkte Stimm-und Wahlrechte,
und zwar nicht, weil die Migrationsbevölkerung

so schnell zunimmt, sondern weil die
Einbürgerungsschranken europaweit mit die
höchsten sind.

1

Kampf gegen
das Schweigen und die

«weisse Weste»
«Sehr geehrte Frau Bundesrätin Sommaruga,
Ich schreibe Ihnen, Justizministerin dieses
Landes, einen offenen Brief mit einem öffentlichen

und politischen Anliegen, das sich in meiner

persönlichen Geschichte eingeschrieben
hat. Diese Geschichte prägt meine Erinnerung,
mein Fühlen und Denken und trotzdem habe
ich lange eine ehrliche Sprache dafür suchen
müssen, weil die öffentliche und politische
Schweiz sich bis heute nicht um eine ehrliche
Sprache bemüht.» In einem Brief an die damalige

Bundespräsidentin schreibt die Historikerin
Paola De Martin über das Leid, das während

des Gastarbeiterregimes für Tausende Kinder
entstand. Da die Schweiz den Familiennachzug

für Kinder von Saisonniers verbot, mussten

diese sie zuhause verstecken, um eine
Ausschaffung zu verhindern. Diese Geschichte ist
heute erforscht und bekannt, wie etwa Bücher
von Marina Ffigerio oder jüngst von Concetto
Vecchio belegen. Trotzdem wurde diese Gewalt
nie staatlich anerkannt, geschweige denn
gesellschaftlich aufgearbeitet.

Neue Wege 10.20 9



Warum interessiert dieses Thema die
gesellschaftliche Öffentlichkeit nicht? Ist das allenfalls

so, weil Italienerinnen in der Schweizer
Demokratie keine eigene Lobby haben? Besteht
die Angst vor Reparationszahlungen? Oder
wird immer noch davon ausgegangen, dass
die Eltern illegal gehandelt haben und daher
der Staat keine Schuld trägt? Dies, obwohl die
Schweiz willentlich den Familiennachzug
verbot, um zu verhindern, dass sich Gastarbeiterinnen

niederliessen.
Neben der Aufarbeitung persönlichen

Leids, das aus dem Gastarbeiterregime
entstand, stellt sich heute die fundamentale Frage
nach der Qualität der Schweizer Demokratie:
Der Mechanismus des Vergessens blendet
die lange Geschichte des Ausschlusses aus.
Und der Ausschluss vieler «anderer» Stimmen

verhindert eine andere Geschichte. Das
aktive Vergessen des historischen Unrechts im
Gastarbeiterregime erinnert an den Umgang
mit der Rolle der Schweiz während der Shoah
und der Dekolonisierung. Wie als
erinnerungspolitische DNA der Schweiz befördert
die Angst - oder gar das Wissen -, etwas
Falsches gemacht zu haben, einen regelrechten
Kampf um eine «weisse Weste».

Da die Migrationspolitik seit fünfzig Jahren

ein tagespolitischer Dauerbrenner ist, ist
nie genug Zeit vorhanden für eine
gesamtgesellschaftliche, reflexive Auseinandersetzung
mit der eigenen Geschichte. Im Fall kolonialer

Komplizität - und seinen Folgen bis zum
heutigen Geschäftsmodell Schweiz - ist die
Amnesie noch tiefer verankert und wird durch
die Vergewisserung des humanitären Engagements

der Schweiz immer wieder weissgewa-
schen. Ohne es zu merken, wiederholen wir
die Geschichte.

Für eine multidirektionale
Erinnerung

Die Aufarbeitung des «Schwarzenbach-Komplexes»

ist ein wichtiger Ausgangspunkt für
eine erinnerungspolitische Aktualisierung
der Schweizer Demokratie. Denn im
Gastarbeiterregime werden die vielen Gesichter,
Kopplungen, Ambivalenzen und Mechanismen

des Schweizer Rassismus sichtbar, wie sie
bis heute weiterwirken. Die antirassistischen
Bewegungen gegen Kolonialismus, Holocaust
und Gastarbeiterregime verwiesen seit den
1960er Jahren stets aufeinander und bestärkten

sich in der emanzipatorischen Kraft, was
heute oft vergessen wird. Ein präziserer Blick
würde auch die antiziganistische Politik der
Schweiz beleuchten, die in der Katastrophe

der «Kinder der Landstrasse» gipfelte, oder
die antisemitische Flüchtlingspolitik in der
Zwischenkriegszeit und im Zweiten Weltkrieg.
So unterschiedlich diese Rassismen aus heutiger

Sicht erscheinen mögen: Sie wurden in der
Schweiz durch die gleichen staatlichen
Institutionen, wirtschaftlichen Interessen, kulturellen

Autoritäten und gesellschaftlichen Eliten
organisiert und legitimiert. Und sie haben die
Gesellschaft und uns alle gemeinsam geprägt.

Ist es möglich, diese verschiedenen Geschichten

des Rassismus, von Gewalt und Widerstand
gemeinsam zu erinnern, aufzuarbeiten und
anzuerkennen? Wie kann das geschehen? Ist es
überhaupt sinnvoll? Gemäss Michael Rothberg,
der zur sogenannten multidirektionalen
Erinnerungspolitik rund um Holocaust und
Kolonialismus forscht, existiert die Vorstellung einer
politischen und moralischen Konkurrenz um
die Anerkennung und Erinnerung verschiedener

Gemeinschaften. Ein solcher Wettbewerb
um Erinnerung, der salopp oft auch als
«Opferkonkurrenz» oder gar «Opferhierarchie»
bezeichnet wird, blende jedoch die Verflechtungen

von Geschichten und Erinnerungspolitiken

aus, wie sie die globale Geschichte seit
Jahrhunderten prägen. Das Modell einer
multidirektionalen Erinnerung verbinde hingegen
vielfältige räumliche, zeitliche, politische und
historische Kontexte und befreie kollektive
Erinnerungsprozesse von exklusiven Identitäten.

Dies erlaube, Formen der Solidarität zu
entwickeln, in der kritische historische
Erinnerungen dazu dienen könnten, neue politische
Gemeinschaften zu schaffen.

Auf paradoxe Weise birgt der bewusste
und unbewusste Kampf um Anerkennung
von Erinnerung die Gefahr, das Prinzip von
«Teilen und Herrschen», das Rassismus und
andere Herrschaftsordnungen prägt, zu
wiederholen. Gleichzeitig ist es wichtig, die
spezifischen, namentlich Schwarzen Geschichten
von rassistischem Ausschluss und Widerstand
dagegen in den Blick zu nehmen und
anzuerkennen, wie die Historikerin Jovita dos Santos
Pinto und die Sozialwissenschaftlerin Stefanie
Boulila in der aktuellen Debatte postulieren.
Dieser Weg vermag wohl zu adäquateren
historischen Analysen und angesichts des
Aufkommens der Rechtsextremen in Europa zu
wirkungsvolleren antirassistischen Allianzen
und demokratischen Visionen führen.

Die grossen Vordenkerlnnen einer
postfaschistischen oder dekolonialen Geschichtspolitik

wie Hannah Arendt oder Aimé Césaire waren
überzeugt, dass die Gewalt in die moralischen,
sozialen und politischen Beziehungen
zwischen «Opfern» und «Tätern» eingeschrieben

10 Neue Wege 10.20



ist - und daher die Beziehungen im Zentrum
der Aufarbeitung stehen müssen. Eine
gesamtgesellschaftliche Erinnerungspolitik betrifft
daher nicht die «Betroffenen», im Sinne der
«Opfer», sondern auch die Betroffenen im
Sinne von «Tätern» — ohne diese Positionen
vorderhand moralisch zu werten. Denn die
Geschichte hat bei allen Spuren hinterlassen,
wenn auch nicht die gleichen - und insbesondere

nicht die gleichen Privilegien, um mit diesen

historischen Wunden umzugehen.
Eine restaurative Erinnerungspolitik «von

unten» könnte einen Prozess anstossen, um die
moralischen, sozialen und politischen
Beziehungen zu reparieren, die in der Schweiz seit
langem durch die Unterscheidung von «Wir
und die Anderen» beschädigt sind. Die
Anerkennung der Schuld und der Wahrheit eröffnet
demnach einen Raum für reale Begegnung und
das Öffnen alternativer Archive und vielstimmiger

Wissensvorräte. Dies beinhaltet stets
auch die Möglichkeit des Sich-Entschuldi-
gens, des Verzeihens, des Verlernens von
Hierarchien und des Versprechens einer gemeinsamen,

wirklich demokratischen Zukunft.•

Bibliografie
Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht
über die Banalität des Bösen. München 1964.

Thomas Buomberger: Kampfgegen unerwünschte
Fremde: VonJames Schwarzenbach bis Christoph Blocher.
Zürich 2004.

Aimé Césaire: Über denKolonialismus. Berlin 2017 [1950].

Kijan Espahangizi: Wer waren dieN"'" Europas? Der
50. Jahrestag der «Schwarzenbach-Initiative gegen
Überfremdung» in der Schweiz und die antirassistische
Protestbewegung in den USA. Juni 2020, in:
geschichtedergegenwart.ch.
Francesca Falk: Gender Innovation and Migration in
Switzerland. Open Access 2019.

Marina Frigerio: Verbotene Kinder. Die Kinder der
italienischen Saisonniers erzählen von Trennung und
Illegalität. Zürich 2014.

Rohit Jain: Kosmopolitische Pioniere. Transnationale
Subjektivierungsprozesse von «Inderinnen der
zweiten Generation» aus der Schweiz zwischen Assimilation,

Exotik und globalerModerne. Bielefeld 2018.

Angelo Maiolino: Als die Italiener noch Tschinggen
waren: Der Widerstandgegen die Schwarzenbach-
Initiative. Zürich 2011.

Paola De Martin: Brennende Unschärfe. Offener Brief
an Bundesrätin Sommaruga. 21. September 2018,
in: institutneueschweiz.ch/de/blog.
Patricia Purtschert / Barbara Lüthi / Francesca Falk
(Hrsg.): Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen
eines Kolonialismus ohne Kolonien. Bielefeld 2012.

Jacques Rancière: Racism: A Passion from Above.
23.9.2010, in: mronline.org/2010/09/23/racism-a-
passion-from-above/
Michael Rothberg: Multidirectional Memory. Remembering

the Holocaust in the Age ofDecolonization.
Stanford 2009.

Jovita dos Santos Pinto und Stefanie Boulila:
Was Black Lives Matter für die Schweiz bedeutet. In:
republik.ch/2020/06/23/was-black-lives-matter-fuer-
die-schweiz-bedeutet.
Mark Terkessidis: Wessen Erinnerung zählt?Koloniale
Vergangenheit und Rassismus heute. Berlin 2019.

Concetto Vecchio: Jagt sie Weg! Die Schwarzenbach-
Initiative und die italienischen Migranten. Zürich 2019.

O Rohit Jain, *1978, ist promovierter Sozialanthropologe
und ehemaliger Geschäftsführer von INES (Institut
Neue Schweiz). Mit dem Theaterschaffenden Tim
Zulauf und der Historikerin Paola De Martin hat er die
Arbeitsgemeinschaft ké'sarà gegründet, die mit
kollektiven Langzeitprojekten eine vielstimmige
Erinnerungspolitik in der Schweiz stärken möchte.

schwarzenbach-komplex.ch

Neue Wege 10.20

Chantal Mariam Neuhaus, Porträt aus dem Buch
I will be different every time. Schwarze Frauen in
Biel (siehe Seite 3).

11




	Der Schwarzenbach-Komplex geht uns alle an!

