Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 10

Artikel: Der Schwarzenbach-Komplex geht uns alle an!
Autor: Jain, Rohit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der
Schwarzenbach-
Komplex
geht uns alle an!

Rohit Jain

Die Black-Lives-Matter-Bewegung
im Sommer 2020 fiel in der
Schweiz mit dem Gedenktag an
die Ablehnung der Schwarzen-
bach-Initiative vor fiinfzig
Jahren zusammen. Wie lasst sich
eine kritische Erinnerung an das
Gastarbeiterregime als Ausgangs-
punkt nehmen, um historische
Schuld aufzuarbeiten? Und wie
wird eine vielstimmige, anti-
rassistische Demokratisierung
gestarkt?

Vor einiger Zeit fragte ich meine Mutter, was
sie am Abend des 7. Juni 1970 gemacht habe.
Stirnrunzelnd meinte sie, dass sie und mein
Vater Radio horten, um das Resultat der soge-
nannten Schwarzenbach-Initiative zu erfahren.
Mit der Initiative der « Nationalen Aktion gegen
Uberfremdung von Volk und Heimat» wollte ihr
Anfiihrer James Schwarzenbach den Ausldn-
deranteil von 17 auf 10 Prozent reduzieren und

Neue Wege 10.20

damit iiber 300 000 Menschen aus dem Land
spedieren. Ich weiss nicht, was mich stirker
erschauern ladsst: die Ohnmacht Hunderttau-
sender, weil sie, wie meine Eltern, existenziell
dem Urteil anderer ausgeliefert waren, oder
die Anmassung dieser anderen, ein solches
Urteil fallen zu konnen. Mit 54 Prozent der
(ménnlichen) Stimmen wurde die Schwarzen-
bach-Initiative knapp abgelehnt. Wie wiirde
die Schweiz aussehen, wenn die Initiative
angenommen worden ware? Obwohl sie abge-
lehnt wurde, war sie eine Machtdemonstra-
tion sondergleichen. Es war klar, wer Herr im
Hause war!

Der Abstimmungskampf hat die Schweiz
nachhaltig veriandert, und der traumatische
Moment des 7. Juni 1970 sitzt uns noch in
den Knochen. Die Auswirkungen, welche die
Schwarzenbach-Initiative und das Gastarbei-
terregime auf die knapp eine Million Auslin-
der*innen und die Schweiz hatten, sind bis
heute weitgehend unerforscht und politisch
unbewiltigt. Die Wunden aus jener Zeit sind
dabei mitnichten verheilt. Eine Seconda hat
mir erzdhlt, ihre Mutter habe bis zu ihrem
Tod bitter iiber die Heuchelei der «Schweizer»
geschimpft, die den Rassismus der 1960er und
1970er Jahre so schnell vergassen, um dann
die Italianita, den italienischen Lifestyle, zu
bejubeln. Andere Second@s wollten sich nicht
einbiirgern lassen, weil sie sich erinnerten, wie
sie nichtin Geschifte eingelassen oder verprii-
gelt wurden. Und dann gibt es noch diejenigen,
die als Kinder zum Teil jahrelang vor Behor-
den und Nachbarn versteckt werden mussten,
weil der Familiennachzug verboten war. Diese
Geschichten leben unter uns zu Zehntausen-
den und Hunderttausenden weiter in einem
stillen, unbekannten, fein veridstelten Archiv
dieses Landes.

Warum erinnern —
und wie?

2020 machen Medien, zivilgesellschaftliche
Organisationen und Gewerkschaften auf den
50. Jahrestag der Ablehnung der Schwarzen-
bach-Initiative aufmerksam. Als schweize-
risch-indischer Secondo sowie als Sozial-
anthropologe mit Arbeitsschwerpunkten zu
Postkolonialismus und Migration freut mich
der offentliche Wille zur Erinnerung an den
Abstimmungskampf von 1970. Als junger
Erwachsener war es fiir mich eine Offenba-
rung, als ich von der Schwarzenbach-Initiative
las. Pl6tzlich hatten meine diffusen Erfahrun-
gen des Nicht-Dazugehorens eine Geschichte.
Ich realisierte, dass Rassismus in der Schweiz

5



Rassis
der S
Tradit

Tradition hat — genauso wie das Schweigen
dariiber und das Vergessen. Generation um
Generation von jungen Menschen — mit und
ohne Rassismuserfahrung — miissen neu
erlernen und erfahren, dass Rassismus in der
Schweiz «wirklich» existiert.

Die Erinnerung an Schwarzenbach hat eine
besondere Bedeutung gewonnen durch die
gleichzeitigen welt- und schweizweiten Black-
Lives-Matter-Proteste. Genauso wenig wie die
historische Ungerechtigkeit im Gastarbeiter-
regime hat die offizielle Schweiz ihre koloni-
ale Komplizitét politisch anerkannt. Die Sta-
tuen von David de Pury in Neuchatel oder Alfred
Escher vor dem Ziircher Hauptbahnhof deuten
nur im Ansatz an, wie Schweizer Industrie und
Handel vom Kolonialismus profitiert hatten und
es bis heute tun. Und auch die Folgen von Vol-
kerschauen, Massenwerbungen fiir Kolonial-
waren, pseudowissenschaftlichen Forschun-
gen iiber «Rassen» sind bis heute greifbar. Die
damit verbreiteten Stereotypen wirken weiter-
hin in Kinder- und Schulbiichern, an der Fas-
nacht, aber auch bei Racial Profiling oder bei
der Lehrstellensuche.

Das Zusammentreffen des Schwarzenbach-
Gedenkjahres mit der Forderung, koloniale

6

Denkmadler vom Sockel zu stossen, eréffnet
eine unerwartete Dringlichkeit, wie Erinne-
rung, Rassismus und politische Transforma-
tion zusammenhdngen. Der deutsch-griechi-
sche Autor Mark Terkessidis bringt es auf den
Punkt: «Das Auftauchen von Erinnerung hat
immer auch etwas mit Zugehorigkeit zu tun.
Die eigene Erinnerung artikulieren, ins Spiel
bringen, zum Einsatz machen, zur Beschwerde
nutzen, kann nur, wessen Zugehorigkeit zum
Gemeinwesen nicht zur Disposition steht.»
Umgekehrt formuliert bedeutet dies, dass ein
demokratisches Gemeinwesen die Erinnerung
all derjenigen 6ffentlich verhandeln muss, die
es als seinen Teil anerkennt.

Die Spitze des Eisbergs:
Schwarzenbach
und das Gastarbeiterregime

In den medialen Beitrigen wurde immer wie-
der betont, dass James Schwarzenbach einer
der ersten rechtspopulistischen Medienstars
Europas war und die rhetorische Blaupause
fiir den fremdenfeindlichen Kurs der Schwei-
zerischen Volkspartei (SVP) vorgelegt hat. Und
tatsdchlich: Am 27. September 2020 wurde mit

Neue Wege 10.20



der Begrenzungsinitiative zum x-ten Mal iiber
eine Initiative im Geiste Schwarzenbachs abge-
stimmt. Dass Schwarzenbach, der erzreaktio-
nare Rechtsintellektuelle aus gutem Hause, der
beriichtigten Initiative den Namen verlieh, ist
eigentlich ein Etikettenschwindel. Als er 1968
von der «Nationalen Aktion gegen die Uber-
fremdung von Volk und Heimat» angefragt
wurde, fir den Nationalrat zu kandidieren,
ergriff er die Chance zu 6ffentlichem Ansehen,
verpackte eine mehr oder weniger bestehende
Initiative neu und vertrat diese an Hunderten
von Anlédssen und Medienauftritten.

Obwohl Schwarzenbach also in den Archi-
ven der Migrant*innen sowie im kollekti-
ven Unterbewusstsein die monstrose Gewalt
des Gastarbeiterregimes verkorpert, war die
nach ihm benannte Initiative nur die Spitze
des Eisbergs. Die eigentliche Erbsiinde des
Gastarbeiterregimes bestand {iberhaupt in der
Rekrutierung von italienischen sogenannten
Gastarbeiter*innen ab 1948. Darin manifes-
tierte sich der politische Konsens von Wirt-
schaft, Staat und Gewerkschaften, die Konjunk-
tur nach dem Zweiten Weltkrieg anzutreiben.
Gastarbeiter*innen sollten sich jedoch nicht
niederlassen, da sie der «nationalen Eigenart»
der Schweiz nicht entsprachen.

Diese vielfdltige — antisemitische, anti-
Schwarze, antiziganistische und antimigran-
tische — rassistische Primisse hatte ihre
Urspriinge im Uberfremdungsdiskurs vor dem
Ersten Weltkrieg. Sie wurde 1917 mit der Griin-
dung der Eidgendssischen Fremdenpolizei und
dann 1931 im Bundesgesetz iiber Aufenthalt
und Niederlassung der Ausldnder (ANAG) in-
stitutionalisiert. So schrieb der Berner Staats-
rechtler Walther Burckhardt mitten im Ersten
Weltkrieg: «Man braucht sich nicht einzubil-
den, der eigene Volksschlag sei der beste und
verdiene a priori den Vorzug vor den anderen,
und kann es doch berechtigt finden, dass jeder
Volksstamm sich selbst bleiben wolle, d.h.,
sich fremde Rassen fernhalte, solange er sich
als lebenskriftig erweist; es sollte jedenfalls
nicht dem Spiel des Zufalles iiberlassen wer-
den, ob sich heute Hunderte und Tausende von
Polen, morgen ebenso viele Russen oder Juden,
und ibermorgen vielleicht Chinesen und Ma-
layen ansiedeln» (zit. nach Jain, S. 82).

Das Rotationsmodell der Nachkriegszeit
und insbesondere das beriichtigte Saisonnier-
statut verbanden die Uberfremdungsangst mit
dem Wunsch nach Wirtschaftswachstum in
sprichwortlicher Schweizer Prizision. Das
komplexe rechtliche Bewilligungssystem sowie
die raumliche Isolation in Baracken und 4rmli-
chen Quartieren fanden eine Entsprechung in

Neue Wege 10.20

den alltdglichen rassistischen Beleidigungen
wie «Spaghetti-Indianer», «Gotthard-Tsching-
gen», «unzivilisierte Fremde» oder «braune
Séhne des Siidens» oder in den beriichtigten
Schildern «Italiener und Hunde verboten», die
an Kneipen oder Plitzen prangten. Diese viel-
schichtige rassifizierte Logik des Ausschlusses
bei gleichzeitiger Ausbeutung lisst sich sozio-
logisch durchaus als Segregation bezeichnen.

Der in der Gesellschaft tief verankerte
Rassismus zeigte sich auch in der Rolle der
Gewerkschaften im Schwarzenbach-Moment.
Sie hatten dem Rotationsmodell zugestimmt,
um die Konjunktur anzukurbeln, Arbeitsplitze
fiir ihre Mitglieder zu schaffen und gleichzeitig
einen Puffer zu haben, falls der Aufschwung
zusammenbrechen sollte. Schon ab den spiten
1950er Jahren wiesen sie dabei alarmistisch auf
die Gefahr der «Uberfremdung» hin. Wahrend
zwar die Gewerkschaftsspitzen schliesslich
gegen die Schwarzenbach-Initiative mobili-
sierten, blieb das Engagement bis auf Ausnah-
men halbherzig und taktisch motiviert. So
konnte Schwarzenbach mit seiner antikapita-
listischen Rhetorik bei der lokalen Arbeiter-
schaft punkten, indem er den Unternehmern
und ihrer Gier die Schuld zuschob, durch die
Rekrutierung von Auslidnder*innen Volk und
Heimat zu zerstoren.

Die Geschichte wiederholt sich:
Staatsrassismus und
strukturelles Demokratiedefizit

Schliesslich bodigten zwar eine wirtschafts-
liberale Offensive, Aufrufe zur Menschlichkeit
und die wacklige Solidaritit der Gewerkschaf-
ten die Initiative. Die Schwarzenbach-Initia-
tive hatte jedoch die Widerspriiche eines struk-
turell rassistischen Systems auf schmerzhafte
Weise sichtbar gemacht, in dem Gastarbei-
ter*innen halfen, Wohlstand fiir den Schwei-
zer Mittelstand anzuh#ufen, aber selbst nicht
Teil dieser Gesellschaft werden sollten. Die
politische Kritik allein auf Schwarzenbach zu
richten, fiihrt insofern in die Irre, als sie die
falsche Analyse von damals wiederholt, dass
der Rechtspopulismus «das Problem» sei und
nicht die Mitte der Gesellschaft und ihre Ins-
titutionen, die das unmenschliche Gastarbei-
terregime mittrugen und lediglich Stil und
Methode von Schwarzenbach in Frage stellten.
Mit dem franzosischen Philosophen Jacques
Ranciere ldsst sich auch fiir die Schweiz argu-
mentieren, dass in linksliberalen und biirger-
lichen Kreisen «Fremdenfeindlichkeit» oft
als Irrationalitit des Volkes konstruiert wird,
die vom Rechtspopulismus geschiirt und

7



ausgeniitzt werde. Dadurch vergewissere sich
die staatstragende Mitte jedoch einer kosmo-
politischen und sachpolitischen Uberlegen-
heit und entledige sich des Verdachtes eines
strukturellen «Staatsrassismus» in Gesetzge-
bung, Politik, Verwaltung und Offentlichkeit.

Der Intellektuelle Max Frisch prigte im
Vorwort des Buches Siamo Italiani von 1965
die Wendung, die bis heute den Widerstand
gegen Schwarzenbach verkorpert: «Wir riefen
Arbeiter und es kamen Menschen.» Weniger
bekannt sind seine weiterfiihrenden Gedanken
im selben Vorwort: «Fremdenhass ist natiirlich.
Er entspringt unter anderem der Angst, dass
andere in dieser oder andere Richtung begab-
ter sein kOnnten [...]. Das weckt Neid, selbst
wenn man der Bessergestellte ist, und Neid ist
erpicht auf Anlisse fiir Geringschitzung. [...]
Von Rassenhass in der Schweiz, wie es in den
italienischen Zeitungen heisst, wiirde ich nicht
sprechen; Fremdenhass geniigt. Das ist keine
Ideologie, sondern ein Reflex. [...] Das Res-
sentiment, dem sie [die Gastarbeiter] vieler-
orts begegnen, ist natiirlich, man spiirt noch
an den wenig bemittelten und wenig geschulten
S6hnen einer grossen Kultur, dass andere uns
an Lebensart womoglich iiberlegen sind; das
irritiert» (zit. nach Vecchio, S.177).

Die humanitire Solidaritdt mit den Gast-
arbeiter*innen kontrastiert auch beim nonkon-
formistischen Frisch auf irritierende Weise mit
einer verstiandnisvollen psychologisierenden
Erklirung, die sich von einer dezidierten Ras-
simuskritik abgrenzt. Es ist anzunehmen, dass
bei Frisch der Vergleich zum Apartheidregime
oder zum System der Rassenhierarchie in den
USA als Vorbild diente, wenn er von «Rassen-
hass» sprach.

Vergleiche beziiglich der Wirkungsweisen
von rassistischen Konfigurationen sind analy-
tisch wichtig und politisch relevant, wie jlingst
der Historiker Kijan Espahangizi beziiglich
der USA und der Schweiz zeigte. So war das
Gastarbeiterregime trotz der 6konomischen
Ausbeutung und der Segregation eine andere
Form der Herrschaft als etwa das Apartheid-
regime oder die Sklaverei, die in den dama-
ligen Medien und an Demos oft als Vergleich
hinzugezogen wurden. In diesen Fallen stahlen
Kolonialisten das Land der Einheimischen und
beuteten die Bevolkerung iiber Jahrhunderte
aus. Bilder aus den USA und Siidafrika sowie
die Erinnerung an die Shoah erlaubten damals,
Rassismuskritik in die Schweiz zu holen und
die faktische Segregation und gleichzeitige
Ausbeutung der Gastarbeiter*innen zu verste-
hen und anzuprangern. In der Debatte rund
um die Schwarzenbach-Initiative scheinen die

8

Abgrenzungen wie im Falle von Frisch jedoch
den «weissen» Reflex gestiarkt zu haben, dass
es in der Schweiz keinen Rassismus gébe. In
der turbulenten Zeit des Kalten Krieges, nur
knapp zwanzig Jahre nach dem Zweiten Welt-
krieg und der Shoah sowie wihrend der Deko-
lonisierung, erlaubte diese Haltung eine zuneh-
mende Neutralisierung von historischer Schuld
und Verantwortung.

Dass Diskriminierungen von Schwarzen
Menschen, People of Color, Menschen mit
Migrationshintergrund und fahrenden Lebens-
formen nichts mit Rassismus zu tun haben, ist
in der Schweiz bis heute eine der Grundpri-
missen der politischen Kultur und des Dis-
kurses iiber Migration, Minderheiten und
Vielfalt. Und wie wihrend der Zeit der Schwar-
zenbach-Initiative wird heute bei jeder SVP-
Uberfremdungsinitiative die politische Dra-
maturgie wiederholt, wonach die Wirtschaft,
die Linken und die Gewerkschaften gegen die
Rechtspopulisten fiir eine weltoffene und wohl-
habende Schweiz kimpfen.

Diese groteske Wiederholung hat seit fiinf-
zig Jahren zur Folge, dass nach den Gastar-
beiter*innen immer neue Minderheiten zur
Zielscheibe wurden: ab den 1980er Jahren
aussereuropiische Asylsuchende namentlich
aus Sri Lanka oder der Tiirkei, dann in den
1990er Jahren Kriegsfliichtlinge aus Ex-Jugo-
slawien, nach 9/11 waren es Menschen, die als
Muslim*innen markiert wurden, und seither
sind es Menschen aus dem Nahen und dem
Mittleren Osten und vom afrikanischen Kon-
tinent, die iiber das Mittelmeer nach Europa
fliichten. Etwas bleibt sich in dieser Drama-
turgie iiber die Jahre gleich: Gastarbeiter*in-
nen, Auslinder*innen, People of Color und
Schwarze Menschen sind bis auf einzelne
Nebenrollen nur als Statist*innen vorgesehen,
iiber die entschieden wird.

Es wird geflissentlich verdrangt, dass die
italienischen Gastarbeiter*innen, namentlich
die anarchistischen und kommunistischen
Gruppierungen, dieses Demokratiedefizit
schon friih anprangerten — oder dass gerade
italienische Frauen die Frauenrechtsbewe-
gung massgeblich beeinflussten, wie jiingst
die Historikerin Francesca Falk aufzeigte. Das
Comitato nazionale d’intesa (CNI), ein Zusam-
menschluss verschiedener italienischer Gast-
arbeiterorganisationen, forderte am 5. Mai
1970 in der Zeitschrift Emigrazione von den
Schweizer Behorden «ernsthafte Bemiihungen,
um die Inhalte und Garantien einer Einwande-
rungspolitik zu definieren, die den Immigran-
ten eine effektive und demokratische Einglie-
derung in die Gesellschaft erm&glicht, damit

Neue Wege 10.20



diese innerhalb des sozialen Lebens dieselbe

Rolle ausiiben konnen, die sie schon innerhalb

der Arbeitswelt ausiiben» (zit. nach Maiolino,
S.205). Diese Forderung und die Demonstrati-
onen, an denen Zehntausende Ausldnder*innen

auf der Strasse fiir ihre Rechte protestierten,
waren eine unvorstellbare Schmach fiir Schwei-
zer Politik und Gesellschaft — und wurden

vollstindig ignoriert. Bis in die spdten 1980er
Jahre war es Jahresaufenthaltern verboten, sich

politisch zu dussern.

Die viel gelobte direkte Demokratie der
Schweiz ist eine Tyrannei der Mehrheit, wie
dies der franzosische Philosoph Alexis de
Tocqueville nannte. Wie auch die Juden, die
Arbeiterbewegung, Katholiken und Frauen
erleben mussten, wirkt sie wie ein exklusiver
Club, der zwar denjenigen, die dabei sind, viel
Mitbestimmung zugesteht, aber bei der Ein-
lasskontrolle umso strenger ist. Heute haben
25 Prozent der Schweizer Bevolkerung keine
oder sehr beschriankte Stimm- und Wahlrechte,
und zwar nicht, weil die Migrationsbevolke-
rung so schnell zunimmt, sondern weil die
Einbiirgerungsschranken europaweit mit die
hochsten sind.

Neue Wege 10.20

Kampf gegen
das Schweigen und die
«weisse Weste»

«Sehr geehrte Frau Bundesritin Sommaruga,
Ich schreibe Thnen, Justizministerin dieses
Landes, einen offenen Brief mit einem Offentli-
chen und politischen Anliegen, das sich in mei-
ner personlichen Geschichte eingeschrieben
hat. Diese Geschichte prigt meine Erinnerung,
mein Fiihlen und Denken und trotzdem habe
ich lange eine ehrliche Sprache dafiir suchen
miissen, weil die 6ffentliche und politische
Schweiz sich bis heute nicht um eine ehrliche
Sprache bemiiht.» In einem Brief an die dama-
lige Bundesprisidentin schreibt die Historike-
rin Paola De Martin iiber das Leid, das wihrend
des Gastarbeiterregimes fiir Tausende Kinder
entstand. Da die Schweiz den Familiennach-
zug fiir Kinder von Saisonniers verbot, muss-
ten diese sie zuhause verstecken, um eine Aus-
schaffung zu verhindern. Diese Geschichte ist
heute erforscht und bekannt, wie etwa Biicher
von Marina Frigerio oder jlingst von Concetto
Vecchio belegen. Trotzdem wurde diese Gewalt
nie staatlich anerkannt, geschweige denn
gesellschaftlich aufgearbeitet.

9



Warum interessiert dieses Thema die gesell-
schaftliche Offentlichkeit nicht? Ist das allen-
falls so, weil Italiener*innen in der Schweizer
Demokratie keine eigene Lobby haben? Besteht
die Angst vor Reparationszahlungen? Oder
wird immer noch davon ausgegangen, dass
die Eltern illegal gehandelt haben und daher
der Staat keine Schuld tragt? Dies, obwohl die
Schweiz willentlich den Familiennachzug ver-
bot, um zu verhindern, dass sich Gastarbei-
ter*innen niederliessen.

Neben der Aufarbeitung persdnlichen
Leids, das aus dem Gastarbeiterregime ent-
stand, stellt sich heute die fundamentale Frage
nach der Qualitit der Schweizer Demokratie:
Der Mechanismus des Vergessens blendet
die lange Geschichte des Ausschlusses aus.
Und der Ausschluss vieler «anderer» Stim-
men verhindert eine andere Geschichte. Das
aktive Vergessen des historischen Unrechts im
Gastarbeiterregime erinnert an den Umgang
mit der Rolle der Schweiz wiahrend der Shoah
und der Dekolonisierung. Wie als erinne-
rungspolitische DNA der Schweiz befordert
die Angst — oder gar das Wissen —, etwas Fal-
sches gemacht zu haben, einen regelrechten
Kampf um eine «weisse Weste».

Da die Migrationspolitik seit fiinfzig Jah-
ren ein tagespolitischer Dauerbrenner ist, ist
nie genug Zeit vorhanden fiir eine gesamtge-
sellschaftliche, reflexive Auseinandersetzung
mit der eigenen Geschichte. Im Fall kolonia-
ler Komplizitdt — und seinen Folgen bis zum
heutigen Geschiftsmodell Schweiz — ist die
Amnesie noch tiefer verankert und wird durch
die Vergewisserung des humanitiren Engage-
ments der Schweiz immer wieder weissgewa-
schen. Ohne es zu merken, wiederholen wir
die Geschichte.

Fir eine multidirektionale
Erinnerung

Die Aufarbeitung des «Schwarzenbach-Kom-
plexes» ist ein wichtiger Ausgangspunkt fiir
eine erinnerungspolitische Aktualisierung
der Schweizer Demokratie. Denn im Gast-
arbeiterregime werden die vielen Gesichter,
Kopplungen, Ambivalenzen und Mechanis-
men des Schweizer Rassismus sichtbar, wie sie
bis heute weiterwirken. Die antirassistischen
Bewegungen gegen Kolonialismus, Holocaust
und Gastarbeiterregime verwiesen seit den
1960er Jahren stets aufeinander und bestéirk-
ten sich in der emanzipatorischen Kraft, was
heute oft vergessen wird. Ein praziserer Blick
wiirde auch die antiziganistische Politik der
Schweiz beleuchten, die in der Katastrophe

10

der «Kinder der Landstrasse» gipfelte, oder
die antisemitische Fliichtlingspolitik in der
Zwischenkriegszeit und im Zweiten Weltkrieg.
So unterschiedlich diese Rassismen aus heuti-
ger Sicht erscheinen mégen: Sie wurden in der
Schweiz durch die gleichen staatlichen Institu-
tionen, wirtschaftlichen Interessen, kulturel-
len Autoritdten und gesellschaftlichen Eliten
organisiert und legitimiert. Und sie haben die
Gesellschaft und uns alle gemeinsam gepragt.

Istes moglich, diese verschiedenen Geschich-
ten des Rassismus, von Gewalt und Widerstand
gemeinsam zu erinnern, aufzuarbeiten und
anzuerkennen? Wie kann das geschehen? Istes
iiberhaupt sinnvoll? Gemass Michael Rothberg,
der zur sogenannten multidirektionalen Erin-
nerungspolitik rund um Holocaust und Koloni-
alismus forscht, existiert die Vorstellung einer
politischen und moralischen Konkurrenz um
die Anerkennung und Erinnerung verschiede-
ner Gemeinschaften. Ein solcher Wettbewerb
um Erinnerung, der salopp oft auch als «Opfer-
konkurrenz» oder gar «Opferhierarchie»
bezeichnet wird, blende jedoch die Verflech-
tungen von Geschichten und Erinnerungspo-
litiken aus, wie sie die globale Geschichte seit
Jahrhunderten prigen. Das Modell einer mul-
tidirektionalen Erinnerung verbinde hingegen
vielfiltige riumliche, zeitliche, politische und
historische Kontexte und befreie kollektive
Erinnerungsprozesse von exklusiven Identi-
taten. Dies erlaube, Formen der Solidaritit zu
entwickeln, in der kritische historische Erin-
nerungen dazu dienen kénnten, neue politische
Gemeinschaften zu schaffen.

Auf paradoxe Weise birgt der bewusste
und unbewusste Kampf um Anerkennung
von Erinnerung die Gefahr, das Prinzip von
«Teilen und Herrschen», das Rassismus und
andere Herrschaftsordnungen priagt, zu wie-
derholen. Gleichzeitig ist es wichtig, die spe-
zifischen, namentlich Schwarzen Geschichten
von rassistischem Ausschluss und Widerstand
dagegen in den Blick zu nehmen und anzuer-
kennen, wie die Historikerin Jovita dos Santos
Pinto und die Sozialwissenschaftlerin Stefanie
Boulila in der aktuellen Debatte postulieren.
Dieser Weg vermag wohl zu adiquateren his-
torischen Analysen und angesichts des Auf-
kommens der Rechtsextremen in Europa zu
wirkungsvolleren antirassistischen Allianzen
und demokratischen Visionen fiihren.

Die grossen Vordenker*innen einer postfa-
schistischen oder dekolonialen Geschichtspoli-
tik wie Hannah Arendt oder Aimé Césaire waren
iiberzeugt, dass die Gewalt in die moralischen,
sozialen und politischen Beziehungen zwi-
schen «Opfern» und «Tétern» eingeschrieben

Neue Wege 10.20



ist — und daher die Beziehungen im Zentrum
der Aufarbeitung stehen miissen. Eine gesamt-
gesellschaftliche Erinnerungspolitik betrifft
daher nicht die «Betroffenen», im Sinne der
«Opfer», sondern auch die Betroffenen im
Sinne von «Tétern» — ohne diese Positionen
vorderhand moralisch zu werten. Denn die
Geschichte hat bei allen Spuren hinterlassen,
wenn auch nicht die gleichen — und insbeson-
dere nicht die gleichen Privilegien, um mit die-
sen historischen Wunden umzugehen.

Eine restaurative Erinnerungspolitik «von
unten» konnte einen Prozess anstossen, um die
moralischen, sozialen und politischen Bezie-
hungen zu reparieren, die in der Schweiz seit
langem durch die Unterscheidung von «Wir
und die Anderen» beschidigt sind. Die Aner-
kennung der Schuld und der Wahrheit eréffnet
demnach einen Raum fiir reale Begegnung und
das Offnen alternativer Archive und vielstim-
miger Wissensvorrite. Dies beinhaltet stets
auch die Moglichkeit des Sich-Entschuldi-
gens, des Verzeihens, des Verlernens von Hie-
rarchien und des Versprechens einer gemein-
samen, wirklich demokratischen Zukunft. @

Neue Wege 10.20

Bibliografie

Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht
iiber die Banalitit des Bosen. Miinchen 1964.

Thomas Buomberger: Kampf gegen unerwiinschte
Fremde: Von James Schwarzenbach bis Christoph Blocher.
Ziirich 2004.

Aimé Césaire: Uber den Kolonialismus. Berlin 2017 [1950].

Kijan Espahangizi: Wer waren die N***** Europas? Der
50. Jahrestag der «Schwarzenbach-Initiative gegen
Uberfremdung» in der Schweiz und die antirassistische
Protestbewegung in den USA. Juni 2020, in:
geschichtedergegenwart.ch.

Francesca Falk: Gender Innovation and Migration in
Switzerland. Open Access 2019.

Marina Frigerio: Verbotene Kinder. Die Kinder der
italienischen Saisonniers erzdhlen von Trennung und
Illegalitdt. Ziirich 2014.

Rohit Jain: Kosmopolitische Pioniere. Transnationale
Subjektivierungsprozesse von «Inder_innen der
zweiten Generation» aus der Schweiz zwischen Assimi-
lation, Exotik und globaler Moderne. Bielefeld 2018.

Angelo Maiolino: Als die Italiener noch Tschinggen
waren: Der Widerstand gegen die Schwarzenbach-
Initiative. Ziirich 2011.

Paola De Martin: Brennende Unschdrfe. Offener Brief
an Bundesrdtin Sommaruga. 21. September 2018,
in: institutneueschweiz.ch/de/blog.

Patricia Purtschert / Barbara Liithi / Francesca Falk
(Hrsg.): Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen
eines Kolonialismus ohne Kolonien. Bielefeld 2012.

Jacques Ranciére: Racism: A Passion from Above.
23.9.2010, in: mronline.org/2010/09/23/racism-a-
passion-from-above/

Michael Rothberg: Multidirectional Memory. Remem-
bering the Holocaust in the Age of Decolonization.
Stanford 2009.

Jovita dos Santos Pinto und Stefanie Boulila:

Was Black Lives Matter fiir die Schweiz bedeutet. In:
republik.ch/2020/06/23/was-black-lives-matter-fuer-
die-schweiz-bedeutet.

Mark Terkessidis: Wessen Erinnerung zahlt? Koloniale
Vergangenheit und Rassismus heute. Berlin 2019.

Concetto Vecchio: Jagt sie Weg! Die Schwarzenbach-
Initiative und die italienischen Migranten. Ziirich 2019.

QO Rohit Jain, *1978, ist promovierter Sozialanthropologe
und ehemaliger Geschiftsfiihrer von INES (Institut
Neue Schweiz). Mit dem Theaterschaffenden Tim Zu-
lauf und der Historikerin Paola De Martin hat er die
Arbeitsgemeinschaft ké*sara gegriindet, die mit kol-
lektiven Langzeitprojekten eine vielstimmige Erinne-
rungspolitik in der Schweiz stirken mochte.

schwarzenbach-komplex.ch

—> Chantal Mariam Neuhaus, Portrit aus dem Buch
I'will be different every time. Schwarze Frauen in
Biel (siehe Seite 3).

1"






	Der Schwarzenbach-Komplex geht uns alle an!

