
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 9

Artikel: Das Sorgende und Vorsorgende ins Zentrum stellen

Autor: Hui, Matthias / Lots, Laura / Biesecker, Adelheid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Sorgende
und

Vorsorgende ins
Zentrum stellen

Neue Wege-Gespräch mit Adelheid Biesecker
und Regula Grünenfelder

von Matthias Hui und Laura Lots

In der Ökonomie bleiben die
unbezahlte Arbeit und die
ausgebeutete Natur aussen vor. Ein
Gespräch mit einer Ökonomin
und einer Theologin darüber, wie
die Bedürfnisse der Menschen
wieder auf den Tisch kommen.

Nw Wie kommt es, dass Sie sich mit Wirtschaft
beschäftigen, beziehungsweise mit
Care-Ökonomie?

ab Ich habe Volkswirtschaft studiert und war
von 1971 bis 2004 Professorin für Ökonomische

Theorie in Bremen. Aber warum Care?
Die herkömmliche Ökonomie hat ja mit Care
nichts zu tun. Ich habe als Kritikerin - ich war
lange Marxistin - angefangen, das Ganze der
Ökonomie in den Blick zu nehmen. Ich habe
aufgehört, nur den Markt als Wirtschaft
wahrzunehmen, und dann kommt man zwangsläufig

zu den Care-Tätigkeiten. Mitte der 1990er
Jahre war für mich klar: Care gehört zum
Ökonomischen dazu.

RS Mein Weg ist der umgekehrte - von Care
zur Ökonomie. Ich bin Theologin, Fragen der
Gerechtigkeit waren mein Antrieb, Theologie
zu studieren. Ich habe bei Elisabeth Schüssler
Fiorenza über Kriegsrhetorik promoviert, über
rhetorische Strategien, die Ungerechtigkeit
plausibel machen. Am Ende meiner Dissertation
wusste ich, wie das läuft, und wollte es anders
machen. Ich wollte erforschen, wie rhetorische
Strategien funktionieren, die Gerechtigkeit
fördern. Da war der Weg zu Fragen der Ökonomie
nicht mehr weit.

Nw Was stimmt nicht in der Logik der herr¬
schenden Ökonomie? Wie schafft es die
Wirtschaftswissenschaft, Theorien zu
entwickeln, welche die Wirklichkeit gar
nicht abzubilden vermögen?

ab Ökonomie heute sieht nur den Markt. Das
Hauptproblem des Kapitalismus liegt darin,
dass es keine Beziehung zum Reproduktiven
gibt. Das, was wir in der Care-Debatte hereinholen

- die abgewertete, unbezahlte Arbeit, die
wesentlich von Frauen geleistet wird, und auch
die Regeneration der Natur -, fehlt im Denken
der kapitalistischen Akteur*innen. Da geht es

um Maximierung von Profit, das Ausgegrenzte
wird masslos ausgebeutet. Es gibt in der
ökonomischen Theorie keinen Gedanken hin zur
Wiederherstellung des Vernutzten. Insofern kann
Kapitalismus nicht zukunftsfähig sein. Deshalb
sprechen meine Kollegin Uta von Winterfeld
und ich von Externalisierung als Prinzip. Der
Kapitalismus braucht diese Basis, sie wird nicht
bezahlt, kommt nicht in die Kostenkalkulation.
Die Naturschäden, die vielen sozialen und
ökologischen Schäden, die vielen Gerechtigkeitsfragen

- das ist alles Ergebnis dieser Art Ökonomie.

nw In welchem historischen Moment ist die
Sache aus dem Ruder gelaufen?

ab Der ungarische Wirtschaftshistoriker und
-Wissenschaftler Karl Polanyi spricht von einer
disembedded economy. In der Zeit von 1500 bis
1800 entwickelt sich ein eigener ökonomischer
Handlungsraum, abgetrennt vom Sozialen und
vom Ökologischen. Die ökonomische Theorie

beginnt mit Adam Smith 1776, mit seinem
Buch Der Wohlstand der Nationen. Vorher ver-
fasste er die Theorie der ethischen Gefühle. Er
definiert Arbeit als Erwerbsarbeit und
Ökonomie als Analyse des Marktes. Er sagt aber
ausdrücklich, dass Marktakteur*innen eine
Art Moral brauchen. Wo kommt die her? In
seiner Vorstellung der viktorianischen Familie,

wo alles heil, nett und schön ist, sorgen

Neue Wege 9.20 9



die Frauen dafür, dass die Akteurinnen moralisch

aufwachsen und sozusagen mit dieser
Moral an den Markt gehen. Dieser Aspekt des
Denkens von Adam Smith geht in der weiteren

Geschichte verloren. In der ökonomischen
Theorie wird die Trennungsstruktur zwischen
Moral und Wirtschaft immer weiter gefestigt.
Adam Smith ist gewissermassen der erste
Theoretiker des Kapitalismus. In seiner Theorie
sind die Akteur*innen unabhängig von Kirche

und Feudalherren, alles ist machbar durch
Arbeit. Das ist erst einmal emanzipatorisch. Es
wird schnell anders, wenn es heisst: Es wird
alles machbar durch Arbeit anderer, wenn der
Kapitalist Arbeitskräfte kauft, für sich arbeiten
lässt und ausbeutet.

Nw Damit sind wir bei Karl Marx. Beinhaltet
seine Theorie der Produktion unter
kapitalistischen Verhältnissen nicht bereits
auch Elemente von Reproduktion? Und
haben nicht Rosa Luxemburg oder später
die sogenannten Bielefelderinnen als

Marxistinnen den Weg für die Fragen der
heutigen Care-Ökonomie bereitet? Du

hast erwähnt, dass du Marxistin warst.

ab Wenn ich sage, ich war Marxistin, dann
denke ich, dass wir historisch inzwischen weiter

sind. Marx hat keine Theorie gemacht, die
für alle Zeiten gilt. Insofern bin ich nach wie
vor Marxistin, da meine Kritik am Kapitalismus

auf Marx basiert. Aber er hatte nicht die
ganze Reproduktion im Auge, sondern nur
die Reproduktion des Kapitals. Rosa Luxemburg

sah, dass der Kapitalismus die Sphäre
des Nichtkapitalistischen braucht, und schaute
auf die Reproduktion. Rosa Luxemburg ist
die Basis der späteren feministisch-ökonomischen

Theorie. Marx war Kind seiner Zeit, er
war Kritiker der damaligen politischen Ökonomie,

aber er hatte nichts zu tun mit der
Emanzipation von Frauen. Die ökonomische Theorie

nimmt zur Situation der Frau keine Stellung,
bis die Neoklassik in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts den Haushalt als eine kleine Fabrik

in ihre Theorie integriert: Die Eltern sind
die Investoren, und die Kinder sind die
Haushaltsendprodukte oder Investitionsgüter.

zw Die Frauen leisten weltweit den Löwenanteil

der unbezahlten oder schlecht
bezahlten Care-Arbeit. Wie wichtig ist der
Feminismus für die Care-Bewegung oder
für eine neu gedachte Ökonomie, die eben
nicht den Konsum, sondern die Bedürfnisse
von Menschen ins Zentrum rückt?

ab Feminismus heisst, methodisch vom
Ausgegrenzten her zu schauen, also die Perspektive

zu wechseln. Das Ausgegrenzte, von dem
das Ganze der Ökonomie in den Blick genommen

werden soll, ist die unbezahlte Arbeit und
auch die Natur. Weil das sonst niemand macht,
braucht es auch in der ökonomischen Theorie
Feminismus.

RS Es geht um einen Perspektivenwechsel.
Bei Wirtschaft ist Care reden wir nicht über
die Aufwertung des Care-Sektors, sondern wir
denken darüber nach, wie die ganze Wirtschaft
wieder zu ihrer ursprünglichen Bestimmung
zurückkehren kann: Sie muss Bedürfnisse
befriedigen, also Care sein! Wieso gibt es in
Coronazeiten Applaus für Care-Arbeitende,
aber Geld für Lufthansa und Swiss?

Nw Was genau ist das Neue an Wirtschaft ist
Care? Weshalb greift ihr an der Frauen*-
synode 2021 dieses Konzept und diesen
Slogan auf?

rg Es ist nicht neu. Wir knüpfen an Gedanken

und Forderungen der feministischen
Ökonomie an, die es schon lange gibt, und gehen
einen Schritt weiter: Wir denken Ökonomie als
Wissenschaft von der Befriedigung der menschlichen

Bedürfnisse her. Die herrschende
Ökonomie nimmt nicht wahr, in welchen
Widersprüchen die eigene Wissenschaft betrieben
wird. Die Frauen*synode ist ein Vehikel, um
eine breite Öffentlichkeit zu erreichen und die
Wahrnehmung zu schärfen, dass das Unbehagen
an der herrschenden Ökonomie berechtigt ist.

ab Wirtschaften heisst in der vorherrschenden
Ökonomie Effizienz. Die Ökonomie sieht die
Bedürfnisse in der Nachfrage am Markt. Sie
hat im Grunde gar keinen Bedürfnisbegriff,
sondern fokussiert auf die zahlungsfähige
Nachfrage. Wer kein Geld hat, ist im Grunde
kein Gesellschaftsmitglied. Das hatte Marx
auch schon gesagt.

rg Unser Anspruch ist, dass wir diesen Per-
spektivenwechsel in verschiedenen
Lebensbereichen durchbuchstabieren. Wir haben das
Bild einer Kugel entwickelt, es interessiert
mich, was Sie dazu denken: Stellen wir uns
vor, wir würden das, was wir als gutes Leben
empfinden, aus unserem Teich schöpfen und
an eine Kugel anbringen wollen. Die Kugel
ist das, was Sie zu Beginn den «vom Sozialen

und Ökologischen abgetrennten
ökonomischen Handlungsraum» genannt haben.
Wir fügen alles an diese in sich geschlossene

10 Neue Wege 9.20



Wieso gibt es

Care-Arbeitende
1®

A/icc2
Wirtschaftskugel an und stellen fest, dass das,
was wir als gut und zukunftsfähig identifizieren,

immer wieder abrutscht. Und wir pappen
es in Sisyphusarbeit seit Jahrzehnten wieder
an...

ab und was zentral ist, rutscht an dieser
in sich geschlossenen Kugel «Wirtschaft»
immer wieder ab: Bedürfnisse, Wohlbefinden,
Inklusion.

rg Genau. Und jetzt stellen wir uns vor, dass
wir alles, was da immer wieder abrutscht,
zusammenfassen und in die Mitte der Kugel
legen. Da gehört es nämlich hin. Diesen
Vorgang wollen wir in der Frauen*synode an
verschiedenen Lebensbereichen durchbuchstabieren:

von der Schule über die Religion bis
zum Banking und zum Welthandel.

ab Das Bild ist spannend: Ihr holt das, was
externalisiert ist, was systematisch abgetrennt
wird, in die Mitte und sagt: Jetzt schauen wir
von dort aus auf das Ganze. Wie können wir
eine Ökonomie organisieren, die das gute
Leben für alle, auch für die zukünftigen
Generationen, ermöglicht? Ihr nennt dies Erhalt des

Kosmos oder Erhalt der Erde, mein Begriff
dafür ist Vorsorge.

rg Wir sind uns einig, dass wir das in der
Mainstream-Ökonomie Externalisierte
auffangen und zurückverschieben müssen.

ab Etwas stört mich bei eurem Bild: Die
Kugel ist ja eigentlich etwas Schönes, Heiles,
Rundes. Für mich ist der Markt ein eckiges
Gebilde. Aber das Neue wird nicht eine Kugel
oder ein Tetraeder werden, sondern es wird
ein vielfältiges Neues sein. Die Akteur*innen
heute sind vielfältig, da ist beispielsweise die
ganze Szenerie der Solidarischen Ökonomie.
Hunderte Projekte fangen im Kleinen an und
machen sich auf den Weg zum guten Leben.
Die Nachhaltigkeitsdebatte und neuerdings
die Debatte um das Anthropozän haben
deutlich gemacht, worum es geht: Produzieren

darf nie auf Kosten des Reproduzierens
gehen. Ich bin leider nicht gut mit Bildern,
ich bin eine Theorietante. Wir müssen nach
einem Bild suchen, das Unterschiede nicht
gleichmacht, sondern Vielfalt zulässt.
Kapitalismus kann Vielfalt nicht zulassen. Die
Globalisierung bringt dieses System von uns

Neue Wege 9.20 11



Die Ökonomie
hat keinen
Begriff
für unsere
RoHnrfnicco

her über die ganze Welt. Nach dem Ende des

sogenannten Realsozialismus schien es ohne
Konkurrenz.

NW Und heute?

ab Jetzt werden mehr Stimmen laut, die sagen:
Schaut euch die Zerstörung an, die ihr weltweit

anrichtet! Was Stephan Lessenich die
«Externalisierungsgesellschaft» nennt, Ulrich
Brandt und Markus Wissen die «imperiale
Lebensweise», macht deutlich, dass wir alle
gross geworden sind in einer Gesellschaft, die
auf der ganzen Welt hockt und sie auslaugt.
Das heutige Modell ist angewiesen auf
weltweite Ausbeutung. Insofern sind wir bei unserer

Kritik sofort global. Die Frauenbewegungen
in Afrika, in Südamerika, in Asien - wir

ziehen alle am selben Strang, wenn auch von
unterschiedlichen Fädchen her. Die klassischen

Akteur*innen will ich aber nicht aus der
Pflicht entlassen, insbesondere die
Gewerkschaften. Sie sollten eigentlich unsere Kumpel

sein. Aber bei der Debatte in Deutschland
um die staatliche Kaufprämie für Autos sehen
wir: Sie sind sich einig mit ihren Ausbeutern,
wie Marx sagen würde, und beschweren sich

bei der Politik, dass diese Kaufprämie nicht
auch für althergebrachte, umweltschädliche
Autos ausgerichtet werden soll.

mi Sie versuchen beide, den notwendigen
Systemwandel in der vielfältigen Bewegung,

wie Sie sie beschrieben haben, und
in der Theorie auf den Begriff zu bringen:

Mit Ihren Konzepten Vorsorgendes
Wirtschaften oder eben Wirtschaft ist
Care stellen Sie herkömmliche Modelle
auf den Kopf.

RS Ich korrigiere : Wir stellen das, was verkehrt
ist, wieder auf die Füsse. Genau so hat es die
afroamerikanische Sklavin Sojourner Truth in
ihrer berühmten Rede an einer Frauenrechtskonvention

1851 in Ohio formuliert. Es geht
meiner Meinung nach heute nicht darum, eine
neue Metaerzählung zu finden und dafür zu
sorgen, dass wir alle das Gleiche mit gleichen
Worten benennen. Es geht darum, dass wir
Formen finden, die vielfältigen lokalen Engagements

miteinander zu vernetzen. Um mit der
feministischen Literaturwissenschaftlerin
bell hooks zu sprechen: Es ist wichtig, dass
Schwarze Frauen sprechen, es ist auch wichtig,

12 Neue Wege 9.20



was sie sagen. Die verschiedenen Engagements
neu miteinander in Verbindung zu setzen, ist
heute möglich - nach dem grossen Schweigen
nach dem Mauerfall, nach der Postmoderne
mit einer Atomisierung von Widerstand. Jetzt
kann sich das neu ordnen. Von der theologischen

Seite finde ich dabei Elisabeth Schüssler
Fiorenza wichtig, um das Gemeinsame nicht
zentralistisch, nicht kapitalistisch zu denken.

ab Im Bild wäre das also keine Kugel,
sondern ein Netz, an dem wir alle knüpfen. Unser
Netzwerk «Vorsorgendes Wirtschaften» hat
sich 1992 in St. Gallen erstmals konstituiert.
In jener Zeit ging es darum, das Konzept von
Nachhaltigkeit in die Ökonomie zu integrieren.
Das führte zur Ökologischen Ökonomie. Aber
wieder hatten diese fortschrittlichen Kollegen
den ganzen Bereich der Sorgearbeit ausgelassen.

Wir kritisierten sie: Wir merken zwar, dass
wir die Natur erhalten müssen, schleppen aber
die geschlechtliche Struktur der Ökonomie
einfach weiter mit und sehen keinen Bezug zur
unbezahlten Arbeit - das kann nicht sein! Bis
heute haben viele Kollegen keinen Blick dafür.
Wenn wir von einem Netzwerk sprechen, sind
alle gleichwertig. Die vielen Stimmen dürfen
und müssen gehört werden. Es gibt kein
Zentralkomitee, das sagt: Das ist jetzt das neue
Modell. Beim Vorsorgenden Wirtschaften
sprechen wir von drei Handlungsprinzipien:
Kooperation statt Konkurrenz. Vorsorge als
Sorgen für uns und andere auch in der Zukunft.
Und eben die Ausrichtung auf das, was zum
guten Leben notwendig ist: Was brauchen wir
eigentlich wirklich?

Nw Ist das ein Abschied vom Utopiebegriff
Sozialismus?

ab Die Gerechtigkeitsvorstellungen, die der
Sozialismus entwickelt hat, sind wichtig. Aber
wir gehen weiter. Es geht nicht nur darum zu
sagen, dass das Privateigentum in gesellschaftliches

Eigentum übergeht. Sondern es geht
darum, diese neue Wirtschaftsweise zu entwickeln

und dabei das Sorgende und Vorsorgende
in den Mittelpunkt zu stellen. Karl Marx hat
viel geleistet, ohne ihn wären wir nicht da, wo
wir stehen. Wir müssen aber weiterdenken und
neu handeln.

Mv Die feministische Ökonomiedebatte ist viel¬
stimmig: Diskutiert wird zum Beispiel
über das bedingungslose Grundeinkommen,
die Vier-in-einem-Perspektive von Frigga
Haug und eure Arbeiten. Anscheinend
müssen keine Kämpfe über theoretische
Deutungshoheit mehr ausgefochten werden.

ab Es sind Kämpfe geführt worden. Aber wir
sind klüger geworden. Wir verschwenden die
Kraft nicht mehr, um uns gegenseitig zu
zerfetzen. Ganz egal, wo wir herkommen: Wir
landen bei denselben Schlüssen, und das ist
entscheidend. Ich bin jetzt 78, der Stand von
Theorie und Aktion ist heute ein anderer für
die jungen Leute.

rg Dass Debatten unter uns zurücktreten, sehe
ich aber nicht nur positiv. Die Entwicklung
des Turbokapitalismus macht es nötig, sich
zu verbinden. Da wird uns auch etwas
aufgedrängt, weil es um Leben oder Sterben geht. Ich
wünschte mir den Raum und die Zeit für kritische

Debatten und merke gleichzeitig: Die Zeit
läuft uns davon.

ab Ich gebe Ihnen recht: Kritische Debatten

sind immer nötig. Ina Praetorius zitiert
in ihrem Text Wirtschaft ist Care (Seite 6)
Olympe de Gouges 1793 und springt dann ins
20. Jahrhundert. Aber das Zentrale passiert
doch dazwischen! Da fehlt die Kapitalismuskritik.

Und doch liegen wir beim Ergebnis
ziemlich dicht beieinander. Ich komme in meinem

Denken immer von der Kritik her. Wenn
ich verstehe, dass der Kapitalismus eben wirklich

nicht zukunftsfähig sein kann, und wenn
er noch so grün wird, dann merke ich: Es geht
um den Perspektivenwechsel, es geht um neue
Kategorien, die das Neue denken lassen.
Deswegen spreche ich mit meiner Kollegin Sabine
Hofmeister von der (Re)Produktivität. Damit
wollen wir deutlich machen, dass es darum geht,
alle Produktivitäten - von Natur, von Frauen
in unbezahlter und bezahlter Arbeit, von Männern

- zusammenzufassen und eine Ökonomie
zu entwickeln, die gestaltet, indem sie erhält
oder ihre Basis erneuert. «Wirtschaft ist Care»?
Ja, Wirtschaft sollte Care sein oder sollte
Vorsorge sein, aber ich brauche die Kritik, um deutlich

zu machen, warum Wirtschaft heute eben
nicht Care ist.

nw Es geht also schon auch darum, die Sache
gemeinsam wieder auf den Begriff zu
bringen. Ist die Vielfalt der Ansätze, ist das
Netzwerk ohne Zentrum nicht gleichzeitig

Stärke und Schwäche? Das System, dem

Neue Wege 9.20 13



Feminismus
heisst, vom

Ausgegrenzten her
711 crhai ion

wir gegenüberstehen, hat sehr wohl,
zumindest unsichtbare, Zentralorgane. Wir
haben die Erfahrung gemacht, dass der
Kapitalismus - gerade in seiner neoliberalen
und postmodernen Variante - Alternativen
sehr leicht integrieren kann.

ab Da ist etwas dran. Aber für mich ist die
Kraft entscheidend, die wir als Gegenkraft
oder als Gegenmacht - wie Hannah Arendt
sagt -, entwickeln, indem wir einfach etwas
anderes anfangen zusammen mit denen, die
dies wollen. Der Physiker Hans-Peter Dürr
hat von zwei Spieltischen gesprochen: Am
einen sitzen die herkömmlichen Spielerinnen,

aber das Spiel langweilt mich. Ich mache
einen neuen Tisch auf und mache ihn so
spannend, dass nach und nach viele andere
dazukommen, auch Akteurinnen vom anderen
Tisch. Vielleicht haben wir in zwanzig oder
fünfzig Jahren gemeinsame Begriffe, um die
wir uns gruppieren können. Wir wissen ja gar
nicht genau, was nachhaltige Gesellschaft ist.
Wir wissen nur, dass der Weg dorthin bedeutet,
zu lernen, wie heute zu produzieren ist, damit
auch für zukünftige Generationen Natur und
Soziales erhalten bleiben. Natürlich ist der

Kapitalismus sehr stark im Integrieren vom
Andern. Plötzlich werden bestimmte Frauen
hofiert: Sie müssen an die Spitze der
Wirtschaft, das wird dann Emanzipation genannt,
und für die Kinder der Spitzenfrauen werden
Kindermädchen aus Asien geholt. Ja, Spaltung

durch Integration einiger ist eine Gefahr.
Aber wir haben gar keine andere Möglichkeit,
als für das Neue zu streiten!

rg Es gibt keine alternative grosse Erzählung,

die wir gegen den Kapitalismus anführen

können - ausser der Sorge um das Leben.
Ich erlebe aber mit der Klimastreikbewegung,
wie wieder ein Bedarf an Unterstützung und
an Theorie da ist. Unsere Bewegungen müssen
sich öffnen, damit soziale Bewegungen nicht
in Verschwörungstheorien oder in esoterische

Sphären abdriften oder ins Burnout. Wir
sollten Diskussionspartner*innen und
Begleiterinnen sein.

ab Ich will einhaken: Doch, wir haben eine
grosse Erzählung, der Kapitalismus hat keine!
Der Sozialismus war eine grosse Erzählung;
er hat sich, zumindest historisch, als nicht
tragfähig erwiesen, für das, was wir heute

14 Neue Wege 9.20



brauchen. Aber eine lebensfreundliche,
naturverträgliche Gesellschaft zu entwickeln - das
ist eine riesige Erzählung.

RS Es stimmt, wir sitzen an den Feuern, wo sich
diese Geschichte aufbaut. Und sie kommt aus
alter Zeit. Es ist nichts Neues, wenn wir sagen:
«Alle sollen genug zu essen haben.» Aber die
herrschende Erzählung ist immer noch: «Das

Kapital wird es richten.»

ab Die Coronakrise hat zwei Dinge deutlich
gemacht. Erstens wird es der Markt nicht richten.

Das sagen heute auch konservative
Ökonomen. Und zweitens wird das Zentrale in der
Sorgetätigkeit geleistet. Wer bestimmt eigentlich,

dass wir am Ende der Nachrichten nicht
davon hören, sondern immer vom Wetter und
von der Börse?

Nw Apropos grosse Erzählungen: Wo helfen
uns die Begriffe der Theologie, der
Befreiungstheologie und auch der feministischen

Theologie über Abhängigkeit,
Angewiesensein, Geburtlichkeit in dieser
Debatte, die sonst mit ökonomischen
Kategorien geführt wird?

rg Es gibt diese alten Erzählungen von Gerechtigkeit

und gutem Leben. Aber wir haben in der
Bibel auch Terrortexte, keine heile Welt. Wir
feministischen Theolog*innen sind geübt im
Lesen gegen den Strich, im Identifizieren von
Unbehagen und Unrecht. Wir wissen, dass das
Reich Gottes nicht einfach eine grosse Erzählung

ist, von der wir sagen können: Jesus liebt
uns, und jetzt ist alles gut. Das unterscheidet
uns von fundamentalistischen Bewegungen.
Wir sind in der Position, sozusagen den Fuss
in die Tür zu dieser Tradition zu halten und sie
auch materialistisch zu interpretieren. Es gibt
eine Autorität im Beharren darauf, dass es sich
lohnt zu kämpfen, auch ohne jede Gewissheit
des Erfolgs. Wir Theolog*innen sind Hüterinnen

der Schwelle zwischen dem Absoluten und
dem Kontingenten, wir haben mit dem Über-
schiessenden, mit dem Ganzen zu tun. Hier
treffen wir uns mit den Ökonominnen, die sich
für das ganze Leben interessieren, und können
etwas beitragen zur Entlarvung von Götzen.

ab Das ist spannend. Ich bin vor langer Zeit
aus der Kirche ausgetreten. Aber ich habe mit
kirchlichen Gruppen viele Vorträge und Tagungen

gemacht. Wir sind auf derselben Linie: Wir
steuern auf gutes Leben hin, auf Gerechtigkeit
für die Natur und die Gesellschaft. Ich erinnere

mich an eine Debatte mit Freunden in

einer Kirchengemeinde in Berlin. Ich sprach
vom Vorsorgenden Wirtschaften und meine
Kollegin, eine Superintendentin, erklärte, was
im Lukasevangelium zur Ökonomie steht. Das
war unheimlich gleich! Ich sagte damals: Ihr
kirchlichen Menschen habt es leicht. Ihr habt
die Bibel oder ihr habt die Bergpredigt. Wir
müssen uns - und da bin ich bei Habermas -
darüber verständigen, was unsere moralische
Basis ist. Dieses Verständigenkönnen ist für
unsere Bewegungen wichtig. Verständigen
heisst immer, dass wir den anderen gleichwertig

behandeln. Als Ökonomin und Aktivistin
wünsche ich mir von der Kirche, dass sie ihren
Einfluss nützt. Sie kann viele Menschen
erreichen. Die Befreiungstheologie fand ich toll
damals, aber auch das, was ihr Frauen jetzt
in Kirchen in der Schweiz anrichtet. Wir sind
Kooperationspartner'innen auf einem Weg,
den wir gemeinsam gehen. •
O Adelheid Biesecker, *1942, war bis 2004 Professorin

für Ökonomische Theorie im Fachbereich
Wirtschaftswissenschaft der Universität Bremen. Seitdem
hält sie zahlreiche Vorträge und publiziert. Ihre
Arbeitsschwerpunkte sind: Geschichte ökonomischer
Theorie, MikroÖkonomik aus sozial-ökologischer
Perspektive, ökologische Ökonomik, feministische
Ökonomik und Zukunft der Arbeit. Sie ist Mitglied
im Netzwerk Vorsorgendes Wirtschaften, in der
Vereinigung für Ökologische Ökonomie (VÖÖ) sowie
im wissenschaftlichen Beirat von Attac Deutschland.

O Regula Grünenfelder, *1965, ist katholische Theolo¬
gin und Leiterin der Fachstelle feministische
Theologie der FrauenKirche Zentralschweiz. Sie ist
Geschäftsleiterin der Frauen'synode, die am
4. September 2021 zum Thema «Wirtschaft ist Care»
stattfinden wird,
reguiagruenenfelder.ch

Neue Wege 9.20 15


	Das Sorgende und Vorsorgende ins Zentrum stellen

