Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 9

Artikel: Das Sorgende und Vorsorgende ins Zentrum stellen
Autor: Hui, Matthias / Lots, Laura / Biesecker, Adelheid
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Sorgende
und Vor-
sorgende ins
Zentrum stellen

Neue Wege-Gesprach mit Adelheid Biesecker
und Regula Griinenfelder
von Matthias Hui und Laura Lots

In der Okonomie bleiben die
unbezahlte Arbeit und die ausge-
beutete Natur aussen vor. Ein
Gesprich mit einer Okonomin
und einer Theologin dariiber, wie
die Bediirfnisse der Menschen
wieder auf den Tisch kommen.

w Wie kommt es, dass Sie sich mit Wirtschaft
beschaftigen, beziehungsweise mit
Care-Okonomie?

a8 Ich habe Volkswirtschaft studiert und war
von 1971 bis 2004 Professorin fiir Okonomi-
sche Theorie in Bremen. Aber warum Care?
Die herkémmliche Okonomie hat ja mit Care
nichts zu tun. Ich habe als Kritikerin — ich war
lange Marxistin — angefangen, das Ganze der
Okonomie in den Blick zu nehmen. Ich habe
aufgehort, nur den Markt als Wirtschaft wahr-
zunehmen, und dann kommt man zwangsliu-
fig zu den Care-Tatigkeiten. Mitte der 1990er
Jahre war fiir mich klar: Care gehdrt zum Oko-
nomischen dazu.

Neue Wege 9.20

re Mein Weg ist der umgekehrte — von Care
zur Okonomie. Ich bin Theologin, Fragen der
Gerechtigkeit waren mein Antrieb, Theologie
zu studieren. Ich habe bei Elisabeth Schiissler
Fiorenza iiber Kriegsrhetorik promoviert, iiber
rhetorische Strategien, die Ungerechtigkeit
plausibel machen. Am Ende meiner Dissertation
wusste ich, wie das lduft, und wollte es anders
machen. Ich wollte erforschen, wie rhetorische
Strategien funktionieren, die Gerechtigkeit for-
dern. Da war der Weg zu Fragen der Okonomie
nicht mehr weit.

w Was stimmt nicht in der Logik der herr-
schenden Okonomie? Wie schafft es die
Wirtschaftswissenschaft, Theorien zu
entwickeln, welche die Wirklichkeit gar
nicht abzubilden vermdgen?

s Okonomie heute sieht nur den Markt. Das
Hauptproblem des Kapitalismus liegt darin,
dass es keine Beziehung zum Reproduktiven
gibt. Das, was wir in der Care-Debatte herein-
holen — die abgewertete, unbezahlte Arbeit, die
wesentlich von Frauen geleistet wird, und auch
die Regeneration der Natur —, fehlt im Denken
der kapitalistischen Akteur*innen. Da geht es
um Maximierung von Profit, das Ausgegrenzte
wird masslos ausgebeutet. Es gibt in der 6kono-
mischen Theorie keinen Gedanken hin zur Wie-
derherstellung des Vernutzten. Insofern kann
Kapitalismus nicht zukunftsfahig sein. Deshalb
sprechen meine Kollegin Uta von Winterfeld
und ich von Externalisierung als Prinzip. Der
Kapitalismus braucht diese Basis, sie wird nicht
bezahlt, kommt nicht in die Kostenkalkulation.
Die Naturschiden, die vielen sozialen und 6ko-
logischen Schiden, die vielen Gerechtigkeitsfra-
gen —das istalles Ergebnis dieser Art Okonomie.

w  In welchem historischen Moment ist die
Sache aus dem Ruder gelaufen?

as  Der ungarische Wirtschaftshistoriker und
-wissenschaftler Karl Polanyi spricht von einer
disembedded economy: In der Zeit von 1500 bis
1800 entwickelt sich ein eigener 6konomischer
Handlungsraum, abgetrennt vom Sozialen und
vom Okologischen. Die 6konomische Theo-
rie beginnt mit Adam Smith 1776, mit seinem
Buch Der Wohlstand der Nationen. Vorher ver-
fasste er die Theorie der ethischen Gefiihle. Ex
definiert Arbeit als Erwerbsarbeit und Oko-
nomie als Analyse des Marktes. Er sagt aber
ausdriicklich, dass Marktakteur*innen eine
Art Moral brauchen. Wo kommt die her? In
seiner Vorstellung der viktorianischen Fami-
lie, wo alles heil, nett und schon ist, sorgen

9



die Frauen dafiir, dass die Akteur*innen mora-
lisch aufwachsen und sozusagen mit dieser
Moral an den Markt gehen. Dieser Aspekt des

Denkens von Adam Smith geht in der weite-
ren Geschichte verloren. In der 6konomischen

Theorie wird die Trennungsstruktur zwischen

Moral und Wirtschaft immer weiter gefestigt.
Adam Smith ist gewissermassen der erste The-
oretiker des Kapitalismus. In seiner Theorie

sind die Akteur*innen unabhingig von Kir-
che und Feudalherren, alles ist machbar durch

Arbeit. Das ist erst einmal emanzipatorisch. Es

wird schnell anders, wenn es heisst: Es wird

alles machbar durch Arbeit anderer, wenn der

Kapitalist Arbeitskrafte kauft, fiir sich arbeiten

ldsst und ausbeutet.

w Damit sind wir bei Karl Marx. Beinhaltet
seine Theorie der Produktion unter kapi-
talistischen Verhadltnissen nicht bereits
auch Elemente von Reproduktion? Und
haben nicht Rosa Luxemburg oder spater
die sogenannten Bielefelderinnen als
Marxistinnen den Weg fiir die Fragen der
heutigen Care-Okonomie bereitet? Du
hast erwahnt, dass du Marxistin warst.

as  Wenn ich sage, ich war Marxistin, dann
denke ich, dass wir historisch inzwischen wei-
ter sind. Marx hat keine Theorie gemacht, die
fiir alle Zeiten gilt. Insofern bin ich nach wie
vor Marxistin, da meine Kritik am Kapitalis-
mus auf Marx basiert. Aber er hatte nicht die
ganze Reproduktion im Auge, sondern nur
die Reproduktion des Kapitals. Rosa Luxem-
burg sah, dass der Kapitalismus die Sphire
des Nichtkapitalistischen braucht, und schaute
auf die Reproduktion. Rosa Luxemburg ist
die Basis der spiteren feministisch-6konomi-
schen Theorie. Marx war Kind seiner Zeit, er
war Kritiker der damaligen politischen Okono-
mie, aber er hatte nichts zu tun mit der Eman-
zipation von Frauen. Die 6konomische Theo-
rie nimmt zur Situation der Frau keine Stellung,
bis die Neoklassik in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts den Haushalt als eine kleine Fab-
rik in ihre Theorie integriert: Die Eltern sind
die Investoren, und die Kinder sind die Haus-
haltsendprodukte oder Investitionsgiiter.

w Die Frauen leisten weltweit den Léwenan-
teil der unbezahlten oder schlecht be-
zahlten Care-Arbeit. Wie wichtig ist der
Feminismus fiir die Care-Bewegung oder
fuir eine neu gedachte Okonomie, die eben
nicht den Konsum, sondern die Bedlirfnisse
von Menschen ins Zentrum riickt?

10

a8 Feminismus heisst, methodisch vom Aus-
gegrenzten her zu schauen, also die Perspek-
tive zu wechseln. Das Ausgegrenzte, von dem
das Ganze der Okonomie in den Blick genom-
men werden soll, ist die unbezahlte Arbeit und
auch die Natur. Weil das sonst niemand macht,
braucht es auch in der 6konomischen Theorie
Feminismus.

r¢ Es geht um einen Perspektivenwechsel.
Bei Wirtschaft ist Care reden wir nicht iiber
die Aufwertung des Care-Sektors, sondern wir
denken dariiber nach, wie die ganze Wirtschaft
wieder zu ihrer urspriinglichen Bestimmung
zuriickkehren kann: Sie muss Bediirfnisse
befriedigen, also Care sein! Wieso gibt es in
Coronazeiten Applaus fiir Care-Arbeitende,
aber Geld fiir Lufthansa und Swiss?

w Was genau ist das Neue an Wirtschaft ist
Care? Weshalb greift ihr an der Frauen*-
synode 2021 dieses Konzept und diesen
Slogan auf?

re Es ist nicht neu. Wir kniipfen an Gedan-
ken und Forderungen der feministischen Oko-
nomie an, die es schon lange gibt, und gehen
einen Schritt weiter: Wir denken Okonomie als
Wissenschaft von der Befriedigung der mensch-
lichen Bediirfnisse her. Die herrschende Oko-
nomie nimmt nicht wahr, in welchen Wider-
spriichen die eigene Wissenschaft betrieben
wird. Die Frauen*synode ist ein Vehikel, um
eine breite Offentlichkeit zu erreichen und die
Wahrnehmung zu schirfen, dass das Unbehagen
an der herrschenden Okonomie berechtigt ist.

as Wirtschaften heisstin der vorherrschenden
Okonomie Effizienz. Die Okonomie sieht die
Bediirfnisse in der Nachfrage am Markt. Sie
hat im Grunde gar keinen Bediirfnisbegriff,
sondern fokussiert auf die zahlungsfihige
Nachfrage. Wer kein Geld hat, ist im Grunde
kein Gesellschaftsmitglied. Das hatte Marx
auch schon gesagt.

re Unser Anspruch ist, dass wir diesen Per-
spektivenwechsel in verschiedenen Lebens-
bereichen durchbuchstabieren. Wir haben das
Bild einer Kugel entwickelt, es interessiert
mich, was Sie dazu denken: Stellen wir uns
vor, wir wiirden das, was wir als gutes Leben
empfinden, aus unserem Teich schopfen und
an eine Kugel anbringen wollen. Die Kugel
ist das, was Sie zu Beginn den «vom Sozia-
len und Okologischen abgetrennten dkono-
mischen Handlungsraum» genannt haben.
Wir fiigen alles an diese in sich geschlossene

Neue Wege 9.20



Wirtschaftskugel an und stellen fest, dass das,
was wir als gut und zukunftsfahig identifizie-
ren, immer wieder abrutscht. Und wir pappen
es in Sisyphusarbeit seit Jahrzehnten wieder
an...

as ... und was zentral ist, rutscht an dieser
in sich geschlossenen Kugel «Wirtschaft»
immer wieder ab: Bediirfnisse, Wohlbefinden,
Inklusion.

re Genau. Und jetzt stellen wir uns vor, dass
wir alles, was da immer wieder abrutscht,
zusammenfassen und in die Mitte der Kugel
legen. Da gehort es namlich hin. Diesen Vor-
gang wollen wir in der Frauen*synode an ver-
schiedenen Lebensbereichen durchbuchsta-
bieren: von der Schule {iber die Religion bis
zum Banking und zum Welthandel.

a8 Das Bild ist spannend: Ihr holt das, was
externalisiert ist, was systematisch abgetrennt
wird, in die Mitte und sagt: Jetzt schauen wir
von dort aus auf das Ganze. Wie konnen wir
eine Okonomie organisieren, die das gute
Leben fiir alle, auch fiir die zukiinftigen Gene-
rationen, ermoglicht? Ihr nennt dies Erhaltdes

Neue Wege 9.20

Kosmos oder Erhalt der Erde, mein Begriff
dafiir ist Vorsorge.

re Wir sind uns einig, dass wir das in der
Mainstream-Okonomie Externalisierte auf-
fangen und zuriickverschieben miissen.

as Etwas stort mich bei eurem Bild: Die
Kugel ist ja eigentlich etwas Schones, Heiles,
Rundes. Fiir mich ist der Markt ein eckiges
Gebilde. Aber das Neue wird nicht eine Kugel
oder ein Tetraeder werden, sondern es wird
ein vielfiltiges Neues sein. Die Akteur*innen
heute sind vielfiltig, da ist beispielsweise die
ganze Szenerie der Solidarischen Okonomie.
Hunderte Projekte fangen im Kleinen an und
machen sich auf den Weg zum guten Leben.
Die Nachhaltigkeitsdebatte und neuerdings
die Debatte um das Anthropozin haben
deutlich gemacht, worum es geht: Produzie-
ren darf nie auf Kosten des Reproduzierens
gehen. Ich bin leider nicht gut mit Bildern,
ich bin eine Theorietante. Wir miissen nach
einem Bild suchen, das Unterschiede nicht
gleichmacht, sondern Vielfalt zuldsst. Kapi-
talismus kann Vielfalt nicht zulassen. Die
Globalisierung bringt dieses System von uns

1"



her iiber die ganze Welt. Nach dem Ende des
sogenannten Realsozialismus schien es ohne
Konkurrenz.

w Und heute?

s Jetzt werden mehr Stimmen laut, die sagen:
Schaut euch die Zerstorung an, die ihr welt-
weit anrichtet! Was Stephan Lessenich die
«Externalisierungsgesellschaft» nennt, Ulrich
Brandt und Markus Wissen die «imperiale
Lebensweise», macht deutlich, dass wir alle
gross geworden sind in einer Gesellschaft, die
auf der ganzen Welt hockt und sie auslaugt.
Das heutige Modell ist angewiesen auf welt-
weite Ausbeutung. Insofern sind wir bei unse-
rer Kritik sofort global. Die Frauenbewegun-
gen in Afrika, in Siidamerika, in Asien — wir
ziehen alle am selben Strang, wenn auch von
unterschiedlichen Fadchen her. Die klassi-
schen Akteur*innen will ich aber nicht aus der
Pflicht entlassen, insbesondere die Gewerk-
schaften. Sie sollten eigentlich unsere Kum-
pel sein. Aber bei der Debatte in Deutschland
um die staatliche Kaufpramie fiir Autos sehen
wir: Sie sind sich einig mit ihren Ausbeutern,
wie Marx sagen wiirde, und beschweren sich

12

bei der Politik, dass diese Kaufpramie nicht
auch fiir althergebrachte, umweltschiddliche
Autos ausgerichtet werden soll.

w Sie versuchen beide, den notwendigen
Systemwandel in der vielfdltigen Bewe-
gung, wie Sie sie beschrieben haben, und
in der Theorie auf den Begriff zu brin-
gen: Mit lhren Konzepten Vorsorgendes
Wirtschaften oder eben Wirtschaft ist
Care stellen Sie herkdmmliche Modelle
auf den Kopf.

re Ichkorrigiere: Wir stellen das, was verkehrt
ist, wieder auf die Fiisse. Genau so hat es die
afroamerikanische Sklavin Sojourner Truth in
ihrer beriihmten Rede an einer Frauenrechts-
konvention 1851 in Ohio formuliert. Es geht
meiner Meinung nach heute nicht darum, eine
neue Metaerzdhlung zu finden und dafiir zu
sorgen, dass wir alle das Gleiche mit gleichen
Worten benennen. Es geht darum, dass wir For-
men finden, die vielfiltigen lokalen Engage-
ments miteinander zu vernetzen. Um mit der
feministischen Literaturwissenschaftlerin
bell hooks zu sprechen: Es ist wichtig, dass
Schwarze Frauen sprechen, es ist auch wichtig,

Neue Wege 9.20



was sie sagen. Die verschiedenen Engagements
neu miteinander in Verbindung zu setzen, ist
heute moglich — nach dem grossen Schweigen
nach dem Mauerfall, nach der Postmoderne
mit einer Atomisierung von Widerstand. Jetzt
kann sich das neu ordnen. Von der theologi-
schen Seite finde ich dabei Elisabeth Schiissler
Fiorenza wichtig, um das Gemeinsame nicht
zentralistisch, nicht kapitalistisch zu denken.

a8 Im Bild wire das also keine Kugel, son-
dern ein Netz, an dem wir alle kniipfen. Unser
Netzwerk «Vorsorgendes Wirtschaften» hat
sich 1992 in St. Gallen erstmals konstituiert.
In jener Zeit ging es darum, das Konzept von
Nachhaltigkeit in die Okonomie zu integrieren.
Das fiihrte zur Okologischen Okonomie. Aber
wieder hatten diese fortschrittlichen Kollegen
den ganzen Bereich der Sorgearbeit ausgelas-
sen. Wir kritisierten sie: Wir merken zwar, dass
wir die Natur erhalten miissen, schleppen aber
die geschlechtliche Struktur der Okonomie
einfach weiter mit und sehen keinen Bezug zur
unbezahlten Arbeit — das kann nicht sein! Bis
heute haben viele Kollegen keinen Blick dafiir.
Wenn wir von einem Netzwerk sprechen, sind
alle gleichwertig. Die vielen Stimmen diirfen
und miissen gehort werden. Es gibt kein Zen-
tralkomitee, das sagt: Das ist jetzt das neue
Modell. Beim Vorsorgenden Wirtschaften
sprechen wir von drei Handlungsprinzipien:
Kooperation statt Konkurrenz. Vorsorge als
Sorgen fiir uns und andere auch in der Zukunft.
Und eben die Ausrichtung auf das, was zum
guten Leben notwendig ist: Was brauchen wir
eigentlich wirklich?

w Ist das ein Abschied vom Utopiebegriff
Sozialismus?

a8 Die Gerechtigkeitsvorstellungen, die der

Sozialismus entwickelt hat, sind wichtig. Aber
wir gehen weiter. Es geht nicht nur darum zu

sagen, dass das Privateigentum in gesellschaft-
liches Eigentum iibergeht. Sondern es geht
darum, diese neue Wirtschaftsweise zu entwi-
ckeln und dabei das Sorgende und Vorsorgende

in den Mittelpunkt zu stellen. Karl Marx hat

viel geleistet, ohne ihn wéren wir nicht da, wo

wir stehen. Wir miissen aber weiterdenken und

neu handeln.

Neue Wege 9.20

w Die feministische Okonomiedebatte ist viel-
stimmig: Diskutiert wird zum Beispiel
Uiber das bedingungslose Grundeinkommen,
die Vier-in-einem-Perspektive von Frigga
Haug und eure Arbeiten. Anscheinend
mussen keine Kampfe liber theoretische
Deutungshoheit mehr ausgefochten werden.

a8 Es sind Kdmpfe gefiihrt worden. Aber wir
sind kliiger geworden. Wir verschwenden die
Kraft nicht mehr, um uns gegenseitig zu zer-
fetzen. Ganz egal, wo wir herkommen: Wir
landen bei denselben Schliissen, und das ist
entscheidend. Ich bin jetzt 78, der Stand von
Theorie und Aktion ist heute ein anderer fiir
die jungen Leute.

ke Dass Debatten unter uns zuriicktreten, sehe
ich aber nicht nur positiv. Die Entwicklung
des Turbokapitalismus macht es nétig, sich
zu verbinden. Da wird uns auch etwas aufge-
driangt, weil es um Leben oder Sterben geht. Ich
wiinschte mir den Raum und die Zeit fiir kriti-
sche Debatten und merke gleichzeitig: Die Zeit
l4duft uns davon.

as Ich gebe Thnen recht: Kritische Debat-
ten sind immer nétig. Ina Praetorius zitiert
in ihrem Text Wirtschaft ist Care (Seite 6)
Olympe de Gouges 1793 und springt dann ins
20. Jahrhundert. Aber das Zentrale passiert
doch dazwischen! Da fehlt die Kapitalismus-
kritik. Und doch liegen wir beim Ergebnis
ziemlich dicht beieinander. Ich komme in mei-
nem Denken immer von der Kritik her. Wenn
ich verstehe, dass der Kapitalismus eben wirk-
lich nicht zukunftsfahig sein kann, und wenn
er noch so griin wird, dann merke ich: Es geht
um den Perspektivenwechsel, es geht um neue
Kategorien, die das Neue denken lassen. Des-
wegen spreche ich mit meiner Kollegin Sabine
Hofmeister von der (Re)Produktivitdt. Damit
wollen wir deutlich machen, dass es darum geht,
alle Produktivitdten — von Natur, von Frauen
in unbezahlter und bezahlter Arbeit, von Min-
nern — zusammenzufassen und eine Okonomie
zu entwickeln, die gestaltet, indem sie erhalt
oder ihre Basis erneuert. «Wirtschaft ist Care»?
Ja, Wirtschaft sollte Care sein oder sollte Vor-
sorge sein, aber ich brauche die Kritik, um deut-
lich zu machen, warum Wirtschaft heute eben
nicht Care ist.

w Es geht also schon auch darum, die Sache
gemeinsam wieder auf den Begriff zu
bringen. Ist die Vielfalt der Ansdtze, ist das
Netzwerk ohne Zentrum nicht gleichzei-
tig Starke und Schwiéche? Das System, dem

13



wir gegentiberstehen, hat sehr wohl,
zumindest unsichtbare, Zentralorgane. Wir
haben die Erfahrung gemacht, dass der
Kapitalismus — gerade in seiner neoliberalen
und postmodernen Variante — Alternativen
sehr leicht integrieren kann.

as Da ist etwas dran. Aber fiir mich ist die
Kraft entscheidend, die wir als Gegenkraft
oder als Gegenmacht — wie Hannah Arendt
sagt —, entwickeln, indem wir einfach etwas
anderes anfangen zusammen mit denen, die
dies wollen. Der Physiker Hans-Peter Diirr
hat von zwei Spieltischen gesprochen: Am
einen sitzen die herkdmmlichen Spieler*in-
nen, aber das Spiel langweilt mich. Ich mache
einen neuen Tisch auf und mache ihn so span-
nend, dass nach und nach viele andere dazu-
kommen, auch Akteur*innen vom anderen
Tisch. Vielleicht haben wir in zwanzig oder
flinfzig Jahren gemeinsame Begriffe, um die
wir uns gruppieren konnen. Wir wissen ja gar
nicht genau, was nachhaltige Gesellschaft ist.
Wir wissen nur, dass der Weg dorthin bedeutet,
zu lernen, wie heute zu produzieren ist, damit
auch fiir zukiinftige Generationen Natur und
Soziales erhalten bleiben. Natiirlich ist der

14

Kapitalismus sehr stark im Integrieren vom
Andern. Pl6tzlich werden bestimmte Frauen
hofiert: Sie miissen an die Spitze der Wirt-
schaft, das wird dann Emanzipation genannt,
und fiir die Kinder der Spitzenfrauen werden
Kindermadchen aus Asien geholt. Ja, Spal-
tung durch Integration einiger ist eine Gefahr.
Aber wir haben gar keine andere Moglichkeit,
als fiir das Neue zu streiten!

re Es gibt keine alternative grosse Erzih-
lung, die wir gegen den Kapitalismus anfiih-
ren kénnen — ausser der Sorge um das Leben.
Ich erlebe aber mit der Klimastreikbewegung,
wie wieder ein Bedarf an Unterstiitzung und
an Theorie da ist. Unsere Bewegungen miissen
sich 6ffnen, damit soziale Bewegungen nicht
in Verschworungstheorien oder in esoteri-
sche Sphéren abdriften oder ins Burnout. Wir
sollten Diskussionspartner*innen und Beglei-
ter*innen sein.

se Ich will einhaken: Doch, wir haben eine
grosse Erzahlung, der Kapitalismus hat keine!
Der Sozialismus war eine grosse Erzdhlung;
er hat sich, zumindest historisch, als nicht
tragfdhig erwiesen, fiir das, was wir heute

Neue Wege 9.20




brauchen. Aber eine lebensfreundliche, natur-
vertrigliche Gesellschaft zu entwickeln — das
ist eine riesige Erzdhlung.

re Esstimmt, wir sitzen an den Feuern, wo sich
diese Geschichte aufbaut. Und sie kommt aus
alter Zeit. Es ist nichts Neues, wenn wir sagen:
«Alle sollen genug zu essen haben.» Aber die
herrschende Erzdhlung ist immer noch: «Das
Kapital wird es richten.»

as Die Coronakrise hat zwei Dinge deutlich
gemacht. Erstens wird es der Markt nicht rich-
ten. Das sagen heute auch konservative Oko-
nomen. Und zweitens wird das Zentrale in der
Sorgetitigkeit geleistet. Wer bestimmt eigent-
lich, dass wir am Ende der Nachrichten nicht
davon horen, sondern immer vom Wetter und
von der Borse?

w Apropos grosse Erzahlungen: Wo helfen
uns die Begriffe der Theologie, der Be-
freiungstheologie und auch der feministi-
schen Theologie liber Abhangigkeit,
Angewiesensein, Geburtlichkeit in dieser
Debatte, die sonst mit 6konomischen
Kategorien gefiihrt wird?

ke Esgibtdiese alten Erzdhlungen von Gerech-
tigkeit und gutem Leben. Aber wir haben inder
Bibel auch Terrortexte, keine heile Welt. Wir
feministischen Theolog*innen sind geiibt im
Lesen gegen den Strich, im Identifizieren von
Unbehagen und Unrecht. Wir wissen, dass das
Reich Gottes nicht einfach eine grosse Erzih-
lung ist, von der wir sagen kdnnen: Jesus liebt
uns, und jetzt ist alles gut. Das unterscheidet
uns von fundamentalistischen Bewegungen.
Wir sind in der Position, sozusagen den Fuss
in die Tiir zu dieser Tradition zu halten und sie
auch materialistisch zu interpretieren. Es gibt
eine Autoritit im Beharren darauf, dass es sich
lohnt zu kdmpfen, auch ohne jede Gewissheit
des Erfolgs. Wir Theolog*innen sind Hiiter*in-
nen der Schwelle zwischen dem Absolutenund
dem Kontingenten, wir haben mit dem Uber-
schiessenden, mit dem Ganzen zu tun. Hier
treffen wir uns mit den Okonom*innen, die sich
fiir das ganze Leben interessieren, und konnen
etwas beitragen zur Entlarvung von Gotzen.

ae Das ist spannend. Ich bin vor langer Zeit
aus der Kirche ausgetreten. Aber ich habe mit
kirchlichen Gruppen viele Vortrage und Tagun-
gen gemacht. Wir sind auf derselben Linie: Wir
steuern auf gutes Leben hin, auf Gerechtigkeit
fiir die Natur und die Gesellschaft. Ich erin-
nere mich an eine Debatte mit Freunden in

Neue Wege 9.20

einer Kirchengemeinde in Berlin. Ich sprach

vom Vorsorgenden Wirtschaften und meine

Kollegin, eine Superintendentin, erklirte, was

im Lukasevangelium zur Okonomie steht. Das

war unheimlich gleich! Ich sagte damals: Ihr

kirchlichen Menschen habt es leicht. Ihr habt

die Bibel oder ihr habt die Bergpredigt. Wir

miissen uns — und da bin ich bei Habermas —
dariiber verstindigen, was unsere moralische

Basis ist. Dieses Verstindigenkonnen ist fiir

unsere Bewegungen wichtig. Verstindigen

heisst immer, dass wir den anderen gleichwer-
tig behandeln. Als Okonomin und Aktivistin

wiinsche ich mir von der Kirche, dass sie ihren

Einfluss niitzt. Sie kann viele Menschen errei-
chen. Die Befreiungstheologie fand ich toll

damals, aber auch das, was ihr Frauen jetzt

in Kirchen in der Schweiz anrichtet. Wir sind

Kooperationspartner*innen auf einem Weg,
den wir gemeinsam gehen. @

QO Adelheid Biesecker, *1942, war bis 2004 Professorin
fiir Okonomische Theorie im Fachbereich Wirt-
schaftswissenschaft der Universitdt Bremen. Seitdem
hilt sie zahlreiche Vortrage und publiziert. Ihre
Arbeitsschwerpunkte sind: Geschichte 6konomischer
Theorie, Mikrookonomik aus sozial-6kologischer
Perspektive, 6kologische Okonomik, feministische
Okonomik und Zukunft der Arbeit. Sie ist Mitglied
im Netzwerk Vorsorgendes Wirtschaften, in der Ver-
einigung fiir Okologische Okonomie (VOO) sowie
im wissenschaftlichen Beirat von Attac Deutschland.

O Regula Griinenfelder, *1965, ist katholische Theolo-
gin und Leiterin der Fachstelle feministische
Theologie der FrauenKirche Zentralschweiz. Sie ist
Geschiftsleiterin der Frauen*synode, die am
4. September 2021 zum Thema «Wirtschaft ist Care»
stattfinden wird.

regulagruenenfelder.ch

15



	Das Sorgende und Vorsorgende ins Zentrum stellen

