
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 9

Artikel: Wirtschaft ist Care : was sonst?

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wirtschaft
ist Care.

Was sonst?
Ina Praetorius

Ökonomie hat im ursprünglichen
Wortsinn mit Markt wenig zu
tun. Nicht das Spiel von Angebot
und Nachfrage steht im Zentrum,
sondern die sorgsame Befriedigung

menschlicher Bedürfnisse.

Alle Menschen sind vom ersten bis zum letzten
Tag ihres Lebens bedürftig. Dies ist der wesentliche

Grund dafür, dass wir fast alle etwas tun,
das sich «Arbeiten» oder «Wirtschaften» nennt.
Alle Menschen kommen als abhängige Säuglinge

zur Welt. Nur wenn sich ihnen jemand
zuwendet - mit Nahrung, Schutz, Sorge und
Sinn, und zwar sofort und über Jahre - können
sie erwachsen werden. Wirtschaften bedeutet

nichts anderes, als dass Menschen tätig
dazu beitragen, dass alle bekommen, was sie

zum Leben brauchen. Oder mit anderen Worten:

dass das Zusammenleben der Milliarden
Erdenbürgerinnen und Erdenbürger, die mit
unzähligen anderen Lebewesen den
grosszügigen und verletzlichen Lebensraum Erde
bewohnen, gelingt.

Die Lehre
vom Welthaushalten

Auf den ersten Seiten der meisten Lehrbücher
der Ökonomie ist von dieser Zweckbestimmung
allen Wirtschaftens die Rede. Auch bei Wiki-
pedia steht: «Wirtschaft oder Ökonomie ist
die Gesamtheit aller Einrichtungen und
Handlungen, die der planvollen Befriedigung
der Bedürfnisse dienen.»1

Der Begriff Ökonomie leitet sich von zwei
griechischen Wörtern ab: oikos und nomos.
Oikos bedeutet Haus oder Haushalt. Nomos
bedeutet Gesetz oder Lehre. Die Oiko-Nomia
ist also die Praxis und Theorie des zweckmässigen

Haushaltens. Wie jeder Haushalt hat auch
der Grosshaushalt Welt2 die Aufgabe, dafür zu
sorgen, dass alle, die im gemeinsamen Haus
leben, bekommen, was sie zum Leben brauchen,

ohne dass dabei der Kosmos, in den der
Haushalt eingebettet und auf den er angewiesen

ist, Schaden nimmt.

Die Lehre
vom Weltmarkt

Ungefähr ab Seite zwei lesen sich die heute
gängigen Lehrbücher der Ökonomie allerdings so,
als wäre die Welt kein Haushalt, sondern ein
Markt. Auf ihm treten gesunde, allseits
informierte Menschen in Erscheinung, die immer
schon erwachsen und mit allem Notwendigen
versorgt sind, die niemals schwanger werden
und stets frei darüber entscheiden, welche
Waren sie wann wo produzieren und mit wem
gegen wie viel Geld tauschen wollen. Nur noch
am Rande ist von Privathaushalten und vom
umgebenden Kosmos die Rede, und die Mitte
der Ökonomie ist nicht mehr die Befriedigung
der Bedürfnisse aller, sondern «das freie Spiel
von Angebot und Nachfrage».

Wie kommt es zu diesem spektakulären,
aber interessanterweise kaum je begründeten
Themenwechsel, der sich zwischen Seite eins
und Seite zwei der Lehrbücher vollzieht? Was
bedeutet es, dass wir offensichtlich mit einem
doppelten Begriff von Wirtschaft leben? Mit
einer verschwiegenen bedürfniszentrierten
und einer grell beleuchteten tauschzentrierten
Ökonomie?

Ein doppelter
Ökonomiebegriff

Der Grund ist, dass erst kürzlich das Patriarchat

zu Ende gegangen und die Sklaverei offiziell

abgeschafft worden ist.3 Als nämlich im
alten Griechenland Philosophen den Begriff

6 Neue Wege 9.20



Das Sorgen
für einander und
für die Welt
war schon immer
die Mitte der
Oilzn-Mnmia
«Ökonomie» in die Welt setzten, war noch
allseits akzeptiert, dass menschliche Gesellschaften

aus Freien und Abhängigen bestanden.
Aufgabe der Abhängigen war es, im Oikos für alles
Lebensnotwendige und für den Nachwuchs zu
sorgen. So erzeugten sie nicht nur das Leben,
sondern darüber hinaus die Freiheit der
Sklavenhalter, die je einen Haushalt kontrollierten
und sich dadurch ihrerseits «höheren»
Tätigkeiten zuwenden konnten: der Politik, der
Theoriebildung, dem Krieg.

In der Logik dieser hierarchisch gegliederten
Gesellschaftsformation entstand das Weltbild,

aufdas zünftige Wirtschaftswissenschaft-
ler*innen sich noch heute gerne verlassen: Der
freie einheimische Bürger besitzt einen
Privathaushalt, in dem seine Ehefrau, unterstützt
allenfalls durch Dienstboten, Care-Migran-
tinnen, Kitas, Au-pair-Mädchen, Gross- oder
Tagesmütter, möglichst unsichtbar dafür sorgt,
dass das Abendessen bereit, das Baby gestillt,
die Wohnung aufgeräumt und die Stimmung
harmonisch ist, wenn der sogenannte Ernährer
des Abends von dem heimkehrt, was «Arbeit»
heisst und was mit einiger Wahrscheinlichkeit
ist, was der Anthropologe David Graeber einen
«Bullshit-Job»4 nennt.

Zukunftsrelevanz
und gutes Leben für alle

Im Jahr 1793 wurde Olympe de Gouges, die
Verfasserin der Erklärung der Rechte der Frau
und Bürgerin, in Paris enthauptet. Bald darauf

begannen Frauenrechtlerinnen, gegen
ihren Status als «Hausvieh»5 zu revoltieren.
Im 20. Jahrhundert erkämpften sie
Bürgerinnenrechte und Diskriminierungsverbote und
führten die feministische Hausarbeitsdebatte.
Sie sagten laut und immer lauter, dass weibliche

Gratisarbeit vorsätzlich verschwiegen
wird, um den Profit derer zu mehren, die nur
zählen, was Geld einbringt.6 Einige forderten
die gleichberechtigte Aufteilung der Sorgearbeit

zwischen den Geschlechtern, andere die
Verkürzung der Erwerbs- oder einen Lohn für
Hausarbeit. Gemeinsam erreichten sie, dass in
den 1990er Jahren in vielen Ländern die
Datenerhebung zur unbezahlten Arbeit begann.

Auf dieser Grundlage bauten
Wissenschaftiefinnen und Aktivist*innen aus, was
schon vorher als Home Economics oder Theorie

der Reproduktion angefangen hatte und
neu Vorsorgendes Wirtschaften7 oder Care-
Ökonomie hiess. Im März 2015 wurde in Berlin

Neue Wege 9.20 7



die Care-Revolution ausgerufen, im Dezember
desselben Jahres in St. Gallen der Verein
«Wirtschaft ist Care» gegründet. Er setzt sich ein
«für die Reorganisation der Ökonomie um ihr
Kerngeschäft, die Befriedigung tatsächlicher
menschlicher Bedürfnisse weltweit»8.

Im Januar 2020, kurz vor dem 50. Davoser
Weltwirtschaftsforum, berichtete die britische
Entwicklungsorganisation Oxfam: «Frauen
verdienen im Schnitt 23 Prozent weniger [als
Männer] und sind häufiger von extremer Armut
betroffen. Das ist das Ergebnis eines
Wirtschaftssystems, in dem Frauen und Mädchen
täglich über 12 Milliarden Stunden unbezahlte
Hausarbeit, Pflege und Fürsorge leisten, ohne
dass der Wert dieser Arbeit [...] anerkannt wird.
Wenn man für diese Arbeit den Mindestlohn
ansetzt, entspricht das 11 Billionen US-Dollar
im Jahr.»9 Im Frühjahr 2020 schliesslich
enthüllte eine weltweite Pandemie, welche Arbeit
überflüssig und welche lebens- und zukunftsrelevant

ist: Nicht Airlines, Banker, Fussball und
Professoren halten das menschliche Leben und
Zusammenleben im verletzlichen Kosmos Erde
aufrecht, sondern Eltern, Grosseltern,
Pflegepersonal, Bäuerinnen, öffentliche Infrastruktur,
Reinigungs-, Entsorgungs- und Lieferdienste.

Es ist Zeit, die zweigeteilte Ökonomie
endgültig aus den Angeln zu heben.

Wirtschaft ist Care

Für die weltweite Bewegung, die sich dieses
Ziel setzt, hat sich inzwischen der englische
Begriff Care etabliert. Viele Leute sind es zwar
noch gewohnt, Care als «weiche», mütterliche
Tugend zu verstehen, die in Privathaushalten

und in speziellen, weiblich dominierten
Sektoren das «harte» männliche Kalkulieren

draussen im feindlichen Leben erträglich
macht. Care steht aber, wie die Wiener Sozial-
wissenschaftlerin Michaela Moser im ABC des

guten Lebens10 schreibt, je länger je mehr für
ein neues (oder auch uraltes) Paradigma, für
ein Kriterium, an dem sich das Ganze der
Ökonomie zu messen hat: «für das Bewusstsein von
Abhängigkeit, Bedürftigkeit und Bezogen-
heit als menschliche Grundkonstitution, und
[...] für konkrete Aktivitäten von Fürsorge in
einem weiten Sinne. Es geht um ein Sorgen
für die Welt, [...] nicht nur durch pflegerische
und sozialarbeiterische Tätigkeiten oder
Hausarbeit im engen Sinn, sondern [...] durch den
Einsatz für einen kulturellen Wandel.»11

Dieses Sorgen füreinander und für die
Welt war schon immer die Mitte eines grossen

Teils der Oiko-Nomia und muss es (wieder)

für alles Wirtschaften werden: Ökonomie

ist die sorgsame, umsichtige Befriedigung
der Bedürfnisse von Milliarden menschlichen
Würdeträger'innen, die, samt ihren
Nachkommen, im grosszügigen, verletzlichen und
bedrohten Lebensraum Erde gut leben wollen:
Wirtschaft ist Care. •
0 Ina Praetorius, *1956, ist Theologin, Ethikerin und

Autorin. Sie ist Gründungsmitglied des Vereins
«Wirtschaft ist Care». Sie lebt in Wattwil im Kanton
St. Gallen.

inapraetorius.ch

1 de.wikipedia.org/wiki/Wirtschaft.
2 Ina Praetorius: Die Welt ein Haushalt. Texte zur theo¬

logisch-politischen Neuorientierung. Mainz 2002.
3 Vgl. zum postpatriarchalen Denken: Ina Praetorius:

Zum Ende des Patriarchats: Theologisch-politische
Texte im Übergang. Main 2000, sowie Ina Praetorius:
Handeln aus der Fülle. Postpatriarchale Ethik in
biblischer Tradition. Gütersloh 2005.

4 David Graeber: Bullshit Jobs. Vom wahren Sinn der
Arbeit. Stuttgart 2020.

5 Immanuel Kant: Beantwortung der Frage; Was ist
Aufklärung (1784). In: Immanuel Kant: Sämtliche
Werke Bd. 4, o. O. 2000, S. 221.

6 Vgl. z.B. Silvia Kontos, Karin Walser: ...weil nur zählt,
was Geld einbringt. Probleme der Hausfrauenarbeit.
Gelnhausen, Berlin, Stein 1979.

7 Christiane Busch-Lüty, Maren Jochimsen, Ulrike
Knobloch, Irmi Seidl (Hrsg.): Vorsorgendes Wirtschaften.

Frauen auf dem Weg zu einer Ökonomie der
Nachhaltigkeit (Politische Ökologie, Sonderheft 6).
München 1994.

8 wirtschaft-ist-care.org.
9 oxfam.de/unsere-arbeit/themen/

soziale-ungleichheit.
10 Ursula Knecht u.a.: ABC des guten Lebens.

Rüsselsheim 2012, 3. Aufl. 2015.

11 Ebd., siehe auch: Artikel von Michaela Moser zu Care:
abcdesgutenlebens.wordpress.com/category/care.

8 Neue Wege 9.20


	Wirtschaft ist Care : was sonst?

