
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 7-8

Artikel: Verstehen kann verändern

Autor: Gisler Fischer, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verstehen kann
verändern

Esther Gisler Fischer

Scham und Schuld sind tief
menschliche Gefühle. Können
Gefühle Gesellschaften und
Ethnien zugeordnet werden und,
falls ja, was bringt das? Eine
anthropologisch-ethnologische
Spurensuche.

Im Ersten Buch Mose, der Genesis des Alten
Testaments, verbindet sich das Wissen um
Gut und Böse mit der Entscheidungsfreiheit
des Menschen. Diese Erzählung wird als die
Begründung der Schuldfähigkeit des Menschen
gelesen. An diesen Punkt gelangten die ersten
Menschen durch ihre Reflexionsfähigkeit. Sie
wiederum befähigte sie zu Selbsterkenntnis,
gerade auch zur Erkenntnis ihrer Nacktheit.

Scham scheint es im Paradies nicht gegeben

zu haben. Erst nach ihrer Vertreibung aus
dem Paradies schämten sich die Menschen
und sahen sich so, wie sie die Schöpfkraft aus
Lehm geschaffen hatte: Als «Erdlinge», Adamim.

Diese Erzählung kann exemplarisch
stehen für die Genese menschlicher
Emotionen. Es ist nicht leicht, die Affekte von

Scham und Schuldgefühl zu beschreiben und
sie zu differenzieren. Schuldgefühl enthält im
Wesentlichen den Vorwurf einer moralischen
inneren Stimme, falsch gehandelt zu haben
oder handeln zu wollen. Ein Schuldgefühl ist
die Annahme, jemanden zu schädigen; reale
Schuld dagegen ist sozusagen objektiv, sie
entsteht durch eine Handlung, die einer anderen
Person Schaden zugefügt hat.

Scham dagegen kann die ganze Existenz in
Frage stellen und somit als bedrohlich erlebt
werden. Sie hat einen körperlichen Charakter,
der sich auch in Sprachbildern äussert: Man
möchte im Boden versinken, um nicht gesehen

zu werden; frau schlägt die Augen nieder

oder errötet, wie um noch einen weiteren
Grund zu liefern, beschämt zu werden oder
sich beschämt zu fühlen.

Scham und Schuldgefühl sind, kurz gesagt,
affektive Begleiter einer negativen Beurteilung

des eigenen Selbst. Zu Schuld und Scham
als von Individuen empfundene Gefühle lassen

sich bereits in der Antike Diskurse finden.
Debatten dazu werden bis in die Gegenwart
geführt, sowohl in der Philosophie und
Psychologie über die Ethik bis aktuell hin zu den
Neurowissenschaften. Scham und Schuld werden

dabei fast immer in irgendeiner Form in
Relation zueinander gesetzt. Je nach Disziplin
wird der Vergleich der beiden Emotionen
unterschiedlich ausgearbeitet.

Scham und Schuld
kulturell konnotiert

Auch in der Ethnologie wurden und werden die
Konzepte von Scham und Schuld rezipiert. So
wurde in der Mitte des 20. Jahrhunderts
aufgrund einer vergleichenden Feldforschung der
amerikanischen Ethnologin Ruth Benedict die
Unterscheidung von Schuld- und Schamkulturen

(guilt and shame cultures) rege diskutiert.
Ihr Ansatz kurz zusammengefasst: In einer

kollektivorientierten Kultur haben Existenz
und Wohlergehen einer Gemeinschaft Vorrang
vor den Interessen eines Individuums. Dessen
Entwicklungsaufgabe besteht darin, ein insofern

eigenständiges Mitglied der Gemeinschaft
zu werden, als es auch ohne Fremdzwang zu
deren Wohlergehen beiträgt. Das Individuum
soll die Anerkennung der Gruppe und damit
die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft wahren.

Eine Schuldkultur priorisiert das Individuum

gegenüber der Gemeinschaft so deutlich

wie möglich, innerhalb der Grenzen, die
das Kollektiv als solches konstituieren. Identität

gewinnt das Individuum in der Verwirklichung

von Autonomie, von Selbstbestimmung.

18 Neue Wege 7/8.20



Normvorstellungen manifestieren sich in einer
«Schamkultur» eher durch Autoritäten im
Aussen (extrinsisch) und in einer «Schuldkultur»
eher durch das eigene Gewissen (intrinsisch).

Ruth Benedict wandte Kategorien an, welche

bereits von ihrer Kollegin Margaret Mead
in groben Zügen skizziert worden waren. Sie
betrat nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges
damit schwieriges Terrain und setzte sich dem
Verdacht aus, den ehemaligen Kriegsgegner
Japan diskreditieren zu wollen. Ihr wurde von
der Wissenschaftsgemeinschaft unterstellt, sie
bewerte die japanische Kultur als Schamkultur
und im Vergleich zur US-amerikanischen als
weniger entwickelt. Nach einer kurzen
Konjunktur wurde es somit wieder still um die
Konzeptualisierung von Kulturen als
Schuldbeziehungsweise Schamkulturen.

Regulatoren von
Beziehungen zu anderen

Dass die Verknüpfung eines individuellen und
eines kollektiven Zugangs zum Thema Scham
und Schuld dennoch gewinnbringend sein kann,
liegt für mich im Erkenntnisinteresse, kulturelle

Phänomene gerade auch in ihrer Fremdheit

besser zu verstehen. Dies kann hilfreich
sein für die Interkulturelle Arbeit in verschiedenen

Kontexten.
Zwischen den Polen von Individualismus

und Gemeinschaft oszillieren auch die Gefühle.
Menschen werden in Wertesysteme hineinsozialisiert,

welche es ihnen ermöglichen, sich in
ihrem Umfeld sozial adäquat zu bewegen.
Konflikte müssen in diesem Spannungsfeld gelöst
werden. Das Innen und das Aussen sind miteinander

möglichst in Einklang zu bringen. Dabei
legen unterschiedliche kulturelle Sprachspiele
unterschiedliches Gewicht auf die Loyalität

eines Individuums der Gemeinschaft (und
ihren Normen und Werten) oder dem persönlichen

Gewissen gegenüber. Konzepte von Scham
und Schuld können so gesehen als heuristische
Werkzeuge im Dienste eines besseren Verste-
hens von Handlungen von Individuen in ihrem
kulturellen Kontext verstanden und genutzt werden.

Die Versuchung bei einer kulturrelativistischen

Herangehensweise besteht jedoch darin,
menschliche Werthaltungen und Handlungen
allein der Herkunftskultur zuzuschreiben. •
O Esther Gisler Fischer, *1968, arbeitet als Pfarrerin. Seit

ihrem Studium der Theologie, Ethnologie und
Religionswissenschaften mit Schwerpunkt Islam beschäftigt sie

sich mit kontextuellen Theologien aus Frauensicht, der
Rolle von Frauen in religiösen und kulturellen Traditionen

und mit Konzepten vom «guten Leben», die ein
nachhaltiges, friedlicheres und gerechteres Zusammenleben
von Menschen untereinander und der Mitwelt ermöglichen.

Sie ist Mitglied der Redaktion der Neuen Wege.

Scham
kann
die
ganze
Existenz

in
Frage
stellen.

Neue Wege 7/8.20



Pillenkleid

«Das Pillenkleid trug ich in Durban,
Südafrika, im Sommer 2000
zur Welt-Aids-Konferenz. Es ist
ein Spotbilligkleid von H&M,
aufgepeppt durch einen
seitlichen Schlitz, und darauf
geklebt ist eine Monatsration
HIV-Medikamente und Vitamine,

Zusatzstoffe, die ich nehmen
muss, zu denen ich aber im
Unterschied zu anderen HIV-
Positiven auch Zugang habe. Ich

performte eine Kunstfigur:
Frau, weiss, Schweizerin, die,
privilegiert und genervt von
Nebenwirkungen ihrer Medikation,

an der Konferenz eigentlich
nur wissen will, wann sie endlich
mal Therapiepause machen
kann. Ich zeigte die Performance

zu einer Zeit, in der in
Südafrika der Zugang zur HIV-

Therapie nur über medizinische
Studien möglich war. Mercy -
eine südafrikanische Aktivistin,
Woman of Colour und wohl
die einzige derart bekannte und
nicht-gesteinigte HIV-Positive
in Südafrika - lag während
der Performance <tot> vor mir,
während ich dasass, rauchte und
flirtete.»

Michèle Claudine Meyer
(siehe Text S. 4)


	Verstehen kann verändern

