
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 7-8

Artikel: Der Teufelskreis der Scham

Autor: Wilhelm, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Teufelskreis
der Scham

Dorothee Wilhelm

Scham, Beschämung und
Selbstbeschämung bilden einen
belastenden Teufelskreis. Schritte
daraus hinaus sind mit Solidarität

und Bündnispartner*innen
möglich.

Im Buch Der kleine Prinz von Antoine de
Saint-Exupéry trifft der kleine Prinz auf seiner

Reise auf einen Planeten, auf dem ein
einziger Mann sitzt und trinkt. «Warum trinkst
du?», fragt der kleine Prinz. «Weil ich mich
schäme.» «Und warum schämst du dich?»
«Weil ich trinke.»1

Der Teufelskreis von Scham und Suchtkann
besser nicht veranschaulicht werden. Scham,
ein nahezu unerträgliches Gefühl, muss
weggemacht werden durch Alkohol, was beim
verkaterten Aufwachen am nächsten Morgen zu
weiterer Scham führt. Zu Selbstbeschämung.
Scham aufgrund einer Suchterkrankung oder
einer anderen psychischen Störung pflegt Teil
des Problems zu sein, nicht Teil der Lösung.
Scham hält in aller Regel die Störung aufrecht.
Bei suchtkranken Menschen gesellt sich zur

Selbstbeschämung in der Regel die aktive
Beschämung durch andere Menschen, die die
Betroffenen als willensschwach, unkontrolliert

und anderes mehr anschauen, als alles,
was man selbst nicht sein möchte und also mit
Verachtung straft. Bis heute tut sich die
Sozialversicherung IV schwer, Sucht als Krankheit
anzuerkennen, wie es die Weltgesundheitsorganisation

seit 1951 tut. Dass alkoholkranke
Menschen von Angehörigen, Gesundheitspersonal,

Nachbarinnen beschämt werden,
zementiert den Teufelskreis aus Selbstbeschämung

und Sucht.

Verletzende Beschämung

Jemanden zu beschämen, ist ein Akt psychischer

Gewalt. Diskriminierung beruht auf
Beschämung. Es ist nicht möglich, alle
Formen von Diskriminierung aufzulisten - hier
brauche ich das * der Queerbewegung als
Fuss in der Tür für alle Diskriminierten, die
sich noch zu Wort melden werden. Rassismus,
Sexismus, Bodyism als Diskriminierung
aufgrund abweichender Körper, Ageism als
Diskriminierung aufgrund des Alters und alle ihre
bösartigen Geschwister *** funktionieren nur
mit Hilfe von Beschämung. Beschämung weist
den Beschämten den niedrigeren Platz in der
sozialen Hierarchie zu, verletzt gleichzeitig ihr
Selbstwertgefühl, sodass die beschämte Person

sich auf den zugewiesenen Platz duckt, um
nicht noch heftiger beschämt zu werden.

Wenn ich als RollStuhlfahrerin zu einer
Vernissage eines Heftes eingeladen werde, zu dem
ich einen Text beigesteuert habe, der aktuelle
Raum des Frauenstreikkomitees, in dem die
Vernissage stattfindet, aber nicht barrierefrei
ist, dann schäme ich mich. Auch nach bald
vierzig Jahren als Feministin schäme ich mich,
dass man so etwas mit mir machen kann - dass
ich eine Person bin, die man so einfach in eine
prekäre Lage bringen und ausgrenzen kann.

Dass von Seiten der Veranstalterinnen
keine böse Absicht dahintersteht, macht die
Sache eher schlimmer. Denn besonders
verletzt es mich, wenn die Ausgrenzung aus
«meiner Bubble» kommt, von Menschen, die
meine politischen Überzeugungen und
Haltung teilen. Das ist für mich besonders furcht-
einflössend und ist leider keineswegs nur dem
Frauenstreikkomitee unterlaufen, sondern
auch einigen anderen, die ich für Bündnispartnerinnen

halte, auch den Neuen Wegen. Für
die Veranstalterinnen ist mangelnde Barrierefreiheit

ein rein praktisches Problem, als ob es
keine grünen T-Shirts mehr gäbe und ich eben
ein blaues nehmen müsse. Für mich ist sie ein

Neue Wege 7/8.20 13



existenzielles Problem: Die Herde stösstmich
aus, lässt mich zurück. Was als menschenrechtlicher

Verstoss wahrgenommen würde, wenn
Queer-Menschen diesen Ort nicht betreten
dürften, wird als praktisches Problem von
mobilitätsbeeinträchtigten Leuten glatt
hingenommen - die menschenrechtliche Dimension

bleibt unsichtbar, da nicht beabsichtigt.
Die herrschende Selbstverständlichkeit wird
nicht irritiert. Das Ergebnis - Ausgrenzung -
bleibt mit und ohne Absicht dasselbe. Ich aber
muss mit Ergebnissen fertig werden, nicht mit
Absichten. Auf das Ergebnis - die Barriere
einer Treppe - pralle ich schmerzhaft.

Der Blick
von aussen

Aber wieso schäme ich mich? Als hätte ein
Fremder mich gegen meinen Willen nackt
gesehen oder als hätte ich einen Teil meines
Körpers, der mir nicht gefällt, öffentlich zeigen

müssen? Ich schäme mich, weil Beschämung

mich zwingt, mich mit den Augen der
anderen von aussen zu sehen, weil dieser Blick
mich im Sinne Sartres zu einem Etwas macht.
In diesem Fall zu einem negativ beurteilten
Etwas, das auf keinen Fall einfach dazugehört,
sondern das Pech hat, mobilitätsbeeinträchtigt
zu sein. Zu einem Monster, zu etwas, auf das

man zeigt, im äussersten Fall in Pogromstimmung,

mit dem Zeigefinger. Im Extrem droht
der soziale und/oder der physische Tod. Dies
kennen alle, wirklich alle optisch stigmatisierten

Menschen, egal, ob die Hautfarbe, der
Körperstatus, das Kopftuch oder der Habitus
sie zu «Anderen» machen.

Diesen Blick von aussen habe ich, wie fast
alle meine Mitmenschen, verinnerlicht. Scham
verletzt mich im Diskriminierungsfall von
innen, weil die Herde Anderssein bestraft.

Scham gehört unbedingt zu unser aller
Empathiefähigkeit, mit der ich fühlen kann,
was die anderen wahrscheinlich fühlen, durch
die Resonanz in mir. Dieser Aussenblick von
innen schützt uns im positiven Fall davor, unseren

Selbstwert und unsere sozialen Beziehungen

durch Regelverstösse zu beschädigen.
Scham schützt als positive Funktion zugleich
meinen Selbstwert, meine soziale Integration
und den Zusammenhalt der Herde. Scham hat
eine starke Bindungskomponente. Sie bindet

mich an die anderen, auch wenn die nicht
zugegen sind. Wenn ich, was nicht andauernd
vorkommt, einen Polizisten anspreche, der im
Langstrassquartier in Zürich einen Schwarzen
Mann aufdem Trottoir knien lässt, dann möchte
ich das nicht tun, weil ich Angst habe. Ich tue

es trotzdem, weil ich mich sonst vor mir selbst
schämen würde. Ich weiss nicht, wie es Ihnen
geht, aber ich muss mich zu Zivilcourage jeweils
überwinden. Scham, allfällig die eigenen Werte
zu verletzen, hilft dabei. Scham hilft auch, die
Grenzen anderer zu respektieren. Nicht jedem
Impuls zu folgen, sondern ihn zunächst auf
Sozialverträglichkeit zu überprüfen, sogar
einen Perspektivwechsel mit meinem Gegenüber

zu machen, bevor ich loslege - dabei hilft
Scham, die vorweggenommen wird.

Hemmige

«Was unterscheidet d'mönsche vom schimpans
S'isch nid die glatti hut, dr fählend schwänz
Nid dass mir Schlächter d'böim ufchöme, nei
Dass mir hemmige hei

Und we me gseht, was hütt dr mönschheit droht
So gseht me würklech schwarz, nid nume rot
Und was me no cha hoffen isch alei
Dass si hemmige hei» 2

Besser als der unvergessliche Berner Barde
Mani Matter kann es wohl niemand sagen. In
der letzten Strophe spricht er die kollektive
Dimension der Scham an. Wir befinden uns,
wie es aussieht, in einer Zeit zunehmender
Schamlosigkeit - wenn wir das unglaublich
unmenschliche Wegschauen der europäischen
Staaten inklusive der Schweiz im Umgang mit
Geflüchteten und deren Tod auf dem Mittelmeer

und anderen Fluchtrouten anschauen.
Oder beim zynischen Aufrechnen des
Überlebens durch Corona gefährdeter Gruppen
gegen «die Wirtschaft», als wäre nicht unser
aller Arbeit die Grundlage der Wirtschaft,
zuvorderst die Care-Arbeit... Oder wenn wir
sehen, wie Rechtsextreme sich schamlos auf
eine Vergangenheit beziehen, auf die ich mich
als Deutsche genau einmal positiv beziehen
kann: als Willy Brandt protokollwidrig und
wohl voller Scham im Warschauer Ghetto auf
die Knie fiel, Verantwortung übernahm für
die deutsche Schuld. Eine Demutsgeste, erst
1970. Eine Demutsgeste, die die Realität der
Opfer anerkennt. Für eine solche symbolische
Handlung braucht es die Fähigkeit, sich zu
schämen, über den eigenen Tellerrand hinaus.
Die Fähigkeit, Verantwortung zu übernehmen.

Als Psychotherapeutin erlebe ich viele
Schattierungen von Scham. Auch im 21.
Jahrhundert ist es, ausser in einigen fortschrittlichen

Bubbles in den Metropolen, noch sehr
schambehaftet, eine psychische Erkrankung

14 Neue Wege 6.20



Jemanden zu
beschämen,
ist ein Akt
psychischer
fîoxA/alt
zu haben. Auf dem Land, auf dem ich lange
gearbeitet habe, kann eine psychische Erkrankung

ins soziale Aus führen. Dort habe ich
viele Klientinnen über die Tiefgarage in die
Praxis geführt, weil wir blöderweise keine
Zahnärztin und keinen Coiffeur im Haus
hatten, sodass für Passantinnen klar zu sein
schien: Wer durch die Vordertür eintritt, ist
psychisch krank.

Hinzu kommt, dass Begriffe aus der
psychologischen Fachsprache gern und häufig
als Schimpfworte gebraucht werden, sei es

Hypochondrie oder Narzissmus. Hilfreich
ist das nicht. Manchmal benutze ich sie trotzdem,

wenn sie zusätzliche Erkenntnis bringen,
weil ich es gut finde, wenn Klientinnen auch
ohne mich darüber lesen können. Ich benutze
sie nur mit einer langen Vorrede, ähnlich der,
die ich gerade halte. Ein Klient fragte, nachdem

ich ihm gesagt hatte, dass es sich bei seiner

Krankheit aus meiner Sicht doch um eine
narzisstische Störung handeln könnte, ganz
leise: «Was ist denn dann der Unterschied
zwischen Donald Trump und mir?» Ich antwortete:

«Sie sind ihm weit voraus. Sie haben ein
Problembewusstsein. »

Wege aus der Scham

Mit einem Klienten von mir, nennen wir ihn
Herrn Z., habe ich nach eineinhalb Jahren
Therapie gewagt, über seine narzisstische Strategie

zu sprechen, weil sie ihn immer wieder
leiden macht. Er fühlt sich einsam und schämt
sich dafür, weil er seine Einsamkeit als soziales

Versagen ansieht, das er zu seiner
Persönlichkeit rechnet. Um seine Einsamkeit zu
durchbrechen, stellt er sich lautstark als den
Erfolgreichen oder den Charmeur dar und
versucht, durch finanzielle Grosszügigkeit, die
er sich nicht leisten kann, zu beweisen, was
er alles leisten kann für die anderen. Damit
kommt er allerdings in keinen wirklichen Kontakt

und bleibt allein zurück- der Teufelskreis
ist geschlossen. Seine Scham über die erfolglose

Strategie lässt nicht auf sich warten. Die
Mechanik seiner Strategie vor sich auf einem
Blatt Papier zu sehen, kann helfen. Wenn wir
gemeinsam erarbeiten, wie die Strategie zu
Leiden führt, und das aufmalen, entsteht eine
Distanz. Sie kann handlungsfähig machen,
eine Wahl eröffnen, Herr Z. kann Ansatzpunkte

sehen, in denen er etwas Neues versuchen

könnte.

Neue Wege 7/8.20



Behinderung
wird naturalisiert,

wie früher
der Platz der
Frau am UorH

Was hilft aus dem Teufelskreis von Beschämung

und Selbstbeschämung heraus? Herr Z.
erweist mir die Ehre, mir zu vertrauen - das
ist der erste Schritt: Vertrauen. Bündnispart-
ner*innen zu gewinnen, die mich nicht von
aussen beurteilen, sondern in meinen Schuhen

gehen.3
Der zweite Schritt: Wut. Ihre positive Funktion

ist, Grenzen zu setzen und durchzusetzen:
Du übst Gewalt gegen mich aus, wenn du mich
beschämst. Hör sofort damit auf. Ich nötige
dich, dich selbst mit meinen Augen zu sehen,
sodass dir nicht gefallen wird, was du siehst.
Ich rechne mit deiner Empathiefähigkeit, die in
diesem Fall dich beschämt, sodass du es nicht
wagst, mir meinen Platz drinnen in der Herde
zu verweigern.

Das klingt unfreundlich - und ist auch so
gemeint. Es braucht Wut, um eine strukturelle
Diskriminierung, die tief in den Mustern der
hegemonialen Denkweise verankert ist, aus
der Selbstverständlichkeit zu holen, sichtbar
zu machen, zu skandalisieren und damit
Veränderung überhaupt vorstellbar zu machen. Im
Fall von Behinderung scheint die Ent-Selbst-
verständlichung der Diskriminierung auch
aufgeschlossenen Köpfen und Herzen besonders

schwerzufallen, weil die Behinderung naturalisiert

wird, wie früher der Platz der Frau am
Herd. In der Naturalisierung wird Behinderung

zum persönlichen Problem. Die äusseren

architektonischen und sozialen Faktoren,
die Leute mit Behinderung erst behindern,
kommen nicht in den Blick. Es wird weiter so
gebaut und so organisiert, als gebe es nur
Menschen auf zwei Füssen, die sehen, hören, sprechen

*** können.
Deshalb braucht es Wut, um diese

herrschende Selbstverständlichkeit zu erschüttern.
Für solche Wut braucht es im dritten Schritt
Selbstliebe, Eintreten für sich. Es braucht
das einzelne wütende «Nein», damit ich mich
umschaue, wer mein «Nein» spontan versteht.
Das sind potenzielle Bündnispartner'innen.
Meine Scham zu überwinden und darüber zu
sprechen (und hier zu schreiben), ohne
diejenigen endgültig zu beschämen, die sich zum
ersten Mal überlegen, wie sich das für mich
anfühlen könnte, das wäre Kollektivierung
des Eintretens für sich. Andere machen sich
meine Erfahrung zu eigen und protestieren
gegen meine und andere Diskriminierungsformen,

die sie nicht selbst erleben - das ermöglicht

Eintreten für sich im Kollektiv. «Keine

Neue Wege 7/8.20



ist befreit, solange nicht jede befreit ist» - so
heisst das auf Feministisch. Ich wiederhole:
Das * der Queerbewegung hält die Tür offen,
für alle, die sich noch zu Wort melden werden.
Die nicht mehr mitgemeint werden wollen.
Ein Schritt zur Selbstliebe als kollektive Praxis

wäre Fehlerfreundlichkeit: Es kommt nicht
darauf an, alles schon kapiert zu haben und
nie in Fettnäpfchen zu treten. Wir lernen auf
Kosten der Betroffenen von Fettnäpfchen zu
Fettnäpfchen dazu. Es kommt nicht darauf an,
keine Fehler zu machen. Es kommt darauf an,
was wir als Nächstes tun, wenn wir einen Fehler

erkannt haben. Erlauben wir einander, Fehler

zu machen! Wut ist dabei weiterhin erlaubt.

Ein biblisches Vorbild

Selbstliebe ist in kleinen Schritten zu erwerben:

Wie kann ich mich selbst auch dann o.k.
finden, wenn ich nicht meinem Ideal entspreche?

Wie kann ich mich freundlich und
fürsorglich mir selbst zuwenden, wenn ich mich
nicht so toll fühle oder nicht alles gut mache?
Wenn ich vielleicht sogar Schuld auf mich geladen

habe? Ich bleibe in der Falle stecken, wenn
ich tue, als wäre alles in Ordnung. Der dritte
Schritt, die Selbstliebe, ist die König*innendis-
ziplin. Sie macht es möglich, Verantwortung
für meine Fehler, Schattenseiten und Schuld
zu übernehmen, ohne meine Existenzberechtigung

zu verlieren.
Eintreten für sich - das biblische Vorbild ist

Fliob: Statt als hochangesehener, kinderreicher
und mit grossen Viehherden wohlhabender
Patriarch auf sein gesegnetes Leben zurückblicken

zu können, verliert er seine Herden, dann
seine Kinder. Schliesslich erreicht das Unglück,
das sich gleichsam von aussen nach innen
vorarbeitet, seinen Körper. Er erkrankt an Aussatz,
trägt sichtbare, ekelerregende Geschwüre auf
der Haut und verliert mit der Krankheit auch
den Status der kultischen Reinheit. Er setzt
sich auf einen Misthaufen und kratzt seine
Geschwüre. Ein drastischer Ausdruck dafür,
wie er sich fühlt.

Seine Freunde geben vor, ihn trösten zu
wollen. Sie bieten ihm mehrere Deutungen für
sein Unglück an, die ihr Sinnsystem unangetastet

lassen. Sie versuchen, sich zu immunisieren

gegen die Angst, dass ihnen Gleiches
widerfahren könnte. Hiob weist sie zurück. Er
lässt nicht zu, dass sie die Katastrophe, die ihn
ereilt hat, allein zu seinem Problem erklären.
Er wehrt sich dagegen, dass sie ihn ungeniert
ausgrenzen können, ohne ihr Konzept zu
überdenken, gemäss dem jeder Mensch belohnt
oder bestraft wird nach seinen Taten.

Hiob besteht darauf, dass einem guten
Menschen Schlimmes widerfahren kann. Er besteht
damit letztlich auf der Grundlage aller Solidarität:

Du könntest ich sein, ich könnte du sein.
Damit befreit er sich aus dem Teufelskreis von
Scham, Beschämtwerden, Selbstbeschämung.
Sein Leiden ist auch so übel genug. Schliesslich

schenkt Gott ihm einen Neuanfang, neue
Herden, neue Kinder, Gesundheit. Das ist kein
Happyend, denn auch damals haben Väter ihre
Kinder geliebt. Aber es ist ein neuer Anfang.
Die gesunde Antwort auf Schicksalsschläge,
ist eine Antwort, die keine Fachperson, keine
Angehörige und kein Ratgeber von aussen
herbeiführen oder beschleunigen kann. Eine
Antwort, in vollem Respekt vor dem betroffenen
Menschen, kann nur von ihm kommen, wenn
die Katastrophe einigermassen verdaut ist.
Die gesunde Antwort, irgendwann nach einem
Schicksalsschlag, ist eine Frage: «Und jetzt?»
Sie ist zu erhoffen für alle, die nach Schicksalsschlägen

oder in struktureller oder akuter
Diskriminierung allein verletzt zurückbleiben. Sie
braucht Wut, bevor Integration möglich werden

kann.
Ich stelle mir Hiob auf seinem Misthaufen

sitzend vor - mit erhobenem Mittelfinger. •
O Dorothee Wilhelm, *1963, ist Psychologin, Psycho¬

therapeutin und Theologin.

1 Frei zitiert nach Kapitel 12 Der Säufer aus: Antoine
de Saint-Exupéry: Der kleine Prinz. New York 1943.

2 Mani Matter: Hemmige. In: Us emene lääre
Gygechaschte. Zürich 1972, S. 16.

3 In meinem Fall ist es für die Bündnispartner*innen nicht
möglich, in meinen Schuhen zu gehen - oder zu
rollen. Ich benutze Geh-Metaphern auch für mich, weil
ich nicht dauernd übers Rollen spreche. Wenn ich
jedes Mal «Rollen» schreiben würde, wären meine
Erfahrungen, die mich mit anderen verbinden, für diese
weniger nachvollziehbar.

Neue Wege 7/8.20 17


	Der Teufelskreis der Scham

