
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 6

Buchbesprechung: Lesen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lesen

Hoffnung
trotz

Abgrund
Stefanie Arnold

Rund um die Klimadebatte
tauchen immer wieder- mal offener,
mal versteckter - theologische
Deutungsmuster auf. Dabei
dominieren oft Gerichtsvorstellungen
und apokalyptische Szenarien.
Die drohende Klimakatastrophe
wird zur «Strafe» für Umweltsünden

Greta Thunberg erscheint als

Klimaprophetin, die zur Umkehr
ruft. Die Zeit drängt, wir müssen

umkehren und handeln, lautet

die Botschaft. Man könnte
meinen, dass die Hinweise auf
die Dringlichkeit helfen würden,
alle Kräfte zu mobilisieren, Politik,

Wirtschaft und Gesellschaft in

Bewegung zu bringen und den
Klimawandel zu verlangsamen. Doch
die dringlichen Appelle - seien
sie nun von Klimaaktivist*innen,
Wissenschaftlerinnen oder Reli-
gionsvertreter*innen - bewegen
bisher weniger als gewünscht. Es

gibt sogar Stimmen, die vor zu
alarmistischen Tönen warnen
und sie für kontraproduktiv halten.

So sagt Markus Huppenbauer,

Theologe und Leiter des Zentrums

für Religion, Wirtschaft und
Politik an der Universität Zürich:
«Apokalyptische Warnungen und
Appelle zu globalem Handeln
verunsichern und überfordern die
Menschen eher, als dass sie helfen.

Von da aus gerät man schnell
in eine resignative Haltung. Die
Kirchen sollten sich nüchtern
zwischen Apokalypse und Resignation

platzieren.»1
Was ist also zu tun? Kann

theologisches Nachdenken jenseits
von dringlichen Appellen
konstruktive Handlungsperspektiven
eröffnen? Im Tagungsband Welt
am Abgrund. Zukunft zwischen
Bedrohung und Vision, der 2019
im Innsbrucker Universitätsverlag

erschienen ist, versuchen 14
Autorinnen Antworten auf diese
Frage zu liefern. Sie reflektieren
den Umgang mit existenziellen
Bedrohungsszenarien in biblischen

Texten und in der
Christentumsgeschichte. Was können wir
aus diesen Texten lernen?

Die Zukunft
als Spielraum des

Möglichen?
Entscheidend ist die Einsicht,
dass unsere Zukunftsvisionen, so
wissenschaftlich fundiert sie sein
mögen, immer etwas mit unserer
Imagination zu tun haben. Der
Klimawandel ist eine Tatsache.
Aber davon, was er für das Leben
in der Zukunft bedeutet, können
wir uns nur ausgehend von unseren

bisherigen Erfahrungen eine
Vorstellung machen. Die Szenarien

sind immer auch eine
Projektion aus unserer Gegenwart
heraus. Die Zukunft dient somit
als «Spielraum des Möglichen»
und wird zum «Gegenstand
unserer strahlendsten Hoffnungen
ebenso wie unserer düstersten
Befürchtungen», wie die Herausgeberinnen

Monika Datterl,
Wilhelm Guggenberger und Claudia
Paganini schreiben (S. 7).

Monika Datterl,
Wilhelm
Guggenberger,

| Claudia Paganini

I Abgrund. Zu-
I kunft zwischen

flUl Bedrohung
J

I und Vision.

Zukunftsbilder und die
entsprechenden Ängste und Hoffnungen

können Triebfedern zum
Handeln sein - uns aber auch
am Handeln hindern. Wo wir
uns zeitlich verorten, ist
entscheidend für die Frage, wie wir
der eskalierenden Klimakrise
begegnen: Glauben wir, dass es
uns noch gelingen wird, das Ruder

herumzureissen und den
Klimawandel einzudämmen? Oder
denken wir, es sei schon zu spät?

Die Freiheit
als Möglichkeit

der Angst
Was bringt uns zur Überzeugung,
dass wir noch etwas tun können
oder eben nicht? Die Beantwortung

dieser Frage hat auch mit
dem Wesen der Angst zu tun.
Susanne Heine, emeritierte Professorin

für Praktische Theologie
der Universität Wien, zeigt in
ihrem Aufsatz Fürchte dich nicht
(S. 161-180) auf, wie die Angst
den Menschen in eine Falle führen

kann, wenn die Angst zum
dominierenden Thema wird. Das
geschieht auch dann, wenn wir sie
verleugnen. Angst gehört zur
condition humaine, sie ist ein Warnsignal

zur Lebenserhaltung, völlige
Angstfreiheit wäre problematisch.
Ein gesundes Bewusstsein um
Gefahren ist wichtig - es braucht aber
auch die Bereitschaft zum Risiko,
um frei zu werden und handlungsfähig

zu bleiben. Freiheit bleibt
immer mit dem Bewusstsein um
die Gefahren verbunden, schreibt
sie unter Rückgriffauf Sören
Kierkegaard: «Freiheit [ist] die
Möglichkeit der Angst» (S. 166). Für
Heine gilt aber auch der Umkehr-
schluss: «Die Angst ist die
Möglichkeit der Freiheit» (S. 167). Sich
der Angst zu stellen, kann befreiend

wirken, wenn die Angst wieder
in den akuten Schmerz zurückverwandelt

wird, vor dem sie eigentlich

schützen sollte. Das bedeutet
aber, bereit zu sein, durch die Hölle

dieser Angstund des Schmerzes
zu gehen. Das geht nicht ohne die
Hoffnung darauf, dass es danach
weitergeht: «Aber wie Hesse sich
der Mut, durch die Hölle der Ängste

zu gehen, anders gewinnen als
durch die verwegene Vision, daraus

lebendig, noch lebendiger
hervorzugehen?» (S. 178).

Heine inspiriert zu
weitergehenden Gedanken: Welcher
Schmerz liegt hinter der Angst
vor der völligen Zerstörung
unserer Biosphäre? Vielleicht der
Schmerz, dass schon jetzt vieles

unwiderruflich zerstört ist,
dass die mass extinction und die
Zerstörung einmaliger Lebensräume

sich nicht mehr rückgängig
machen lassen? Oder die

schmerzhafte Betroffenheit über
das Schicksal der Menschen im

Neue Wege 6.20 27



Globalen Süden, deren
Lebensgrundlagen durch den Klimawandel

zerstört werden? Vielleicht ist
es nötig, um das zu trauern, was
bereits verloren ist, um wieder
fähig zu werden für den Kampf um
das, was noch zu retten ist.

Sinn der Hoffnung
wider alle Hoffnung
Was aber, wenn uns die Resignation

packt? Wenn wir nicht mehr
daran glauben können, dass
überhaupt noch etwas zu retten ist?
Der Innsbrucker Systematiker
Wilhelm Guggenberger reflektiert

ausgehend vom Lutherwort
«Wenn ich wüsste, dass morgen
die Welt unterginge, so würde ich
doch heute noch ein Apfelbäumchen

pflanzen» über die Motivation

zur Weltgestaltung aus dem
Glauben in aussichtsloser Lage
(S. 17-35). Luthers scheinbar
absurde Aussage steht für eine
Haltung der «Hoffnung wider alle
Hoffnung». Hoffnung sei dabei
nicht an positive Zukunftsaussichten

geknüpft, sondern an die
Frage der Sinnhaftigkeit, schreibt
Guggenberger und zitiert Väclav
Havel: «Hoffnung ist nicht
dasselbe wie die Freude darüber,
dass sich die Dinge gut entwickeln.

[...] Hoffnung ist auch nicht
dasselbe wie Optimismus. Sie ist
nicht die Überzeugung, dass
etwas klappen wird, sondern die
Gewissheit, dass etwas einen
guten Sinn hat - egal, wie es am
Ende ausgehen wird» (S. 29).

Ist es sinnvoll, an der «Hoffnung

wider alle Hoffnung»
festzuhalten, wenn das Ende nicht
gewiss ist? Gläubige Menschen
seien hier in gewisser Hinsicht
privilegiert, schreibt Guggenberger,
denn sie hätten eine Perspektive,
die über das realistisch Machbare
hinausführe. Doch führt eine solche

«Jenseitsorientierung» nicht
zu Vertröstung und Weltflucht?
Diese Gefahr bestehe, aber sie
sei nicht zwingend, betont
Guggenberger. Ein Hoffen über das
Hier und Jetzt hinaus kann auch
diesseitsorientiert sein - nämlich

dann, wenn es mit konkretem
Handeln in der Gegenwart verbunden

ist, «wenn das Agieren in und
für die Welt in einem engen inneren

Zusammenhang mit dem steht,

was über die Welt hinaus erhofft
wird» (S. 28).

Doch was tun Menschen,
denen der Glaube an eine jenseitige

Perspektive schwerfällt? Hier
könnte man ergänzend zu
Guggenberger auf das bibl i sehe Buch
Kohelet verweisen. Der Prediger,
der radikale Zweifler weist uns
daraufhin, dass wir über den
Moment hinaus nichts wirklich
festhalten können, dass alles Streben
nach grösseren Zielen letztlich
ein «Haschen nach Wind» ist.
Wenn wir uns über den Ausgang
der Dinge nicht im Gewissen sein
können, werden diese im Moment
weniger notwendig oder wichtig?
Nicht zwingend. Vielleicht kann
es in diesem Moment auch sinnvoll

sein, ein Bäumchen zu pflanzen,

auch wenn der C02-Anteil in
der Atmosphäre dadurch nur
minim sinkt.

Aus Erzählungen
lernen: Handelt!

Einige Autorinnen versuchen,
ausgehend von biblischen Texten

und Persönlichkeiten aus der
Kirchengeschichte herauszuarbeiten,

wie diese auf drohenden

Untergang reagiert haben.
Auffallendes Motiv ist, dass die
Aussicht auf das nahende Ende
Menschen zu einem noch
konsequenteren Handeln motivierte.
Mathias Moosbrugger und Thomas

Karmann beschreiben Martin
von Tours als markantes Beispiel
dafür (Christsein am Abgrund,
S. 129-146). Der Heilige aus dem
4. Jahrhundert war ursprünglich
Mönch und lebte ein abgeschiedenes

Leben. Nach seiner Wahl zum
Bischof erfand er das Mönchtum
neu als radikale Weltzugewandt-
heit, und zwar in einer Zeit, in der
die Welt vielen Zeitgenossinnen
schon als verloren galt. «Für ihn
war die unmittelbar bevorstehende

Apokalypse gegen den
geistesgeschichtlichen Trend seiner Zeit
kein Grund zum Rückzug aus der
ohnehin schon dem Untergang
geweihten Welt, um wenigstens sich
selbst zu heiligen und zu retten»
(142 f). Vielmehr wandte er sich
radikal der Welt zu, und zwar
insbesondere den Menschen in ihr, «für
die es in dieser Endzeit nach den
damals gängigen Überzeugungen

eigentlich zu spät war. [...] Seine

wichtigsten Wunder, die Toten-
erweckungen, galten durch die
Bank Menschen, die durch ihren
Tod als heillos verloren anzusehen

waren: einem Ungetauften,
einem Selbstmörder, einem
heidnischen Mädchen» (S. 142). Ergab
das, was als verloren galt, nicht
verloren, sondern kämpfte weiter.
Doch: Lässt sich aus dem Beispiel
eines antiken Heiligen lernen, der
zwar mit dem Ende der Welt rechnete,

aber mit diesem nicht nur
Ängste, sondern auch die Hoffnung

auf die Wiederkunft Christi
verband? Kann sein Beispiel auch
für Nichtgläubige fruchtbar sein?

Dringlichkeit,
die verbindet

Vielleicht Hesse sich Martins
Geschichte so übersetzen: In der
Dringlichkeit einer Krise sortieren

sich die Prioritäten neu. In
dem Moment, wo radikales Handeln

nötig ist, verliert die Schuldfrage

(vorübergehend) an
Relevanz. Wer bisher wie gelebt hat,
welche Schuld jemand durch
seinen C02-Ausstoss an der Klimakrise

trägt, wird weniger
entscheidend als das, was jemand
jetzt zur Lösung des Problems
beitragen kann. Die Klimakrise
bedingt gemeinsames Engagement,

die Dringlichkeit erlaubt
nur den Blick nach vorne - in
eine Zukunft, die alle betrifft.
Jeder Beitrag ist eine gute Nachricht,

so klein er auch sein mag.
Wir tun, was wir noch tun können.
Das ist alles, was jetzt zählt. #
0 Stefanie Arnold, *1976, ist

Religionswissenschaftlerin und
studiert christkatholische
Theologie. Sie ist Mitglied der
Neue Wege-Redaktion.

1 Markus Huppenbauer im Ge¬

spräch mit Adrian Meyer:
«Es geht nicht darum, gross-
mundig die Schöpfung zu
bewahren», ref.ch, 8.10.2018,
online unter: www.ref.ch/news/
es-geht-nicht-darum-gross-
mundig-die-schoepfung-zu-
bewahren/.

-> 28. August 2016,13 Uhr 37. Ghatal
Main Road. Gemäss Untersuchungen

ist die Traumatisierung
nach Hochwasserkatastrophen

bei Jungen gravierender als
bei Mädchen.

28 Neue Wege 6.20




	Lesen

