
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 6

Artikel: Von der Saffa 1958 zum Frauen*streik 2019

Autor: Bertschinger, Dolores Zoé / Zinsstag, Evelyne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Saffa
1958 zum

Frauen*streik
2019

Dolores Zoé Bertschinger und
Evelyne Zinsstag

Am lande sweiten Frauen*-
streik im Juni 2019 stellten sich
Frauen aller Generationen
auf die Schultern ihrer
Vorkämpferinnen. Zu diesen
gehören die Protagonistinnen
der ökumenischen
Frauenbewegung. Bereits in den
1950er Jahren stellten diese
dem geltenden Frauenbild
alternative Modelle gegenüber.

Am 14. Juni 2019 führten schweizweit
Hunderttausende Frauen den Frau-
en*streik durch. In den Wochen davor
herrschte unter den Organisatorinnen
fiebrige Aufregung: Würden es so viele
Frauen werden wie 1991? Alle zogen Kraft
aus diesem Momentum der Schweizer
Geschichte, das sich unauslöschlich in
das kollektive Gedächtnis eingebrannt
hatte. Und dann war der grosse Tag da.
Eine Explosion von Aktionen, Umzügen,
Reden und Partys. Und dabei leuchteten
auch immer wieder die pinken Ansteckbuttons

der Aktion «Gleichberechtigung.
Punkt.Amen» auf. Die Aktion für
Gleichberechtigung in den Kirchen wurde vom
Schweizerischen Katholischen Frauenbund

SKF lanciert und erfuhr breite
ökumenische Unterstützung durch die
Evangelischen Frauen Schweiz EFS, die
feministisch-theologische Zeitschrift
FAMA, die IG feministische Theologinnen

und viele Einzelpersonen und
Gemeinden. Eine feministische und
ökumenische Aktion. Für feministische
Theologinnen ist es wohl ein Pleonasmus,

diese beiden Adjektive hervorzuheben.

Eine Freundin antwortete uns auf die

Frage, ob ihre Gottesdienste mit Frauen
auch ökumenisch gewesen seien, dezi-
diert: «Etwas anderes konnten wir uns
gar nicht vorstellen!» Für Frauen aus der
«säkularen» Frauenbewegung, die sich
wenig mit Religion und Glaube beschäftigen,

ist es darum wichtig, zu betonen:
Die kirchliche Frauenbewegung ist seit
ihren Anfängen ökumenisch. Sie hat
damit etwas geschafft, was der
männerdominierten Mehrheitskirche bis heute
nicht gelungen ist.

Ökumenische
Pionierinnen

Die Anfänge der ökumenischen Frauenbewegung

gehen in der Deutschschweiz auf
einen Anlass zurück, der wie der Frauenstreik

1991 eine wichtige Station in der
Geschichte der Schweizer Frauenbewegung

markiert: die «Schweizerische
Ausstellung für Frauenarbeit» (Saffa) 1958
in Zürich. In der Vorbereitungszeit der
Saffa 58 hatten einige Frauen, die den
evangelischen Schwestern von Grand-
champ nahestanden, die Idee, für die
Ausstellung einen Raum der Stille zu schaffen.
Daraus entstand der «Gottesdienstraum
der Saffa», der vom Katholischen Frauenbund

SKF, vom Evangelischen Frauenbund

EFS (heute: Evangelische Frauen
Schweiz) und vom Verband Christkatholischer

Frauen der Schweiz VCF gemeinsam
betrieben wurde. Eine wichtige Protagonistin

des «Saffa-Kirchleins», wie es bald
von allen genannt wurde, war die evangelische

Theologin und Journalistin Marga
Bührig (1915-2002), die in ihrer Autobio-
grafie Spät habe ich gelernt, gerne Frau zu
sein (1987) die Aktivitäten rund um das
Kirchlein beschreibt.

Es war das erste Mal überhaupt, dass an
einer schweizerischen Landesausstellung
eine Kirche aufgebaut wurde. Die
Chefarchitektin der Saffa höchstpersönlich,
Annemarie Hubacher-Constam, entwarf
den modernen Sakralbau. Er wurde in
der Nähe des Haupteingangs aufgestellt.
So wurde das Kirchlein zwar von allen
Besuchenden bemerkt, stand aber auch
etwas verloren ausserhalb der eigentlichen

Ausstellung. Das Saffa-Kirchlein,
innen ein schlichter Andachtsraum mit
Kreuz und einem Wandteppich der
Zürcher Künstlerin Lissy Funk, bot 250
Sitzplätze. Das Programm im Kirchlein war

22 Neue Wege 6.20



dicht. Die Katholikinnen sorgten täglich
für eine Morgenmesse, die Protestantinnen

hielten jeden Abend eine Andacht ab.

An den Sonntagen fanden Gottesdienste
aller Konfessionen statt, an einem
Wochenende gar eine «überkonfessionelle

Tagung» zum Thema «Die Frau in
Kirche und Welt», und zweimal wurden
sogenannte «Mütterabende» abgehalten.

«Das grösste ökumenische Ereignis
aber war», so schreibt Marga Bührig in
ihrer Autobiografie, «das gemeinsame
Mittagsgebet. [...] Dieses Mittagsgebet
war der stärkste Anziehungspunkt in
unserem Kirchlein. [...] Wenigstens
einmal am Tag wurde im Gebet der Graben

übersprungen, der die Konfessionen
immer noch trennte, und es waren Frauen,
die taten» (S. 112). Täglich strömten über
10000 Besuchende ins Kirchlein. Die
Mittagsgebete waren bis auf den letzten Platz
besetzt, und zu den sonntäglichen
Veranstaltungen mussten regelmässig gegen
hundert Personen abgewiesen werden,
weil sie weder im Andachtsraum noch im
Vorraum Platz fanden. Anscheinend hatte
sich rasch herumgesprochen, dass im Saf-
fa-Kirchlein gemeinsam gebetet wurde,
und viele reagierten begeistert: «Seid ihr
endlich so weit!?»

Auf Marga Bührig und diejenigen
Frauen, die regelmässig anwesend waren,
machte das Saffa-Kirchlein nachhaltig

Eindruck. Katholikinnen und
evangelische Frauen hatten hier einen Raum
geschaffen, in dem sich eine neue - eine
ökumenische oder, wie sie es damals
nannten, «überkonfessionelle» - Praxis
Bahn brach. Dies war keine
Selbstverständlichkeit und wurde von der medialen

und vor allem der klerikalen
Öffentlichkeit misstrauisch beäugt. Davon zeugt
ein Artikel in der Schweizerischen
Kirchenzeitung mit dem vielsagenden Titel
Ein Wagnis ist geglückt. Der Journalist
schreibt darin durchgehend von einem
«paritätischen Kirchlein», das Wort
«überkonfessionell» wohlweislich vermeidend.
Das Kirchlein an der Saffa sei ein Wagnis
gewesen, das leicht hätte schiefgehen können.

Was Marga Bührig und ihre Mitfrauen
auf die Beine gestellt hatten, geschah nicht
im kleinen Kreis, sondern in aller
Öffentlichkeit. Hinter diese Erfahrung konnten
die Frauen nicht mehr zurück. Das
ökumenische Mittagsgebet wurde noch lange
nach der Saffa 58 in verschiedenen
Zürcher Kirchen weitergefeiert.

Frauenbilder
Im Saffa-Kirchlein fanden neben
ökumenischen auch frauenbezogene Reflexionen

statt. Der Evangelische Frauenbund
EFS verkaufte drei Broschüren: Wie wird
unser Leben ganz? Ein Büchlein für und
über die berufstätige Frau; Die Bibel und
die Frau von heute sowie Einsames oder
gemeinsames Leben?Ein paar Gedanken
zum Leben der Frau heute. In diesen
Broschüren greifen die Autorinnen, die drei
Theologinnen Marga Bührig, Else Kahler

und Ruth Epting, das Frauenbild der
1950er Jahre auf - das Bild der mütterlichen,

den Familienernährer unterstützenden

Hausfrau.
Alle drei Autorinnen waren unverheiratet
lebende Theologinnen. Während Bührig

und Kähler ein evangelisches
Studentinnenheim leiteten, konnte Ruth Epting
in Basel nur unter der sogenannten
«Zölibatsklausel» als Pfarrerin arbeiten. Diese
bei der Einführung der Frauenordination
in Basel-Stadt von der Synode beschlossene

Klausel besagte, dass FYauen, die ein
Pfarramt innehatten, zum Schutz vor der
Doppelbelastung nicht verheiratet sein
durften und im Falle einer Heirat ihr Amt
niederlegen mussten. Auch für andere
Berufe, etwa bei der Post, beim Bund, für
Lehrerinnen und Krankenschwestern galt
ein solcher reglementarisch festgelegter
«Zölibatszwang». Diese aus heutiger Sicht
offenkundige Diskriminierung stellte für
die damaligen Theologinnen eine
Motivation dar, sich mit der Rolle der
ehelosen Frau in der Gesellschaft
auseinanderzusetzen. Marga Bührig zum Beispiel
nahm die Arbeitssituation von verheirateten

und alleinstehenden Frauen innerhalb
und ausserhalb des Haushalts in den Blick
und fragte, wie das Leben der alleinstehenden,

berufstätigen Frau aus christlicher

Sicht zu gestalten sei.
Die Broschüren waren als seelsorgerliche
und erbauende Schriften für unverheiratete

Frauen in der Berufswelt gedacht.
Dabei kamen sowohl gleichstellungs- als
auch differenzfeministische Argumente
zum Tragen. Else Kähler befasste sich
beispielsweise mit den Unterordnungsgeboten

in den paulinischen Briefen und
hielt fest, dass diese kontextuell zu
verstehen seien: Was im Hinblick auf die
Ordnung des Gottesdienstes und die Ehe
geschrieben stehe, sei nicht auf das
Verhältnis zwischen Männern und Frauen

Neue Wege 6.20 23



schlechthin zu beziehen. Damit enthalte
die Bibel keine Argumente für den
Ausschluss der Frauen aus den kirchlichen
Ämtern. Kähler kritisierte die Kirchen,
die es versäumten, aus der christlichen
Tradition heraus eine angemessene
Würdigung ehe loser Frauen zu verkünden und
ihnen eine entsprechende Rolle in ihren
Strukturen anzubieten. Damit versäumten

die Kirchen ihrer Meinung nach den
Dienst am Evangelium, das an alle
Menschen unabhängig von Geschlecht und
Ehestand gerichtet ist.

In Kählers Broschüre wird besonders
sichtbar, dass sie mit derselben Genauigkeit

die Lebenswelt der Frauen in der
Bibel betrachtet wie diejenige der Frauen
in der Gegenwart. Sie stellt fest, dass in
den biblischen Texten die Ehefrau die
dominierende Erscheinung darstellt, über
die auch am meisten geschrieben steht.
So sind auch die paulinischen
Unterordnungsgebote (zum Beispiel Eph 5,22-23:
«Ihr Frauen, ordnet euch euren Männern
unter wie unserem Herrn, denn der Mann
ist das Haupt der Frau» klar im ehelichen
Kontext zu sehen, während das Schweigegebot

von Paulus (vgl. IKor 14,34 : «In
den Gemeindeversammlungen sollen die
Frauen schweigen») im Rahmen der
Gottesdienstordnung zu interpretieren ist.
Das Plädoyer von Else Kähler für eine
kontextualisierende und historisierende
Sichtweise ist für die Interpretation der
biblischen Botschaft für Geschlechterbeziehungen

heute von fundamentaler
Bedeutung.

Keine
Radikalfeministinnen

Differenzfeministische Ideen finden sich
bei Ruth Epting und Marga Bührig. Aus
dem Wunsch heraus, ledigen Frauen in
der Gesamtgesellschaft und auch in der
Kirche Sichtbarkeit zu verleihen, betonten

beide die Bedeutung von Frauenbeziehungen.

Epting schrieb über die
Freundinnen, mit denen ledige Frauen manche
Schwierigkeiten des Lebens teilen könnten.

Bührig dagegen griffdie Beziehungs ¬

gestaltung zu Arbeitskolleginnen auf. Sie
schildert die Verständnisschwierigkeiten
zwischen verheirateten und ehelosen
Frauen und plädiert für die Bereitschaft
zu gegenseitiger Akzeptanz und ein
grösseres Verständnis zwischen Frauen in
verschiedenen Lebenssituationen. Dafür

sei das Absehen vom eigenen Opferstatus
nötig. Dieser Gedanke ist auch bei Epting
zentral, die ihn im Gebot der Hingabe und
des Dienstes der Frauen formuliert.

Bührig, Kähler und Epting waren nach
heutigem Begriff keine radikalen
Feministinnen. Vielleicht haben sie den
bestehenden gesellschaftlichen und kirchlichen

Strukturen über Gebühr die Treue
gehalten, weil diese von ihnen gefordert
wurde. Sie haben jedoch tatkräftig daran
mitgearbeitet, diese Strukturen von innen
mitzugestalten und sie so schrittweise
zu verändern. In den 1970er und 1980er
Jahren haben Epting und Bührig weitere

Bücher verfasst, die von einem ganz
anderen Selbstbewusstsein zeugen und in
denen sie eine andere Sprache sprechen,
als sie es noch in den 1950er Jahren taten.
In Für die Freiheit frei. Der Weg der Frau
in Kirche und Gesellschaft (1972) schöpft
Epting aus ihrer umfangreichen Erfahrung

der Frauenarbeit, um die neuen
Verhältnisse zu skizzieren, in denen die Frau
steht. Sie spricht die weiterhin bestehenden

Unsicherheiten vieler Frauen über
ihre Rolle in der Welt schonungslos an
und betont die Mitverantwortung der
Frauen an der Gestaltung der Gesellschaft
und die Notwendigkeit, ein
Selbstbewusstsein als eigenständige Personen zu
finden und sich nicht in einer bestimmten
Rolle zu verlieren. Marga Bührig schildert

in ihrer feministischen Autobiografie
Spät habe ich gelernt, gerne Frau zu sein
auf eindrückliche Weise ihren Weg in die
Frauenbewegung und zu einem
Selbstbewusstsein als Frau und Feministin.

Streik mit den
Ahninnen im Rücken

Am 14. Juni 2019 haben säkulare und
religiöse Feministinnen an der Frauenbewegung

weitergeknüpft. Ihren
zivilgesellschaftlichen und kirchlichen Anliegen
haben sie gemeinsam Ausdruck verliehen,
indenvielzähligen, bunten, lauten, schrillen

und schönen, frechen und freien
Aktionen, die in der ganzen Schweiz stattfanden.

In der ökumenisch getragenen Aktion
« Gleichberechtigung. Punkt.Amen» gaben
katholische und evangelische Frauen
ihrem Begehren nach gleichem Zugang
zu (Weihe-)Ämtern Ausdruck. Ist der
Leidensdruck in den beiden Kirchen zwar
unterschiedlich stark, so ist die Sehnsucht
nach wahrhaft geschlechtergerechten

24 Neue Wege 6.20



Strukturen in den Kirchen den Frauen
doch gemeinsam. Und auch wenn sie zah-
lenmässig kleiner wird, so lebt die ökumenische

Frauenbewegung weiter, erzählen
ältere Frauen ihren jüngeren Schwestern
über die Pionierinnen vor ihrer Zeit und
ermutigen sie, weiterzukämpfen für
Kirchen, in denen wahrhaftig Friede, Gerechtigkeit

und Bewahrung der Schöpfung
gelebt wird.

Uns begeistert die Vielfalt, die in dieser
Bewegung gelebt wurde und wird - eine
Vielfalt, die verspricht, dass die
Frauenbewegung fähig ist, immer wieder neu auf
die Bedürfnisse der Frauen einzugehen,
ohne ihre Schwestern, Mütter und Grossmütter

zu vergessen, die zu anderen Zeiten
anders kämpfen mussten. •
O

O

Dolores Zoé Bertschinger, *1988, ist Religions-
wissenschaftlerin und im Frauen*Zentrum
Zürich (fraum.ch) aktiv.
Evelyne Zinsstag, *1989, ist Pfarrerin der Eglise
française de Bâle, Vorstandsmitglied der IG
feministische Theologinnen und des Ökumenischen

Forums Christlicher Frauen Europas
(ÖFCFE). Sie war 2017 bis 2020 Mitglied der
grossen Redaktion der Neuen Wege.

«Aufbruch ist eines, und
Weitergehen ist etwas anderes».

Frauenräume: von
der Saffa 58 über das
Tagungszentrum Boldern zum
Frauen*Zentrum Zürich.
Das Buch von Evelyne Zinsstag

und Dolores Zoé
Bertschinger erscheint noch
dieses Jahr im eFeF-Verlag.
Es handelt von den
Verflechtungen der kirchlichen
und der säkularen
Frauenbewegung und plädiert
für die Bedeutung der Praxis

der Frauenräume für
die Weitergabe einer
«Tradition der Frauen» von
Generation zu Generation.

Corona
postkolonial

Hans Fässler

Im Zuge der kolonialen
Ausbeutung wanderten Viren
und Bakterien auf den
amerikanischen Kontinent. Über
viele Gemeinschaften kam
mit der europäischen Eroberung

auch auf diese Weise das
«Grosse Sterben». Die Coro-
na-Pandemie ist der Moment,
sich daran zu erinnern.

Das Folgende ist weder neu noch originell.

Andere haben sich diese Gedanken
schon lange gemacht, schon vor der Coro-
na-Pandemie: Historikerinnen, Virologen,
Kolonial- und Postkolonialaktivist*innen,
Nachkommen von Opfergesellschaften.
Meine Überlegungen zielen nicht darauf
ab, die gegenwärtige Krise zu verharmlosen.

Wir beginnen deren Auswirkungen
auf das Leben von Menschen auf der ganzen

Welt - vor allem auf die Armen und
Elenden, vor allem im Globalen Süden -
gerade erst zu begreifen.

In Zeiten wie diesen tendieren
Historikerinnen dazu, historische
Präzedenzfälle und Parallelen zu betrachten.
Heute untersuchen sie zum Beispiel den
Ausbruch der Pest vom europäischen
Mittelalter im 14. Jahrhundert, die
Cholera-Epidemien im 19. Jahrhundert, die
Pandemie der Spanischen Grippe von
1918/19 oder die westafrikanische Ebola-
Virus-Epidemie von2014 ff. Und in Zeiten
wie diesen haben diejenigen von uns, die
nicht von der Arbeit in Krankenhäusern,
lebenswichtigen Industrien oder
Dienstleistungen überlastet sind, sondern auf
die privilegierte Selbstisolierung in
Wohnungen der Mittelschichten zurückgeworfen

sind, vielleicht sogar noch mehr Zeit
für diese Art der Reflexion.

Im Zusammenhang mit der
Untersuchung der Schweizer Beteiligung an
Sklaverei und Kolonialismus, insbesondere

in der Karibik, ist mir einiges klar

Neue Wege 6.20 25


	Von der Saffa 1958 zum Frauen*streik 2019

