Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 5

Artikel: "Ein Gedicht, trifft mich dort, wo ich nicht schon bin"

Autor: Moser, Geneva / Leuenberger, Eva Maria / Westermann, Levin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ein Gedicht
trifft mich dort,
wo ich nicht
schon bin»

Neue Wege-Gesprach von Geneva Moser
mit Eva Maria Leuenberger,
Levin Westermann und Sandro Zanetti

Von Inspiration, harter Arbeit
und dem Versuch, das Unsagbare
in Sprache zu fassen, erzihlen
zwei Autor*innen und ein Litera-
turwissenschaftler. Sie sind

sich einig: Gute Lyrik geht ans
Eingemachte.

nw Lyrik hat den hartnackigen Ruf, unverstdnd-
lich und elitar zu sein. Ist da etwas dran?

emL Dieser Ruf hiangt damit zusammen, wie wir
an den Schulen Lyrik unterrichten: Ein Gedicht
ist ein Problem, welches gelost werden muss.
Es gibt eine richtige Lesart, die gefunden wer-
den muss. Weniger im Fokus steht, was ein
Gedicht auslost, wie es klingt und welche Bil-
der es evoziert. Diese sinnliche und emotionale
Ebene wird ausgeklammert. Aber es gibt sehr
unterschiedliche Arten von Lyrik. Im deutsch-
sprachigen Raum ist eine sprachphilosophi-
sche Lyrik, die die sinnliche und emotionale
Ebene ausklammert, eher dominant. Fiir mich
ist gute Lyrik alles andere als abgehoben: Sie
ist Teil der Welt, sie ist dringlich und auch
politisch.

20

w In einem Essay zu zeitgendssischer deut-
scher Lyrik stand vor einigen Jahren, «Dring-
lichkeit» sei ein Wort, das in Zusammenhang
mit Lyrik nicht mehr benutzt werden diirfe.
Das ist absurd. Vom ersten Zugang zu einem
Gedicht zu sprechen, also die unmittelbare
Reaktion auf das, was auf dem Blatt steht, ist
fast verboten. «Ich mag das» ist eine vollig legi-
time Reaktion auf ein Gedicht. Eine Bekannte
hat an einem Kurs in kreativem Schreiben teil-
genommen. Dort hat sie gesagt: «Oh, dieses
Gedicht ist schon.» Deswegen wurde sie richtig
zur Sau gemacht: Das sei doch kein Massstab.
Das Sprachphilosophische ist tatsdchlich sehr
dominant. Ein Gedicht muss offenbar immer
einen Mehrwert haben.

et Bei Lesungen wird oft gesagt: «Ich bin nicht
sicher, ob ich das richtig verstanden habe.»
Die personliche Reaktion — «Es trifft mich,
beriihrt mich, hilt mich, bewegt mich ...»
— wird in Frage gestellt und scheint nicht zu
genligen.

mw Sandro Zanetti, Sie haben ja als Literatur-
wissenschaftler durchaus einen analyti-
schen Zugang zu Lyrik. Wie sehen Sie das?

sz Von Studierenden hore ich das auch oft:
«Ich weiss jetzt nicht, ob ich das sagen darf ...»
Mein Ansatz ist es, vom Text auszugehen und
ihn zunichst im Lesen wirken zu lassen. An der
Uni geht es dann natiirlich auch darum nach-
zuvollziehen, wie ein Gedicht gebaut ist, wel-
che Strukturen es hat und was genau es aus-
16st. Ich muss oft selber aufpassen, dass ich
nicht mit allzu starren Begriffen an ein Gedicht
herantrete, vor allem, wenn einem darin etwas
dunkel vorkommt. Wenn etwas nicht klar ist,
kann es gerade darum gehen, dass es nichtklar
ist. Unklarheit hat ihre Berechtigung. Ich lese
gerne Gedichte und erlebe das jeweils auch
als ein neues Erlernen von Sprache. In einem
guten Gedicht wird eine Welt aufgebaut, die
man so noch nicht kennt.

w  Flr wen schreiben Sie, Eva Maria
Leuenberger und Levin Westermann?

em. Mein Schreiben richtet sich nicht an eine
Adressatin. Fiir mich ist es vielmehr eine Art
innerer Dialog mit Texten, Inhalten und Auto-
rinnen, die schon da sind. Es ist nicht in dem
Sinn nach aussen gerichtet, dass man jeman-
dem etwas sagen oder erkldren mochte. Es ist
etwas Privates und Intimes, das dann hoffent-
lich eine neue Kommunikation nach aussen
beginnen lésst.

Neue Wege 5.20



w Ich bin erst spdt an das Schweizerische
Literaturinstitut gekommen, mit 29. Erst dort
ist mir klar geworden, dass man als Autor
Lesungen halten muss. Es war auch das erste
Mal, dass ich driiber nachgedacht habe, dass
ich lisple. Es ist doch interessant, dass mir
das nicht vorher in den Sinn kam: Ich hatte
nie den Impuls, auf einer Biithne zu sitzen und
meine Texte vorzulesen. Es geht vielmehr um
das Lesen von Texten anderer und um dieses
vielleicht etwas iiberhohte Gefiihl: Das ist fiir
mich geschrieben! -

em. In meinem Schreiben gibt es aber auch
Momente, in denen ich nicht mehr unbedingt
in Kommunikation mit anderen Texten bin.
Es sind Momente, in denen Dinge in der Welt
einen akuten Drang zu kommunizieren auslo-
sen. Ich beobachte bei mir gerade hiufig eine
fast wiitende Reaktion auf gewisse Gegen-
wartstexte. Ich frage mich: Warum dieser Text,
wenn doch Menschen im Mittelmeer ertrinken?
Das mag etwas eng sein, aber es muss doch eine
Art von Sprache geben, die das Furchtbare in
der Welt fassen oder auf eine andere Art halten
kann, als es Nachrichten konnen.

w Etwas salopp gesagt: Wenn es nicht auch
einen Drang gdbe, etwas nach aussen zu
kommunizieren, dann kdnnten Sie ja auch
Tagebuch schreiben.

w Das ist ein Problem, iiber das ich viel
nachdenke. Ich mochte nicht vorlesen und in
Ruhe gelassen werden. Gleichzeitig bin ich
froh, dass ich einen Verlag habe, der schone
Biicher druckt. Ich freue mich, wenn sie
jemand liest und mir das auch sagt. Und dann
diese Frage, die auch Ilse Aichinger oder Paul
Celan mit Blick auf alles Furchtbare gestellt
haben: Was macht man mit der Sprache, der
man nicht mehr vertrauen kann? Eigentlich
ist die Sprache kaputt — und was tun wir jetzt?

sz Ich wiirde zunéchst auch sagen, dass Lite-
ratur dann erst richtig entsteht, wenn sie den

Schreibtisch verldsst. Es muss zumindest einen

Adressaten ausserhalb seiner selbst geben, aber

dieser Adressat muss zugleich offen sein. Idea-
lerweise stelle ich mir das als Leser so vor, dass

Gedichte mich dort treffen, wo ich nicht schon

bin. Fiir viele Autorinnen und Autoren ist es

so, dass sie mit dem Schreiben von Gedich-
ten selber auf der Suche nach etwas sind, das

sie noch nicht kennen, wo sie noch nicht sind.
Diese Suche trifft sich vielleicht mit der Dring-
lichkeit hinter dem Text. Bestenfalls {ibertrigt

sich das in der Lektiire.

Neue Wege 5.20

w Das erinnert mich an das Gedicht The Waste
Land von T.S. Eliot. Dieses Gedicht begleitet
mich, seit ich neunzehn bin. Nach zehn Jah-
ren war ich soweit, dass ich etwas dazu schrei-
ben konnte. Bis heute habe ich keine Ahnung,
worum es in diesem Gedicht geht. Ich habe es

unzihlige Male gelesen, Dinge unterstrichen,
aber es ist einfach zu dicht. Eliot hat gesagt,
dass Gedichte kommunizieren, bevor man sie

versteht.

w Sie klang jetzt oft an, diese Suche danach,
das zu fassen, was unfassbhar ist. Eignet sich
Lyrik in ihrer kondensierten Form besonders
fiir dieses Suchen und Fragen?

w Ja, definitiv. Nehmen wir als Beispiel die
Leerstellen. Wie in den Gedichten von Sap-
pho, die nicht vollstindig sind und bei denen
einfach alles in die Leerrdume reininterpre-
tiert werden kann. Es ist so spannend, was ein
solches Gedicht in einem offnet, wenn man
es liest. Gleichzeitig konnen Leerriume auch
schlecht eingesetzt werden.

em. Ich glaube schon, dass Lyrik in ihrer Art,
an die Sprache heranzugehen, es moglich
macht, unsagbare Dinge sagen zu konnen.
Sie ist nicht in diesem Vermittlungs- oder
Kommunikationsmodus.

sz Dann sind Sie aber viel ndher an den sprach-
philosophischen Fragen, als Sie vorhin den Ein-
druck erweckt haben. Dieses Verstindnis von
Lyrik — diese Briichigkeit, diese Offenheit, die
Leerstellen, diese Einladung — ist sprachphi-
losophisch bereits recht voraussetzungsreich.
Es gibt Gedichte, die diese Merkmale kaum
aufweisen. Was Sie beschreiben, ist ein Phé-
nomen, das in der Gegenwartslyrik besonders
oft auftritt. Sie grenzt sich durch ihre Offenheit
und Unbestimmtheit vom Roman als der domi-
nanten und auch dominant-verkiuflichen Form
von Literatur sowie von anderen Medien ab.
Mein Problem mit dem Unfassbaren ist, dass
man auch sehr lange um das Unfassbare herum-
reden und es damit mystifizieren kann. Damit
wird vielleicht etwas mystifiziert, das nur eine
Leerstelle, ein Freiraum, eine Kontingenz ist ...

mw  Das klingt jetzt schon fast religionswissen-
schaftlich ...

w Ja, der Versuch, das Unfassbare auszu-
driicken, ist fiir mich der Kern, warum ich
Gedichte mag. Das findet sich in vielen poe-
tologischen Texten von Autorinnen und Auto-
ren. Herta Miiller nennt es den Irrlauf im Kopf.

2



Sie beschreibt damit, wie sie ein Gedicht liest
und plotzlich alles stoppt. Sie kann die Wor-
ter sehen, aber sie kann sich nicht erklaren,
wie ihre Reaktion, die sie physisch erlebt, aus
dieser Zusammensetzung von Wortern entste-
hen kann. Georg Oppen sagt, er stottere eine
Weile, wenn er ein gutes Gedicht gelesen habe.
Er wolle es jemandem erzidhlen, aber schaffe es
nicht. Das bringt mich zu der Frage, ob es Inspi-
ration gibt oder nicht. Wie entsteht ein Gedicht?
Ist alles nur: «Ich plane diesen Text in diesem
Zyklus und habe die Zeilen und die Motive?»
Oder gibt es den Moment, wo etwas kommt,
was du nicht geplant hast, und dann beginnt
die Arbeit, daraus ein Gedicht zu machen?
Marina Zwetajewa nannte das die «gegebenen
Zeilen»: Zehn bekommt man geschenkt, die
restlichen neunzig muss man sich hart erar-
beiten. Denn es braucht immer beides, Inspi-
ration und Arbeit.

sz Ich gehe davon aus, dass es injedem Schrei-
ben — auch fiir uns Wissenschaftler — etwas
gibt, das wir noch nicht verstehen, das aber
als Motivator oder Ausloser wirkt, so wie bei
einem guten Einfall: Es gibt etwas, das nicht
von einem selber kommt, sondern das einem
zustosst, ein Initialmoment. Schreibende
gehen damit extrem unterschiedlich um, und
das erklart auch ein Stiick weit die Unterschied-
lichkeit von Texten. Einige versuchen stindig,
diesen Moment zu behalten, zu bewahren, viel-
leicht auch zu transformieren, andere versu-
chen ihn formalistischer zu lI6sen. Nehmen wir
als Beispiel die Oulipo-Bewegung: Sie haben
sich strenge Regeln fiir das Schreiben aufer-
legt, etwa die Reduktion des Buchstabenma-
terials; da nutzt man beispielsweise nur einen
Teil des ABCs. Das kann man verkopft oder
zwanghaft finden, aber ich finde es legitim und
spannend, wenn es nicht einfach darum geht,
einem inneren Impuls zu folgen. Aber es bleibt
dabei: Im Schreiben weiss man noch nicht, wo
die Reise hingeht — und was genau sie ausgelost
hat. Sonst miisste man nicht schreiben.

w Dieser Versuch, sich mit Sprache an etwas
Unklares, Unsagbares heranzutasten,
hat wohl bereits eine politische Dimension.
Gibt es darliber hinaus eine Art politische
Funktion von Lyrik? Was kann Lyrik ge-
sellschaftlich, politisch bewirken? Ist das
vielleicht eine Frage, die ihre besten
Zeiten gesehen hat und heute verpdnt ist?

ev. Ich bin mir nicht sicher, was ich dariiber
denke. Ich hadere allerdings mit dem Wort
Funktion.

22

w,sz Ich auch.

emu Dass Lyrik politisch ist, ist fiir mich nicht
dasselbe wie «Lyrik hat eine politische Funk-
tion». Da denke ich sehr schnell an den Miss-
brauch von Lyrik als Propagandamittel. Alleine
die Tatsache, dass alles immer eine Funktion
haben muss, stért mich. Einer der Griinde,
warum Lyrik wertvoll und an sich politisch
ist, ist gerade, dass sie sich nicht verkauft und
wenig Platz in der Welt hat. Es geht nicht nur
um das Produkt am Ende. Warum hadert ihr
mit dem Begriff der Funktion?

sz Ich wiirde das am Begriff des Politischen
festmachen. Es gibt Lyrik, die in einem
schlechten Sinne politisch ist, weil sie Partei-
politik oder Staatspolitik verkorpert. In die-
sem Fall hat sie eine klare Funktion und auch
eine klare Aussage. Wenn man Politik weiter-
denkt und nicht nur institutionalisiert ver-
steht, sondern als Handlungsraum von Men-
schen und ihrer Sprache, dann ist Lyrik — ob
sie will oder nicht — schon deswegen politisch,
weil sie in diesen Raum eintritt. Dann ist die
Frage: Was kann Lyrik in diesem Feld tun?
Wenn es iiberhaupt eine Funktion gibt, dann
vielleicht die, eine andere Form des Sprechens
und einen anderen Umgang mit Sprache vor-
zufithren. Krasseste Formen politischen Spre-
chens und politischer Machtausiibung sind
der Befehl, die Anordnung, das Verurteilen.
Verglichen mit diesen Sprechweisen hat lyri-
sches Sprechen oder Schreiben keine Funk-
tion — oder allenfalls diejenige, diese anderen
Funktionen herauszufordern oder zu bedrin-
gen. Insofern ist sie politisch, und zwar fun-
damental, weil sie ans Eingemachte geht, an
die Grundlagen des Sprechens.

w Vor einigen Jahren hat Die Zeit den Ver-
such gemacht, auf Seite drei politische Lyrik
zu bringen. Da konnte man dann etwas von
Kampffliegern und Merkel im Wiistensand
lesen. Das war absurd.

et Ja, wenn Lyrik eine Kommentarfunktion
zum aktuellen Zeitgeschehen bekommt, geht
das nicht auf.

w Ich gebe auch zu, dass ich die politische
Lyrik der 1960er Jahre heute nicht mehr lesen
kann. Diesen Gedichten ist eingeschrieben,
wann sie entstanden sind, und sie haben ihr
Ablaufdatum langst {iberschritten.

Neue Wege 5.20



(1) mmme N _J o  FIN  FIN

-

A * 5 TR A === I =Y A\h

g
E
l
g,

w Einige grossere Literaturkritik-Plattformen
haben kirzlich Schwerpunkte zu politischer
Lyrik gemacht. Ist unsere Zeit vielleicht
eine, die eine unmittelbar reagierende Lyrik
wieder braucht?

w Ein Gedicht aus der vorhin erwidhnten Lyrik-
Reihe der Zeit ist mir in Erinnerung geblieben:
giersch von Jan Wagner. Er schreibt darin {iber
die Gier — anhand einer Kletterpflanze. Das
ist zeitlos und beschreibt etwas, was wir alle
empfunden haben. 2008 dachten wir alle kurz,
der Kapitalismus sei zu Ende, selbst in Frank-
furt dachten wir das. Da hingten sich plotzlich
alle Karl Marx an die Wand und jubelten, aber
es kam anders. Und dann kam dieses ruhige
Gedicht. Das stand in so krassem Gegensatz zu
den vorhin erwdhnten Wiistensand-, Kampfflie-
ger- und Kriegsgedichten in der Zeit. Zu allem,
was jetzt passiert, schreibt jemand gerade
ein gutes Gedicht. Eines, das subtil und ohne
Schlagworte funktioniert. Eines, das das Gefiihl
des Unfassbaren in vierzehn Zeilen einfangt.

emu Das stimmt. Es gibt viel gute Lyrik, die mit
aktuellen Dingen umgeht. Der Band Don’t let
me be lonely von Claudia Rankine ist fiir mich
so ein Beispiel, das mit den ganz spezifischen
Ereignissen nach 9/11, mit Rassismus und
der medialen Berichterstattung umgeht. Thre
Reflexion hat eine Langsamkeit und Sorgfalt.
Mein Problem mit der Tagesaktualitit ist auch
das Tempo: Alles muss so schnell gehen. Da
fehlt fiir mich, was Lyrik wichtig macht: das
Schweigen, das langsame und prizise Denken,
das Einordnen und Kontextualisieren.

w Ist das nicht auch eine sehr privilegierte
Herangehensweise an Lyrik? Was ist
mit Kontexten und Situationen, in denen
diese Zeit und dieses Schweigen schlicht
nicht vorhanden sind und die eine andere
Vehemenz erfordern?

w Sicher gibt es Kunstformen, die schnell
und hart reagieren konnen, aber nicht Lyrik.
Es mag abgeklatscht klingen, aber ein Gedicht
braucht Zeit. Diese Debatte ist ja auch aktu-
ell im Zusammenhang mit Online-Lyrik. Jede
Woche ein Gedicht auf Instagram zu stellen,
lduft dem entgegen, worum es bei Lyrik mal

ging.

em. Da ist Lyrik dann auch wieder politisch.
Sie steht der Art und Weise entgegen, wie in
Medien geredet wird. Und sie widersetzt sich
einer Produktionslogik von schnellem Tempo
und grossen Mengen.

23



sz Ich zbgere etwas. Ich gehe davon aus, dass
Lyrik auch superaktuell sein darf. Mir fillt ein
Beispiel von JURCZOK 1001 ein. Er reagierte
mit poetischen Mitteln auf eine Sendung
mit Roger Képpel von der Weltwoche. Kop-
pel sagte in der Sendung wohl sehr haufig:
«d’"Wiltwuchi». Jurczoks Gedicht bestand im
Wesentlichen nur darin, dass er die Wendung
«d’Wiltwuchd» — wie Koppel, aber losgelost
vom Kontext — in unterschiedlichen Nuancen
betonte. Das war aktuell, genau beobachtet
und loste etwas aus. Das war gut gemacht. Viel-
leicht ist das schon heute kein gutes Gedicht
mehr, aber ich finde es mehr als nur legitim.
Fiir die Ewigkeit zu schreiben, ist ein ehren-
voller Anspruch, aber ich glaube, das hat man
ohnehin nicht in der Hand. Ausserdem birgt
der Ewigkeitsanspruch die Gefahr, dass man
auf einen Baukasten scheinbar verlidsslicher
Werte zuriickgreift. Mein Plidoyer wire eher
eines fiir die Vielfalt und fiir die Reaktion
auf die jeweils personliche Situation. Dann
ist Langsamkeit und Entschleunigung wiede-
rum eine sehr willkommene Reaktion auf das
Zeitgeschehen.

w  Nicht-traditionelle lyrische Literaturfor-
men sind in den sozialen Medien prasen-
ter. Literaturkritik.de beschreibt diese
Formen als «vielleicht neue Form unmittel-
bar reagierender politischer Lyrik». Wie
sehen Sie das?

w Im englischsprachigen Raum ist diese
Debatte akuter und wird sehr hitzig gefiihrt.
Dichterinnen wie Rupi Kaur, die iiber Instagram
bekannt wurde, verkaufen Biicher in Millio-
nenauflage. Da fiihlen sich manche angegrif-
fen. Ich finde das interessant. Ein Argument
ist ja auch, dass jetzt Menschen Lyrik lesen,
die das vorher nie gemacht hitten — und das
ist toll. Auf der anderen Seite ist das Becken,
das Aufmerksamkeits-Becken oder auch das
Preisgeld-Becken, fiir Lyrik sehr klein. Da
wird sofort nach denen geschnappt, die den
Fuss in das Becken strecken.

em. Rupi Kaur ist eine junge Frau, und ihre
Leserinnen sind hiufig junge Frauen. Als
Gesellschaft finden wir schnell alles blod,
was Médchen toll finden ... Viele Reaktionen
sind absolut nicht verhdltnisméssig. Dabei hat
diese Entwicklung gute Seiten. Ich lese hiu-
fig Tweets von Lyriker*innen auf Twitter. Da
kursieren auch manche Sitze aus Gedichten zu
aktuellen Ereignissen. Beispielsweise beglei-
tet mich ein Satz von Ilya Kaminsky aus dem
Band Deaf Republic. Da gehen Menschen zu

Neue Wege 5.20




Gott und fragen: «Wie konntest du das zulas-
sen?» Und als Antwort ertont das Echo: «Wie
konntet ihr das zulassen?» Diese Zeilen tauch-
ten liberall wieder auf. Wie ein Echo der Trauer
iiber alles, was gerade geschieht. Das ist ein
Zeichen dafiir, wie kraftvoll gute Lyrik sein
kann. In schwierigen Zeiten kehre ich zu mei-
nen Lieblingsbiichern zuriick und weiss: Der
Klang mancher Zeilen kann tragen.

sz Das ist ein Charakteristikum von Lyrik:
ihre Merkbarkeit, die Wiederholbarkeit. Man
kann ein Gedicht auswendig lernen und viel-
leicht in der Wiederholbarkeit und im rituellen
Charakter Halt finden. Das ist auch mit heuti-
ger Lyrik moglich.

w Merkbarkeit und Zufluchtnahme —
das rlickt das Gedicht in die Nahe des
Gebets. Die Lyrikerin Nora Gomringer
nennt beide «Geschwister». Gibt es in
Ihrem Schreiben oder Lesen Texte, die
Gebetscharakter haben?

em. Ich mochte das nicht verallgemeinern, aber
fiir mich personlich: ja. Ich bin nicht religios
aufgewachsen und bete nicht. Aber was ich von
Menschen hore, die beten, ist genau das: auf-
gehoben sein in einer bestimmten Sprache.

sz Das steht und fillt mit dem Verstindnis von

Beten —und von Gott. In einem weiten Verstind-
nis von Beten kann man durchaus sagen, dass

Gedichte Gebete sind. Das fiihrt wiederum zur
Frage der Adressierung: Wenn man Gott nicht
als den alten Mann mit Bart im Himmel ver-
steht, sondern — zum Beispiel — in jedem ande-
ren Menschen oder sogar in jedem Ding oder
schlicht in der Natur verkorpert sieht, dann hat

das Konsequenzen fiir die Qualitit der Adres-
sierung. Es ist dabei durchaus moglich, etwas

zu adressieren, was man nicht schon kennt. Die

Qualitdt des Aussprechens alleine kann schon

kathartische Wirkung haben. Mir liegt daran,
dieses Verstidndnis nicht an eine bestimmte

Religion zu binden, sondern zu wissen, dass

es eine enorme Bandbreite von Formen gibt.

w Fiir mich ist Lyrik spirituell. Ich bin nicht

glaubig, aber das, was andere im Glauben fin-
den, finde ich in der Literatur. Ich konnte nicht

sagen: Das ist mein Beruf. Dichtung und Litera-
tur haben eine spirituelle Dimension und etwas

Existenzielles.

em. Auch fiir mich ist mein Schreiben exis-
tenziell. Ich wehre mich immer, wenn bei
Lesungen ergédnzende Vermittlungsangebote

Neue Wege 5.20




gemacht werden. Lyrik braucht nicht einen
Spaziergang, eine Illustration oder eine Musik-
begleitung, um geniessbarer zu werden. Ich
meine meine Texte ernst und habe mir mein
Leben so organisiert, dass ich sie schreiben
kann. Damit mochte ich ernst genommen und
nicht locker in eine schOne Veranstaltung ver-
packt werden.

w Es gibt das Vorurteil, Lyrik habe es erst
heute schwer, sich zu verkaufen, aber das
stimmt nicht. Es war immer so, dass die Lyrik
kein Geld hatte und keine Zuschauer, aber sie
ist immer noch da. Die Briefe von Marina Zwe-
tajewa im franzosischen Exil sind herzzerreis-
send. Alle sehen sie als die grosse Dichterin
und laden sie ein fiir Lesungen, wollen ihr aber
kein Geld geben. «Geld? Du schreibst doch fiir
die Kunst, Marina!». Sie muss immer erkliren:
«Ich habe Kinder, und fiir jeden Franc, den ihr
mir gebt, kann ich Kartoffeln kaufen.»

sz Jetzt war ich kurz abgelenkt, weil ich ein
bestimmtes Zitat zum Thema «Gebet» suchte.
Franz Kafka notierte einmal: «Schreiben als
Form des Gebets». Paul Celan hat sich das
angestrichen und dazu seinerseits festge-
halten: «Auch das bedeutet zunéchst nicht
Beten, sondern Schreiben: man kann es nicht
mit gefalteten Hianden tun.» Das gefallt mir:
Schreiben hat zwar diese Dimension des
Betens, aber es ist eben auch sehr praktisch
und lebensweltlich. Beide Sphiren sind nicht
getrennt voneinander. @

26

(O Sandro Zanetti, *1974, ist Professor fiir Allgemeine

und Vergleichende Literaturwissenschaft an der
Universitat Ziirich und Mitherausgeber des Online-
Magazins Geschichte der Gegenwart.

geschichtedergegenwart.ch

O Levin Westermann, *1980 in Meerbuch geboren,

lebt in Biel/Bienne. Sein aktueller Gedichtband
beziiglich der schatten erschien 2020 bei Matthes
& Seitz, Berlin.

QO EvaMaria Leuenberger, *1991, lebt in Biel/Bienne.

Thr erstes Buch dekarnation ist 2019 bei Droschl, Graz
erschienen.

QO Paul Celan: Der Meridian. Endfassung. Entwiirfe.

Materialien. Hrsg. von Bernhard Bdschenstein
und Heino Schmull, Frankfurt am Main 1999, S. 72.

T.S. Eliot: Das 6de Land. Englisch und deutsch,
Frankfurt am Main 2008.

JURZCOK 1001: D’Widltwuche.
youtube.com/watch?v=VLOKeFLNtSA

Ilya Kaminsky: Deaf Republic. Minneapolis 2019.
Claudia Rankine: Don’t let me be lonely. London 2017.
Jan Wagner: Regentonnenvariationen. Berlin 2014.

—> Kalligrafie: Munir al-Schaarani
575 ¢y it L
Der Schleier fiel, sie wollte ihn nicht fallen lassen
Sie hob ihn auf und schirmte sich vor uns ab
mit ihrer Hand
mit einer zarten, getonten Handfl4che, als ob ihre
Finger Ranken wiiren an Asten, die nicht trocknen
Und mit iippigem, lockigem, kohlschwarzem Haar
— sein Wachstum wie eine Weinrebe, die sich gegen das
abgestiitzte Spalier lehnt
Sie sah dich mit einer Dringlichkeit an, die sie nicht in
Worte fassen konnte
der Blick des Patienten im Angesicht der Besucher

Al-Nabigha Al-Dhubyani
(535—604), vorislamischer arabischer Dichter
aus der Gegend von Mekka

Neue Wege 5.20



A A

AL S

*35-¢




	"Ein Gedicht, trifft mich dort, wo ich nicht schon bin"

