
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 4

Buchbesprechung: Lesen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lesen

Auch eine
Geschichte der

Philosophie
Ulrich Duchrow

Nach menschlichem Ermessen
wird dieses Buch ein Klassiker
der Philosophie - und hoffentlich
auch der Theologie. Denn Jürgen
Habermas versteht mit Theodor
W. Adorno die (westliche) Philosophie

der Neuzeit als ein «Einwandern

der Theologie in Profanes»,
und er sieht die Moderne in Gefahr,
wenn sie diese sakralen Wurzeln
als «Stachel im Fleisch» missachtet

oder verliert. Insofern bestätigt
Habermas die These von Hans
Joas, dass «das Heilige» auch in
der Moderne präsent ist (vgl.
Rezension in Neue Wege 9/18).

Jürgen Habermas:
Auch eine
Geschichte der
Philosophie. Band 1:
Die okzidentale
Konstellation
von Glauben und
Wissen. Suhr-
kamp Verlag,
Frankfurt 2019,
920 Seiten.

Jürgen Habermas
Vidi eine Geschichte

der Philosophie
Band 1

Die okzklenBde Konstellation

ton Glauben und Wisseil

Sulufcainp '

Das Buch ist konzipiert als eine
«Genealogie nachmetaphysischen
Denkens» (Kap. I). Das bedeutet,
die Vorgeschichte der neuzeitlichen

Philosophie, beginnend mit
der Subjektphilosophie von David

Hume und Immanuel Kant,
soll dargestellt werden, und zwar
im Blick auf den Westen, spezifisch

auf die Traditionen des alten
Israel, der griechisch-römischen
Kultur und der Synthese beider
im Christentum. Es geht dabei
nicht um abstrakte philosophische

Begriffe, sondern letztlich
um die Frage, ob und wie unter
den Bedingungen der säkularen
Moderne die krisenhafte Entwicklung

der Welt unter dem Leitbegriff

der «vernünftigen Freiheit»
noch gestaltet werden kann. Das

heisst, Habermas als Philosoph

und Soziologe betrachtet die
kognitiven und praxisbezogenen
philosophischen Entwicklungen
und Paradigmenwechsel im Lauf
der Geschichte immer auch in
den wirtschaftlich-sozialen,
politischen und rechtlichen Kontexten.

Für heute fragt er sich, «ob
denn in einer multikulturell
geprägten Weltgesellschaft eine
interkulturelle Verständigung über
Grundsätze der politischen
Gerechtigkeit überhaupt als möglich
gedacht werden kann, obwohl die
Parteien, die sich dabei begegnen,
von den kulturellen Erbschaften
konkurrierender Weltreligionen
geprägt sind» (S. 125).

Entwicklung des
Verhältnisses von

Glauben und Wissen

Zur Beantwortung dieser Frage
analysiert er zuerst «die sakralen

Wurzeln der achsenzeitlichen
Überlieferungen» (Kap. II). Dabei
knüpft er an Karl Jaspers und die
auf ihn aufbauende vergleichende

Zivilisationsforschung an. Sie
weisen daraufhin, dass zwischen
dem 8. und 1. Jh. v.u.Z. in ganz
Eurasien Philosophien und
Religionen entstanden, deren Gründer
bis heute die Grundlagen der
verschiedenen Kulturen bestimmen:
in China Konfuzius und Laotse, in
Indien die Upanishaden und der
Buddha, in Iran Zarathustra, in
Palästina die Propheten, in
Griechenland die Vorsokratiker, Sok-
rates, Plato, Aristoteles, die
Tragödiendichter und andere.

Habermas charakterisiert diesen

Durchbruch so (S. 188):

- Auf der Ebene der kulturellen

Überlieferung entstehen

«Weltbilder», die eine «Reflexion

auf die Stellung des
Menschen im Ganzen des Seienden
[...] widerspiegeln»;

- auf der Ebene der sozialen
Beziehungen entsteht so ein
universalistischer Standpunkt, der
alle Gläubigen normativ bindet
und gleichzeitig Distanz zur
bestehenden politischen Ordnung
ermöglicht;
— «auf der Ebene der individuellen

Person entsteht mit dem
Bezug zur Transzendenz ein
vereinzelnder und zugleich reflektierter
Blick auf sich selbst, so dass
einerseits Freiheit und persönliche

Verantwortung, andererseits
das heilsgeschichtliche Interesse

am Gelingen des eigenen
Lebens zu Bewusstsein kommt».
Dabei wird durch den Ritus (der
den Mythos aktualisiert und
durch Sprache die Bedeutung der
Symbole intersubjektiv teilt) der
Bezug zur sakralen Basis der
kognitiven neuen Stufe aufrechterhalten.

Habermas vergleicht
dann die achsenzeitlichen
Weltbilder (Kap. III), beschränkt sich
aber auf den altisraelitischen
Monotheismus und den griechischen

Kosmos-Monismus als
Hauptbasis für die europäische
Philosophiegeschichte.

Diese beginnt mit der «Symbiose

von Glauben und Wissen
im christlichen Piatonismus» und
der «Entstehung der
römischkatholischen Kirche» (Kap. IV).
Damit spricht er die christliche
Synthese aus den gegensätzlichen
theozentrischen und kosmozent-
rischen Weltbildern an -
allerdings im Kontext des Römischen
Reiches, das seinerseits durch
das römische Recht einen zentralen

Einfluss auf die europäische
Geschichte und spezifisch auf die
Gestalt der Kirche ausübt. Habermas

analysiert nach einem Blick
auf das Urchristentum und das
hellenistische Christentum
insbesondere die Begegnung von
Jerusalem und Athen in den Gestalten
des Philosophen Plotin und des

Theologen Augustin unter dem
Aspekt der «christlichen Transformation

des Piatonismus». Dabei
spielt Augustins klassische Formel
«credo ut intelligam» (ich glaube,
um zu verstehen) in verschiedenen
Variationen und Entwicklungsstufen

eine zentrale Rolle. Für die

30 Neue Wege 4.20



«Ätiologie des nachmetaphysischen

Denkens» eröffnet Augustin
eine neue Phase der «Versprach-
lichung des Sakralen». Nach der
Stufe des Mythos und dann der
achsenzeitlichen Weltbilder leitet
er mit seinen Konfessionen «die
Umkehr der Blickrichtung vom
Kosmos ins eigene Innere» ein, die
dann mit René Descartes und
Immanuel Kant eine weitere Gestalt
in der Neuzeit annimmt. Augustin

«erschliesst der Philosophie
einen neuen Erfahrungsbereich
dadurch, dass er die epistemische
Autorität der Teilnehmerperspektive

entdeckt» - in Ergänzung der
Beobachterperspektive (S. 573ff.).
Auch als Bischof repräsentiert er
die nach Konstantin gross gewordene

Autorität der Kirche.

Jürgen Haberraas
Auch eine Geschichte

der Philosophie
Band 1

Vernünftig? Freiheit

Spuren des Üiskuiscs fiber
- Glauben und Wissen

Suhricamp

Jürgen Habermas:
Auch eine
Geschichte der
Philosophie. Band 2:
Vernünftige
Freiheit. Spuren
des Diskurses
über Glauben und
Wissen. Suhr-
kamp Verlag,
Frankfurt 2019,
820 Seiten.

Das christliche Europa des
Mittelalters wird einerseits durch die
Spannung und Konkurrenz
zwischen sacerdotium und regnum,
andererseits durch die neue Stufe

des Verhältnisses von Glauben

und Wissen bestimmt, die
auf die Entdeckung der von den
muslimischen Wissenschaftlern
tradierten Schriften des Aristoteles

folgt (Kap. V). Indem Thomas
von Aquin dessen Ethik als Rahmen

akzeptiert, entfällt die «on-
totheologische Verankerung der
obersten Normen in Schöpfung
und Heilsgeschichte». So wird
das Normative der Ethik entwurzelt

(692f.).

Das erkennende
und handelnde

Subjekt
Die Nominalisten Johannes Duns
Scotus und Wilhelm von Ockham
am Ende des 13. und in der ersten
Hälfte des 14. Jahrhunderts leiten
den Abschied von der Metaphysik

der achsenzeitlichen Weltbilder

und damit den Paradigmenwechsel

zur Neuzeit ein (Kap.VI).
Sie kritisieren die thomistische

Auffassung der analogia entis
zwischen Schöpfer und Kosmos und
stellen stattdessen einen allmächtigen

Gott mit absolut freiem Willen

einer im Ganzen kontingenten
Welt gegenüber. Ausserdem
entkoppeln sie die Ethik als radikale

Pflichtethik von theoretischer
Einsicht. Ockham verschärft noch
einmal den Begriff des individuellen

Einzeldings und der
individuellen Person aus der
Beobachterperspektive. Habermas nennt
es die «mentalistische Wende»,
die sich dadurch vorbereitet, dass
Ockham «den ontologischen
Dualismus von Geist und Materie
in das epistemologische Verhältnis

des erkennenden Subjekts zur
Welt der Subjekte» verwandelt (S.

824). Gleichzeitig entwickelt dieser

(im Kampf mit dem Papst) unter

Berufung auf die evangelische
Freiheit eine korporative Vorform
von «Volkssouveränität» (S. 850).
So wird das nominalistische Denken

der Quellgrund reformatorischer

Theologie wie auch «einer
vom theologischen Denken
emanzipierten, auf die Bewusstseins-
leistungen des erkennenden und
handelnden Subjekts gerichteten
Philosophie» (S. 852).

Zur gleichen Zeit geschieht
auch die «funktionale
Ausdifferenzierung von Recht und Politik

und eine neue Form der
gesellschaftlichen Integration» (S.

852ff.). Das betrifft zuerst die
Wirtschaft und ihre privatrechtlich

organisierte Struktur in Form
des seit dem 11. Jh. aufkommenden

Frühkapitalismus des Handels

und des Geldverleihs,
sodann die fast schon moderne
Rechts- und Verfassungskonzeption

des Verhältnisses von Kirche
und Staat durch Marsilius von
Padua und die frühneuzeitliche
Staatenbildung mit der Bindung
der Herrschaft an das Recht. Der
Höhepunkt dieser Entwicklung ist
die «funktionalistische Theorie
der staatlichen Macht» von Nic-
colö Machiavelli.

Gleichzeitig werden
Legitimitätsprobleme durch die Ersetzung

dertraditionellen Herrschaft
durch abstraktes Recht sichtbar.
Der Bauernkrieg sucht die
Antwort im egalitären Evangelium
und dem Naturrecht, die Conquis-
ta wirft die Frage des Völkerrechts
auf (S. 886ff.).

Entkopplung von
Glauben und

Vernunft - Wende
zum Subjekt

Der2. Band beginnt mit der «Trennung

von Glauben und Wissen:
Protestantismus und Subjektphilosophie»

(S. 7ff.). Für Habermas
beendet der Protestantismus das
«Zeitalter des Weltbildes», indem
er den Glaubensakt überhaupt
von der Vernunft entkoppelt. «Der
Glaube ist Sache des Vertrauens,
nicht der Erkenntnis» (S. 35).
Habermas sieht in der lutherischen
«Aufhebung des Ritus in eine
sprachliche Kommunikation mit
Gott selbst» die Gefahr der
«Aufhebung des sakralen Komplexes,
das Versiegen der sakralen Quelle

sozialer Integration» (S. 51).
Luthers Lehre von den zwei Re-
gimenten bereitet nach Habermas
das moderne Vernunftrecht vor (S.

60ff.). Dessen Elemente wurden
seit Thomas schrittweise entwickelt

und in der Zeit der
Konfessionskriege verbindlich formuliert:
der Begriffeines allgemeinen
Gesetzes, die Ausdifferenzierung
subjektiver Rechte, Vereinigung
ursprünglich freier und gleicher
Rechtssubjekte im Naturzustand,
Vergesellschaftung im Vertrag (S.

93ff.). Der Kontext der Entwicklung

des Vernunftrechts ist die
gesellschaftsgeschichtliche Dynamik

des imperialen Kapitalismus
und die Entwicklung der
Naturwissenschaften auf mathematischer

Basis. Die entscheidenden
Denker dieser Wende zur
Subjektphilosophie sind René Descartes,
Blaise Pascal, Thomas Hobbes,
Baruch de Spinoza, Francis
Bacon, John Locke, Nikolaus Kopernikus,

Galileo Galilei, Johannes
Kepler, Isaac Newton (S. 98ff.).

Die eigentliche Wegscheide
nachmetaphysischen Denkens
hin zur Subjektphilosophie findet

sich bei David Hume (1711-76)
und Immanuel Kant (1724-1804)
(Kap. VIII). Hume dekonstruiert
das theologische Erbe der praktischen

Philosophie und führt letztlich

in den Empirismus (S. 228ff.).
Kant rekonstruiert die religiösen
Grundbegriffe in seiner
subjektphilosophischen Transzendentalphilosophie:

«Was rational ist am
Glauben, kann die Philosophie

Neue Wege 4.20 31



aus Vernunft allein a priori
einsehen» (S. 321). Allerdings
überschreitet er dabei «die Grenzen
der modernen Vernunftmoral»
(S. 357). Seine Konzeption des
transzendentalen Vernunftsubjekts

wird ausserdem von der ihm
folgenden Generation als zu
abstrakt und zeitlos wahrgenommen.

So folgt auf Kants rationalistische

und Humes empiristische
Subjektphilosophie die «sprachliche

Verkörperung der Vernunft:
Vom subjektiven zum <objektiven>
Geist» (S. 375ff., Kap. IX). Dies
geschieht im Kontext der politischen
Revolutionen zu philosophisch
entworfenen, menschenrechtsba-
sierten Verfassungsstaaten in den
USA und Frankreich, des Wandels

vom Handels- zum Industriekapitalismus

und der kulturellen
Entdeckung der Geschichte in den
historischen Wissenschaften. Adam
Smith formuliert und legitimiert
die mechanistische Eigengesetzlichkeit

der egoistischen
Kapitalakkumulation als System. Von
Johann Gottfried Herder bis Friedrich

Schleiermacher werden
Geschichte, Sprache und Hermeneutik

zum philosophischen Thema.
Wilhelm von Humboldt schliesslich

nimmt die Sprache «als Medium

der Vergesellschaftung und der
vernünftigen <Bildung> des
Menschen» in den Blick: «Sprache und
Vernunft stehen in einem internen
Zusammenhang» (429ff.). Hegel
folgt dem Modell der Menschwerdung

Gottes und interpretiert diese

als Entäusserung des Geistes in
Natur und Geschichte samt deren
Ausdrucksformen in Institutionen
wie Recht, Staat und Kultur.

Die Auseinandersetzung der
Junghegelianer Ludwig Feuerbach,

Karl Marx und Soren
Kierkegaard mit Hegel lassen sich auf
den Begriff der «Detranszenden-
talisierung» der Vernunft bringen,

der bis ins 20. Jahrhundert
wirksam ist (Kap. X). Sie halten
aber in Formen des «Materialismus»

am «Kern einer vernünftigen

Freiheit vergesellschafteter
Subjekte» fest (S. 597). Feuerbach
vollzieht dies im Bereich der
Anthropologie. Marx begründet die
kritischen Gesellschaftswissenschaften,

indem er den zerstörerischen

«systemisch gesteuerten
Prozess der Selbstverwertung des

Kapitals» (S. 654) bis heute gültig

analysiert. Er vernachlässigt
allerdings mit verhängnisvollen
historischen Wirkungen die
politischen Freiheitsrechte. Kierkegaard

wird mit seinen Schriften
zur «ethisch-existentiellen Freiheit

des lebensgeschichtlich in-
dividuierten Einzelnen» zum
Begründer der Existenzphilosophie.
Schliesslich initiiert Charles Sanders

Peirce den Pragmatismus mit
der Entfaltung der These, dass
«erkennende und handelnde
Subjekte [...] ihr Leben nur als
kommunikativ vergesellschaftete Wesen

reproduzieren» können.

Gefährdung
der vernünftigen

Freiheit
Habermas schliesst das brillante

Werk mit einem Postskript,
indem er auf die Gefährdung der
vernünftigen Freiheit hinweist.
Dem «entfesselten Finanzkapitalismus»

stehen nur stagnierende

politische Institutionen wie
die Vereinten Nationen und die
Europäische Union gegenüber (S.

800). Er hofft, dass seine
Darstellung der «historischen Spuren

jener moralisch-praktischen
Lernprozesse» ermutigt, auf die
«Praktiken und rechtlichen
Gewährleistungen demokratischer
Verfassungsstaaten» zu vertrauen

(S. 806).
Nur einen kritischen Punkt,

eine Differenzierung, und ein
Desiderat will ich erwähnen. Bei
der Darstellung der Achsenzeit
folgt Habermas den idealistischen

Darstellungen seit Jaspers.
Es gibt aber neue sozialgeschichtliche

Forschungen insbesondere
des Althistorikers Richard Sea-

ford, die belegen, dass das
Eindringen des Geldes in das tägliche

Leben seit dem 8. Jh. v.u.Z.
sowohl für die philosophische
und theologische Frage nach
der «Einheit in der Vielheit» wie
auch für die Frage nach den
moralischen Massstäben angesichts
der sozial destruktiven Folgen der
Privat-Eigentums-Geldwirtschaft
eine zentrale Rolle spielte.1 Damit

hätte die wechselseitig sich
beeinflussende Entwicklung der
ökonomisch-sozialen-politischen
Entwicklungen bis zum heutigen
Finanzkapitalismus auf dereinen

und der philosophischen
Auseinandersetzungen mit dieser von
Geldvermehrung getriebenen
Zivilisation auf der anderen Seite
gezeigt werden können. Entsprechend

müsste Habermas auch auf
Marx' Analyse des Fetischismus
der Waren, des Geldes und des
Kapitals eingehen. Denn diese Analyse

knüpft an die Götzenkritik
der hebräischen Bibel und Jesu
«Gott oder Mammon» an.

Die Differenzierung: Es ist
grossartig, dass Habermas als
Philosoph die bleibende Bedeutung
des Heiligen, des Unverfügbaren
betont. Er nimmt wahr, dass diese

Dimension der Realität nur
lebendig bleibt, wenn es eine rituelle
Praxis gibt, etwa die Eucharistie.
Er scheint dies allerdings nur in
der römisch-katholischen Kirche
zu finden. Seit den 1930er Jahren
gibt es liturgische Bewegungen
auch im Protestantismus. Dietrich
Bonhoeffer wusste, dass die Kirche

der Zukunft durch «Beten und
Tun des Gerechten» leben wird.
Das ist, etwa unter der Formel von
«Kampf und Kontemplation», unter

anderem bei den Brüdern von
Taizé und den Schwestern von
Grandchamp lebendig.

Das Desiderat: So wie
Habermas die interreligiösen
Zusammenhänge in der Achsenzeit
skizziert hat, wäre zu wünschen,
dass er sein heutiges Plädoyer für
«vernünftige Freiheit» in das
Gespräch mit den heutigen Religionen,

insbesondere deren
befreiungstheologische Bewegungen,
einbringt. #
0 Ulrich Duchrow, *1935, ist

Theologe. In den 1970er Jahren
war er Direktor des Lutherischen

Weltbundes in Genf und
Gastprofessor am Ökumenischen

Institut Bossey. An der
Universität Heidelberg lehrt er
Befreiungstheologie aus
ökumenischer Perspektive.

1 Richard Seaford: Money and
the Early Greek Mind. Homer,
Philosophy, Tragedy. Cambridge
2004.; ders.: The origins of
philosophy in ancient Greece and
ancient India. Cambridge 2020.

Weitere Literatur bei
Ulrich Duchrow: Gieriges Geld:
Auswege aus der Kapitalismusfalle

- Befreiungstheologische
Perspektiven. München 2013
(zugänglich auf www.ulrich-
duchrow.de).

32 Neue Wege 4.20



\\ I /

-oQ5
jS>£ S *"s

V


	Lesen

