Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 114 (2020)

Heft: 4

Buchbesprechung: Lesen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L.esen

Auch eine
Geschichte der
Philosophie

Ulrich Duchrow

Nach menschlichem Ermessen
wird dieses Buch ein Klassiker
der Philosophie — und hoffentlich
auch der Theologie. Denn Jiirgen
Habermas versteht mit Theodor
W. Adorno die (westliche) Philoso-
phie der Neuzeit als ein «Einwan-
dern der Theologie in Profanes»,
und er sieht die Moderne in Gefahr,
wenn sie diese sakralen Wurzeln
als «Stachel im Fleisch» missach-
tet oder verliert. Insofern bestétigt
Habermas die These von Hans
Joas, dass «das Heilige» auch in
der Moderne prisent ist (vgl. Re-
zension in Newe Wege 9/18).

Jiirgen Habermas:
Auch eine Ge-
schichte der Phi-
losophie. Band 1:
Die okzidentale
Konstellation
von Glauben und
Wissen. Suhr-
kamp Verlag,
Frankfurt 2019,
920 Seiten.

Das Buch ist konzipiert als eine
«Genealogie nachmetaphysischen
Denkens» (Kap. I). Das bedeutet,
die Vorgeschichte der neuzeitli-
chen Philosophie, beginnend mit
der Subjektphilosophie von Da-
vid Hume und Immanuel Kant,
soll dargestellt werden, und zwar
im Blick auf den Westen, spezi-
fisch auf die Traditionen des alten
Israel, der griechisch-rémischen
Kultur und der Synthese beider
im Christentum. Es geht dabei
nicht um abstrakte philosophi-
sche Begriffe, sondern letztlich
um die Frage, ob und wie unter
den Bedingungen der sikularen
Moderne die krisenhafte Entwick-
lung der Welt unter dem Leitbe-
griff der «verniinftigen Freiheit»
noch gestaltet werden kann. Das
heisst, Habermas als Philosoph

30

und Soziologe betrachtet die ko-
gnitiven und praxisbezogenen
philosophischen Entwicklungen
und Paradigmenwechsel im Lauf
der Geschichte immer auch in
den wirtschaftlich-sozialen, po-
litischen und rechtlichen Kontex-
ten. Fiir heute fragt er sich, «ob
denn in einer multikulturell ge-
pragten Weltgesellschaft eine in-
terkulturelle Verstindigung iiber
Grundsitze der politischen Ge-
rechtigkeit tiberhaupt als moglich
gedacht werden kann, obwohl die
Parteien, die sich dabei begegnen,
von den kulturellen Erbschaften
konkurrierender Weltreligionen
gepragt sind» (S. 125).

Entwicklung des
Verhaltnisses von
Glauben und Wissen

Zur Beantwortung dieser Frage
analysiert er zuerst «die sakra-
len Wurzeln der achsenzeitlichen
Uberlieferungen» (Kap. II). Dabei
kniipft er an Karl Jaspers und die
auf ihn aufbauende vergleichen-
de Zivilisationsforschung an. Sie
weisen darauf hin, dass zwischen
dem 8. und 1. Jh. v.u.Z. in ganz
Eurasien Philosophien und Reli-
gionen entstanden, deren Griinder
bis heute die Grundlagen der ver-
schiedenen Kulturen bestimmen:
in China Konfuzius und Laotse, in
Indien die Upanishaden und der
Buddha, in Iran Zarathustra, in
Paléstina die Propheten, in Grie-
chenland die Vorsokratiker, Sok-
rates, Plato, Aristoteles, die Tra-
godiendichter und andere.
Habermas charakterisiert die-
sen Durchbruch so (S. 188):
— Auf der Ebene der kultu-
rellen Uberlieferung entstehen

«Weltbilder», die eine «Refle-
xion auf die Stellung des Men-
schen im Ganzen des Seienden
[...] widerspiegeln»;

— auf der Ebene der sozialen
Beziehungen entsteht so ein uni-
versalistischer Standpunkt, der
alle Gldubigen normativ bindet
und gleichzeitig Distanz zur be-
stehenden politischen Ordnung
ermoglicht;

— «auf der Ebene der individu-
ellen Person entsteht mit dem Be-
zug zur Transzendenz ein verein-
zelnder und zugleich reflektierter
Blick auf sich selbst, so dass ei-
nerseits Freiheit und personli-
che Verantwortung, andererseits
das heilsgeschichtliche Interes-
se am Gelingen des eigenen Le-
bens zu Bewusstsein kommt».
Dabei wird durch den Ritus (der
den Mythos aktualisiert und
durch Sprache die Bedeutung der
Symbole intersubjektiv teilt) der
Bezug zur sakralen Basis der ko-
gnitiven neuen Stufe aufrecht-
erhalten. Habermas vergleicht
dann die achsenzeitlichen Welt-
bilder (Kap. III), beschrinkt sich
aber auf den altisraelitischen
Monotheismus und den griechi-
schen Kosmos-Monismus als
Hauptbasis fiir die europiische
Philosophiegeschichte.

Diese beginnt mit der «Sym-
biose von Glauben und Wissen
im christlichen Platonismus» und
der «Entstehung der rémisch-
katholischen Kirche» (Kap. 1V).
Damit spricht er die christliche
Synthese aus den gegensitzlichen
theozentrischen und kosmozent-
rischen Weltbildern an — aller-
dings im Kontext des Romischen
Reiches, das seinerseits durch
das romische Recht einen zentra-
len Einfluss auf die europdische
Geschichte und spezifisch auf die
Gestalt der Kirche ausiibt. Haber-
mas analysiert nach einem Blick
auf das Urchristentum und das
hellenistische Christentum insbe-
sondere die Begegnung von Jeru-
salem und Athen in den Gestalten
des Philosophen Plotin und des
Theologen Augustin unter dem
Aspekt der «christlichen Transfor-
mation des Platonismus». Dabei
spielt Augustins klassische Formel
«credo ut intelligam» (ich glaube,
um zuverstehen) in verschiedenen
Variationen und Entwicklungsstu-
fen eine zentrale Rolle. Fiir die

Neue Wege 4.20



«Atiologie des nachmetaphysi-
schen Denkens» eroffnet Augustin
eine neue Phase der «Versprach-
lichung des Sakralen». Nach der
Stufe des Mythos und dann der
achsenzeitlichen Weltbilder leitet
er mit seinen Konfessionen «die
Umkehr der Blickrichtung vom
Kosmos ins eigene Innere» ein, die
dann mit René Descartes und Im-
manuel Kant eine weitere Gestalt
in der Neuzeit annimmt. Augus-
tin «erschliesst der Philosophie
einen neuen Erfahrungsbereich
dadurch, dass er die epistemische
Autoritit der Teilnehmerperspek-
tive entdeckt» — in Ergdnzung der
Beobachterperspektive (S. 573ff.).
Auch als Bischof reprisentiert er
die nach Konstantin gross gewor-
dene Autoritéit der Kirche.

Jiirgen Habermas:
Auch eine Ge-
schichte der Phi-
losophie. Band 2:
Verniinftige
Freiheit. Spuren
des Diskurses
iiber Glauben und
Wissen. Suhr-
kamp Verlag,
Frankfurt 2019,
820 Seiten.

Das christliche Europa des Mit-
telalters wird einerseits durch die
Spannung und Konkurrenz zwi-
schen sacerdotium und regnum,
andererseits durch die neue Stu-
fe des Verhiltnisses von Glau-
ben und Wissen bestimmt, die
auf die Entdeckung der von den
muslimischen Wissenschaftlern
tradierten Schriften des Aristote-
les folgt (Kap. V). Indem Thomas
von Aquin dessen Ethik als Rah-
men akzeptiert, entfillt die «on-
totheologische Verankerung der
obersten Normen in Schopfung
und Heilsgeschichte». So wird
das Normative der Ethik entwur-
zelt (692f.).

Das erkennende
und handelnde
Subjekt

Die Nominalisten Johannes Duns
Scotus und Wilhelm von Ockham
am Ende des 13. und in der ersten
Hilfte des 14. Jahrhunderts leiten
den Abschied von der Metaphy-
sik der achsenzeitlichen Weltbil-
der und damit den Paradigmen-
wechsel zur Neuzeit ein (Kap.VI).
Sie kritisieren die thomistische

Neue Wege 4.20

Auffassung der analogia entis zwi-
schen Schopfer und Kosmos und
stellen stattdessen einen allméch-
tigen Gott mit absolut freiem Wil-
len einer im Ganzen kontingenten
Welt gegeniiber. Ausserdem ent-
koppeln sie die Ethik als radika-
le Pflichtethik von theoretischer
Einsicht. Ockham verschérft noch
einmal den Begriff des individu-
ellen Einzeldings und der indivi-
duellen Person aus der Beobach-
terperspektive. Habermas nennt
es die «mentalistische Wende»,
die sich dadurch vorbereitet, dass
Ockham «den ontologischen Du-
alismus von Geist und Materie
in das epistemologische Verhilt-
nis des erkennenden Subjekts zur
Welt der Subjekte» verwandelt (S.
824). Gleichzeitig entwickelt die-
ser (im Kampf mit dem Papst) un-
ter Berufung auf die evangelische
Freiheit eine korporative Vorform
von «Volkssouverdnitdt» (S. 850).
So wird das nominalistische Den-
ken der Quellgrund reformatori-
scher Theologie wie auch «einer
vom theologischen Denken eman-
zipierten, auf die Bewusstseins-
leistungen des erkennenden und
handelnden Subjekts gerichteten
Philosophie» (S. 852).

Zur gleichen Zeit geschieht
auch die «funktionale Ausdiffe-
renzierung von Recht und Poli-
tik und eine neue Form der ge-
sellschaftlichen Integration» (S.
852ff.). Das betrifft zuerst die
Wirtschaft und ihre privatrecht-
lich organisierte Struktur in Form
des seit dem 11. Jh. aufkommen-
den Friithkapitalismus des Han-
dels und des Geldverleihs, so-
dann die fast schon moderne
Rechts- und Verfassungskonzep-
tion des Verhaltnisses von Kirche
und Staat durch Marsilius von
Padua und die frithneuzeitliche
Staatenbildung mit der Bindung
der Herrschaft an das Recht. Der
Hohepunkt dieser Entwicklung ist
die «funktionalistische Theorie
der staatlichen Macht» von Nic-
colo Machiavelli.

Gleichzeitig werden Legiti-
mitdtsprobleme durch die Erset-
zung dertraditionellen Herrschaft
durch abstraktes Recht sichtbar.
Der Bauernkrieg sucht die Ant-
wort im egalitiren Evangelium
und dem Naturrecht, die Conquis-
tawirft die Frage des Volkerrechts
auf (S. 886ff.).

Entkopplung von
Glauben und
Vernunft — Wende
zum Subjekt

Der 2. Band beginnt mitder «Tren-
nung von Glauben und Wissen:
Protestantismus und Subjektphi-
losophiex» (S. 7ff.). Fiir Habermas
beendet der Protestantismus das
«Zeitalter des Weltbildes», indem
er den Glaubensakt {iberhaupt
von der Vernunft entkoppelt. «Der
Glaube ist Sache des Vertrauens,
nicht der Erkenntnis» (S. 35). Ha-
bermas sieht in der lutherischen
«Aufhebung des Ritus in eine
sprachliche Kommunikation mit
Gott selbst» die Gefahr der «Auf-
hebung des sakralen Komplexes,
das Versiegen der sakralen Quel-
le sozialer Integration» (S. 51).
Luthers Lehre von den zwei Re-
gimenten bereitet nach Habermas
das moderne Vernunftrecht vor (S.
60ff.). Dessen Elemente wurden
seit Thomas schrittweise entwi-
ckeltund in der Zeit der Konfessi-
onskriege verbindlich formuliert:
der Begriff eines allgemeinen Ge-
setzes, die Ausdifferenzierung
subjektiver Rechte, Vereinigung
urspriinglich freier und gleicher
Rechtssubjekte im Naturzustand,
Vergesellschaftung im Vertrag (S.
93ff.). Der Kontext der Entwick-
lung des Vernunftrechts ist die ge-
sellschaftsgeschichtliche Dyna-
mik des imperialen Kapitalismus
und die Entwicklung der Natur-
wissenschaften auf mathemati-
scher Basis. Die entscheidenden
Denker dieser Wende zur Subjekt-
philosophie sind René Descartes,
Blaise Pascal, Thomas Hobbes,
Baruch de Spinoza, Francis Ba-
con, John Locke, Nikolaus Koper-
nikus, Galileo Galilei, Johannes
Kepler, Isaac Newton (S. 98ff.).
Die eigentliche Wegscheide
nachmetaphysischen Denkens
hin zur Subjektphilosophie fin-
det sich bei David Hume (1711-76)
und Immanuel Kant (1724—1804)
(Kap. VIII). Hume dekonstruiert
das theologische Erbe der prakti-
schen Philosophie und fiihrt letzt-
lichin den Empirismus (S. 228ff.).
Kant rekonstruiert die religiosen
Grundbegriffe in seiner subjekt-
philosophischen Transzendental-
philosophie: «Was rational istam
Glauben, kann die Philosophie

3



aus Vernunft allein a priori ein-
sehen» (S. 321). Allerdings iiber-
schreitet er dabei «die Grenzen
der modernen Vernunftmoral»
(S. 357). Seine Konzeption des
transzendentalen Vernunftsub-
jekts wird ausserdem von der ihm
folgenden Generation als zu abs-
trakt und zeitlos wahrgenommen.

So folgt auf Kants rationalis-
tische und Humes empiristische
Subjektphilosophie die «sprach-
liche Verkérperung der Vernunft:
Vom subjektiven zum <objektiven»
Geist» (S. 375ff., Kap. IX). Dies ge-
schieht im Kontext der politischen
Revolutionen zu philosophisch
entworfenen, menschenrechtsba-
sierten Verfassungsstaaten in den
USA und Frankreich, des Wandels
vom Handels- zum Industriekapi-
talismus und der kulturellen Ent-
deckung der Geschichte in den his-
torischen Wissenschaften. Adam
Smith formuliert und legitimiert
die mechanistische Eigengesetz-
lichkeit der egoistischen Kapita-
lakkumulation als System. Von
Johann Gottfried Herder bis Fried-
rich Schleiermacher werden Ge-
schichte, Sprache und Hermeneu-
tik zum philosophischen Thema.
Wilhelm von Humboldt schliess-
lich nimmt die Sprache «als Medi-
um der Vergesellschaftung und der
verniinftigen <Bildung> des Men-
schen» in den Blick: «Sprache und
Vernunft stehen in einem internen
Zusammenhang» (429ff.). Hegel
folgt dem Modell der Menschwer-
dung Gottes und interpretiert die-
seals Entdusserung des Geistes in
Natur und Geschichte samt deren
Ausdrucksformen in Institutionen
wie Recht, Staat und Kultur.

Die Auseinandersetzung der
Junghegelianer Ludwig Feuer-
bach, Karl Marx und Sgren Kier-
kegaard mit Hegel lassen sich auf
den Begriff der «Detranszenden-
talisierung» der Vernunft brin-
gen, der bis ins 20. Jahrhundert
wirksam ist (Kap. X). Sie halten
aber in Formen des «Materialis-
mus» am «Kern einer verniinfti-
gen Freiheit vergesellschafteter
Subjekte» fest (S. 597). Feuerbach
vollzieht dies im Bereich der An-
thropologie. Marx begriindet die
kritischen Gesellschaftswissen-
schaften, indem er den zerstore-
rischen «systemisch gesteuerten
Prozess der Selbstverwertung des
Kapitals» (S. 654) bis heute giiltig

32

analysiert. Er vernachldssigt al-
lerdings mit verhidngnisvollen
historischen Wirkungen die po-
litischen Freiheitsrechte. Kierke-
gaard wird mit seinen Schriften
zur «ethisch-existentiellen Frei-
heit des lebensgeschichtlich in-
dividuierten Einzelnen» zum Be-
griinder der Existenzphilosophie.
Schliesslich initiiert Charles San-
ders Peirce den Pragmatismus mit
der Entfaltung der These, dass
«erkennende und handelnde Sub-
jekte [...] ihr Leben nur als kom-
munikativ vergesellschaftete We-
sen reproduzieren» konnen.

Gefihrdung
der verniinftigen
Freiheit

Habermas schliesst das brillan-
te Werk mit einem Postskript, in-
dem er auf die Gefiahrdung der
verniinftigen Freiheit hinweist.
Dem «entfesselten Finanzkapi-
talismus» stehen nur stagnieren-
de politische Institutionen wie
die Vereinten Nationen und die
Europiische Union gegeniiber (S.
800). Er hofft, dass seine Dar-
stellung der «historischen Spu-
ren jener moralisch-praktischen
Lernprozesse» ermutigt, auf die
«Praktiken und rechtlichen Ge-
wihrleistungen demokratischer
Verfassungsstaaten» zu vertrau-
en (S. 800).

Nur einen kritischen Punkt,
eine Differenzierung, und ein
Desiderat will ich erwdhnen. Bei
der Darstellung der Achsenzeit
folgt Habermas den idealisti-
schen Darstellungen seit Jaspers.
Es gibt aber neue sozialgeschicht-
liche Forschungen insbesondere
des Althistorikers Richard Sea-
ford, die belegen, dass das Ein-
dringen des Geldes in das tagli-
che Leben seit dem 8. Jh. v.u.Z.
sowohl fiir die philosophische
und theologische Frage nach
der «Einheit in der Vielheit» wie
auch fiir die Frage nach den mo-
ralischen Massstdben angesichts
der sozial destruktiven Folgen der
Privat-Eigentums-Geldwirtschaft
eine zentrale Rolle spielte.! Da-
mit hitte die wechselseitig sich
beeinflussende Entwicklung der
Okonomisch-sozialen-politischen
Entwicklungen bis zum heutigen
Finanzkapitalismus auf der einen

und der philosophischen Ausein-
andersetzungen mit dieser von
Geldvermehrung getriebenen Zi-
vilisation auf der anderen Seite
gezeigt werden konnen. Entspre-
chend miisste Habermas auch auf
Marx' Analyse des Fetischismus
der Waren, des Geldes und des Ka-
pitals eingehen. Denn diese Ana-
lyse kniipft an die Gotzenkritik
der hebriischen Bibel und Jesu
«Gott oder Mammon» an.

Die Differenzierung: Es ist
grossartig, dass Habermas als Phi-
losoph die bleibende Bedeutung
des Heiligen, des Unverfiigbaren
betont. Er nimmt wahr, dass die-
se Dimension der Realitét nur le-
bendig bleibt, wenn es eine rituelle
Praxis gibt, etwa die Eucharistie.
Er scheint dies allerdings nur in
der romisch-katholischen Kirche
zu finden. Seit den 1930er Jahren
gibt es liturgische Bewegungen
auchim Protestantismus. Dietrich
Bonhoeffer wusste, dass die Kir-
che der Zukunft durch «Beten und
Tun des Gerechten» leben wird.
Das ist, etwa unter der Formel von
«Kampf und Kontemplation», un-
ter anderem bei den Briidern von
Taizé und den Schwestern von
Grandchamp lebendig.

Das Desiderat: So wie Ha-
bermas die interreligiésen Zu-
sammenhinge in der Achsenzeit
skizziert hat, wiare zu wiinschen,
dasser sein heutiges Pladoyer fiir
«verniinftige Freiheit» in das Ge-
sprich mit den heutigen Religio-
nen, insbesondere deren befrei-
ungstheologische Bewegungen,
einbringt. @

QO Ulrich Duchrow, *1935, ist
Theologe. In den 1970er Jahren
war er Direktor des Lutheri-
schen Weltbundes in Genf und
Gastprofessor am Okumeni-
schen Institut Bossey. An der
Universitdt Heidelberg lehrt er
Befreiungstheologie aus 6ku-
menischer Perspektive.

1 Richard Seaford: Money and
the Early Greek Mind. Homer,
Philosophy, Tragedy. Cambridge
2004.; ders.: The origins of
philosophy in ancient Greece and
ancient India. Cambridge 2020.

Weitere Literatur bei

Ulrich Duchrow: Gieriges Geld:
Auswege aus der Kapitalismus-
falle — Befreiungstheologische
Perspektiven. Miinchen 2013
(zuganglich auf www.ulrich-
duchrow.de).

Neue Wege 4.20



Durapoim Yorem iy Ul 44!

> wammoyabuy 1420- aemraddn] 31 puls oM e

w1z ol wi vayrom & wa baows @.EMQ%_ J2 E
J1

Y prazonl/-snu e ALY AUk 44aNed Y »

)
) UL anp anf 2yunp/ MAIRY 3190
—~ o5 JunybL 3puz Fro fyarZ g@

A 4
0 wazind spyard, wubp $19 4905 B p Un

; apoyd4ral &mafrhs- 14 waglqedd JiMma—
e Jotawumad U1y < b§

109 1% fanm ‘wapalutnz watrhy 41U ‘+bd
D Yapind Nz YW JYyonrasp U
gy aav]3 2a931] 41'M X3y

x.\c%* Q&*Nxoﬁ.. uajped UAZnd SAM4D
Uynl W29 )by waule Ul ruasryAat 1M 6909
WALPBS2ING SAsapun ke 12g3!] 34vo0 W N0
nS &> Y€ S99 :pimble im UIYID U mmMe.

" SIPI W uniSZphg buntiamsny

re .*W&!\
4373 I

“oe7

,d\. -2 DAY L ——
S unp 6 - Spvd R/ U L8 (hmzlp AI0N)
a1 oy W) Uake £ & Wi UoFel 0 Frey - fuof o
[ nur y
WA L2y A 1 2Ung &Y 12bh Wi 43[alds sTbqbififoX e
Y A ST L R

303 T I -;;,-
@.ﬂ \\\+S £ T\wi *\SQQ » t@rp‘:*\_uﬂ N
SIS uv o) IE‘HIE«I W2 13999 buh
U AYAM 43 Japu! Yo/ € Y2/ p e 4r
angwitiA 852 10N 0 Jy

Uayan diap buiishunyyaiq 4m Jagioq 9
NI $I77v 24218 *Japaim Waguy Aim hv hoh

-

y T
oy "vafnmy Waunt rampa won 131A BNEET & -
jwifnuy »AIM 31U pun Uassd
—pM Ayrd rag10 AWM JY3IN S4bd M OA IHg
- SRR C)
S La\._ﬂuhxxvc& A3 \.Cszax 29 a&:a; buaw/!1190
TP ~{yyajabqp s M Yanrabh1hey &

13T M WY BIq | ()

\&% fow huuy 19 18 & 00°4)’ FOH-D T Hyundifau)

#9/090g § uaggapsino 47414 90 1 ZJ81da0A dbg-190 §

aUrvulo] 9

o, ) 7 3p L:ok@
Lyafjo3)e—{y2018-91ma1ax0 dWbryia MaH )=

+bs 7 10 §§wg€& TP $4R13G JaM

(26v1T) qmdy 3410043y

bapbjyla

@ A

|

G ARG/ 12 W.@ £l :
Zunep yambsw | \ v, B syt o B O

g0 WAL +34NY S PISNNM WIa mmIZ uap ? b spyal wayaubwi ‘proowak 2piam 41
Y, J . " v @

m@ns s0qa0y dopdy 451491es0d byoh w1 som e\ Spun Iy 0 1 pu LS8

2 = oad Jota 94 /3l JolN = Y2045 'V Wi @ AR MEIN 21fadg / bUON bunjre) / )04 g
/1 N & . 777777 777 7777 7T 777 7 7 T 2T 7 72277 LT Ty
yoban) Amnoz fnn $Yo1d N @ 0T 2 6LOT ' TL 0L 7
HO & darwe Fivuznmmmes AM (3) 7030109d) ONNZLI S=9M}
e i




	Lesen

